L.a dlsputa del
cartesianismo
como clave
de estudio de
la relacion
filosofica entre
Spinozay
L.elibniz

LEILA JABASE
(Universidad Nacional de Cordoba —Argentina)

a.leila.jabase@gmail.com

Collage: Federico Hurtado, /a gringa y el ekeko (2025)






Revista Ideas?? ISSN 2451-6910

Resumen. Este articulo analiza la relacion filo-
sofica entre Spinoza y Leibniz en el contexto de
las discusiones sobre el cartesianismo. Propo-
ne un itinerario histoérico-filosofico que comien-
za con el cartesianismo radical, pasando por

la lectura que Leibniz realiza de Spinoza, en un
escenario marcado por la reaccion anticartesia-
nay las acusaciones de spinozismo. También
examina la recepcion de esta relacion desde
finales del siglo XVII hasta la actualidad, des-
tacando las interpretaciones divergentes que
han surgido a lo largo del tiempo. Sostenemos
que la critica de Leibniz al sistema spinozista
no solo refleja su rechazo de los compromisos
teoldgico-politicos de Spinoza, sino que tam-
bién constituye una respuesta programatica a
Descartes y sus seguidores, asi como al “car-
tesianismo radical” en el que Spinoza estaba
inscrito.

PALABRAS CLAVE: Cartesianismo — Mecanicis-
mo — Sustancia - Recepcion.

#22 NOVIEMBRE DE 2025 - MARZO DE 2026

Abstract: This article examines the philosoph-
ical relationship between Spinoza and Leibniz
within the framework of discussions on Carte-
sianism. It proposes a historical-philosophical
itinerary that begins with radical Cartesianism
and explores Leibniz's interpretation of Spinoza
in a context shaped by anti-Cartesian reactions
and accusations of Spinozism. The article also
investigates the reception of this relationship
from the late seventeenth century to the pres-
ent, highlighting the divergent interpretations
that have emerged over time. We argue that
Leibniz's critique of Spinoza's system not only
reflects his rejection of Spinoza's theologi-
cal-political commitments but also constitutes
a programmatic response to Descartes and his
followers, as well as to the “radical Cartesian-
ism"in which Spinoza was embedded.

KEY WORDS: Cartesianism = Mechanism -
Substance - Reception.

Leila Jabase es licenciada y doctora en Filosofia por la Universidad Nacional de Cérdoba
(UNQ), Argentina. Es especialista en el pensamiento de Spinoza y Leibniz, y ha publicado
articulos en revistas académicas de prestigio. Integra las catedras de Filosofia Moderna
y Etica I enla misma universidad, donde también colabora en la ensefianza de semi-
narios especializados. Asimismo, forma parte de equipos de investigacién en el Centro
de Investigaciones de la Facultad de Filosofia y Humanidades (CIFFyH-UNC), enfocados
en la filosofia moderna. Ha recibido diversas becas de investigacion, entre ellas la Beca
Doctoral SECyT-UNC y la Beca Interna de Finalizacidn de Doctorado del CONICET. Su tesis
doctoral abord¢ el problema de la individuacion en Spinoza y Leibniz, con especial énfa-
sis en los conceptos de cuerpo y substancia. En la actualidad, investiga las formulaciones
de la relacion uno-multiple en la modernidad temprana, centrdndose en las conexiones
filoséficas entre Spinoza, Leibniz y Tschirnhaus.

18



LA DISPUTA DEL CARTESIANISMO COMO CLAVE DE ESTUDIO... LEILAJABASE

I. Introduccion

La relacion entre Spinoza y Leibniz ha sido objeto de interpretacio-
nes filosoficas e historicas profundamente diversas, muchas de ellas
enérgicamente contrapuestas. Estas interpretaciones reflejan la sin-
gular complejidad de comprender el vinculo entre ambos filosofos,
cuya recepcion ha suscitado tanto entusiasmo como perplejidad.
Esto se debe, en parte, a la ambivalencia con la que Leibniz se refie-
re a Spinoza y a las consecuencias que dicha relacion ha tenido en
la historia de la filosofia. Tradicionalmente, se ha destacado la opo-
sicion entre ambos sistemas, enfatizando su incompatibilidad. Sin
embargo, como sefiala Belaval, no se trata de la incomunicabilidad
de dos mundos, lo que cortaria todo intercambio filosofico; sino de
una disconformidad. Esta disconformidad no impide que, en cuanto
se pierde de vista la totalidad de cada sistema y se cifie, se encuen-
tren fuertes similitudes entre Spinoza y Leibniz.!

Ciertamente, a primera vista se percibe la diferencia irreconci-
liable: en un caso la sustancia es unica y es causa inmanente de to-
das las cosas, en el otro las hay infinitas, y encuentran su origen
en una unidad dominante que es externa a la serie o agregado del
mundo. Asi, mientras que Spinoza presenta un monismo sustancial
con infinitos modos, Leibniz postula un universo plural, donde en
la més infima porcién de materia pueden encontrarse substancias
individuales. Sin embargo, pese a la persistencia de estas diferen-
cias, ambos comparten preocupaciones metafisicas fundamentales,
como los problemas de la sustancia, el cuerpo y la causalidad. Estas
preocupaciones comunes revelan la influencia inicial de Spinoza en
el joven Leibniz, quien mds tarde se distanciara de su filosofia al
criticar la postulacién spinoziana de una sustancia unica. Por su

1 Cf. Belaval, Yvon, “Leibniz lecteur de Spinoza”, en Archives de Philosophie, N° 46, 1983,
pp. 531-552.

19



Revista Ideas? ISSN 2451-6910 #22 NOVIEMBRE DE 2025 - MARZO DE 2026

parte, la filosofia de Spinoza, controvertida desde sus origenes, tam-
bién ha sido objeto de multiples interpretaciones, muchas de ellas
involucrando directa o indirectamente a Leibniz. Sin embargo, en
ocasiones, estas interpretaciones priorizaron los intereses de sus in-
térpretes sobre la fidelidad al texto. Las disputas de religion entre
calvinistas y catdlicos,? el cartesianismo, la filosofia de la Ilustra-
cion, la disputa del panteismo, y el idealismo aleman, entre otros
movimientos, han moldeado la recepcion de Spinoza.

En consecuencia, el presente articulo analiza los puntos mas sig-
nificativos de esta compleja relacion filosofica, y se propone la re-
construccion de un itinerario historico-filoséfico. Comienza con el
cartesianismo radical y la publicacion del Tratado Teolégico-politico
(TTP), para continuar con la lectura que Leibniz hace de la obra de
Spinoza, en el contexto de las reacciones anticartesianas y las acusa-
ciones de spinozismo. Posteriormente, abordaremos los efectos que
esta relacion tiene en el siglo siguiente, concentrados en la polémica
del panteismo y el idealismo aleman. Asimismo, atenderemos a las
recepciones actuales de esta relacion filosofica. Esto nos permitira
situar la hipotesis que presentamos, en relacion con la critica de
Leibniz al spinozismo y al cartesianismo, asi como también respec-
to a las profundas similitudes entre ambos fildsofos. Destacamos a
un Leibniz que fue, ante todo, un lector atento de la obra de Spinoza,
y sostenemos que la relacion entre ambos filosofos debe ser com-
prendida en el marco de las discusiones sobre el cartesianismo. La
posterior critica de Leibniz al sistema spinozista no solo revela un
rechazo de los compromisos teologico-politicos de Spinoza, sino que
constituye una respuesta programatica a Descartesy sus seguidores,
asi como al “cartesianismo radical” en el que Spinoza estaba inscri-
to. Pues Leibniz tenia la intencion de construir una posicion conci-
liadora y superadora que responda a las tensiones entre causalidad
divina ylibertad de los entes creados. Esta critica muestra que Leib-
niz percibe en Spinoza una forma de llevar el cartesianismo a sus
ultimas consecuencias, lo cual le impulsa a reformular las nociones
de causalidad, individuacion y necesidad. Pese a ello, la lectura que
Leibniz hace del fil6sofo de Amsterdam supuso que, por un periodo

2 Cf.Bunge, Wiep van, From Stevin to Spinoza. An Essay on Philosophy in the Seventeenth-
Century Dutch Republic, Leiden, Brill, 2001, p. 114 y Kolakowski, Leszek, Chrétiens sans
église: La conscience réligieuse et le lien confessionnel au 17e siécle, Paris, Gallimard.,
1969, pp. 206-225.

120



LA DISPUTA DEL CARTESIANISMO COMO CLAVE DE ESTUDIO... LEILAJABASE

breve, simpatizara con algunas de sus ideas. Por lo cual, aunque
existe esta oposicion, la relacion entre ambos filosofos también su-
puso fuertes puntos de encuentro. Esta hipotesis también permite
comprender la lectura historica de la relacion Spinoza-Leibniz, don-
de el spinozismo es presentado como una herejia cartesiana y como
un campo de tension fundamental para el desarrollo posterior de la
filosofia moderna y del idealismo alemadn. Sin embargo, la critica y
los elogios de Leibniz muestran que Spinoza no solo fue un adver-
sario, sino también un referente cuya obra permitid a Leibniz arti-
cular sus propias posiciones metafisicas. La ambivalencia no es una
contradiccidn, sino una clave de estudio que permite comprender la
relacion filosofica entre ambos.

I1. El cartesianismo radical, la reaccion anticartesiana y las
acusaciones de spinozismo

La recepcion de la obra de Spinoza, sobre todo entre los propios con-
temporaneos del fildsofo, estuvo marcada por la publicacion del TTP
en 1670. La obra tuvo una suerte de efecto explosivo, y fue inme-
diatamente condenada como atea y luego censurada por la Corte de
Holanda debido a su critica naturalista de los milagros y su inter-
pretacion secular, histdrica y racionalista de la Biblia.®> Asimismo,
tal como muestra Jonathan Israel en su clasica obra La ilustracion
radical, l1os rumores que resonaron por toda Europa sobre el escan-
daloso TTP fueron seguidos rapidamente por la proliferacion de la
propia obra,* asi como por la aparicion de numerosas refutaciones.
Sin embargo, aunque todos ellos “refutaban” a Spinoza, también
por ello contribuyeron a difundir su filosofia.’

El primer ataque publico provino del maestro de Leibniz, Jacob
Thomasius quien, en su Adversus anonymum de libertate philoso-
phandi publicado en 1670, describio a Spinoza como un peligroso

3 Cf. Groot Placaet-Boek vervattende deplacaten [...] van de Staten Generael der Vereenigde
Nederlanden ende van de [...] Staten van Holkndt (,s Gravenhage, 1658-1796), 9 vols., III,
p. 523-4.

¢ Israel, Jonathan, La ilustracion radical. La filosofia y la construccion de la modernidad,
1650-1750, México, Fondo de Cultura Econémica, 2017, pp. 351-533.

5 Cf. Israel,, Jonathan, “The Banning of Spinoza’s Works in the Dutch Republic” (1670-
1678), en Bunge, Wiep van y Klever, Wim (eds.) Disguised and overt Spinozism around
1700, Leiden, Brill, 1995a, p. 11.

121



Revista Ideas? ISSN 2451-6910 #22 NOVIEMBRE DE 2025 - MARZO DE 2026

contractualista, naturalista y libertino.® Lo compara con Thomas
Hobbes, el deista inglés Edward Herbert de Cherbury y Lodewijk
Meyer. Asimismo, las universidades alemanas produjeron un flujo
constante de refutaciones: en Leipzig, un centro de la ortodoxia lu-
terana, se podia encontrar un Catalogus Scriptorum Anti-Spinozano-
rum.” En cuanto a los cartesianos holandeses, la mayoria de ellos se
esforzaron en denunciar a Spinoza de forma encendida y violenta,
sobre todo para rechazar los intentos de la ortodoxia calvinista de
asociarlos con su impio sistema. Esto puede verse en la carta que el
propio Spinoza le escribié a Henry Oldenburg en 1675, desahogan-
do su frustracion: “algunos estupidos cartesianos, que pasaban por
simpatizar conmigo, a fin de alejar de ellos tal sospecha, no cesaban
de detestar por doquier mis opiniones y escritos, ni han cesado to-
davia”.® En efecto, uno de los primeros ataques orquestados contra
Spinoza fue por parte de la red cartesiana en Utrecht. En particular,
se destaca el caso de Johannes Melchioris, quien escribe su Epistola
ad amicum (1671),° considerada una de las primeras refutaciones al
TTP que circularon impresas.’® No menor es la carta de Nicolas Ste-
no, antiguo amigo personal de Spinoza y reconocido cientifico de la
época, al que también Leibniz conocia bien. La misma es publicada
por su autor en 1675, con el titulo Carta de Niels Stensen sobre la
verdadera filosofia al reformador de la nueva filosofia, volviéndose
una suerte de panfleto antispinozista. Poco tiempo después, incluso
denunci6 a Spinoza ante el Santo Oficio en Italia, entregandoles una
copia de la Etica, logrando asi la inclusién de la obra en el Index li-
brorum prohibitorum."

6 Thomasius, J. (1670/1693) “Adversus anonymum, de libertate philosophandi”, en
Thomasius, Chr. (ed). Dissertationes LXIII. Halee Magdeburgicee: Impenis Johannis
Friderici Zeitleri, pp. 571-584.

7 Ver Beiser, Frederick, The Fate of Reason: German Philosophy from Kant to Fichte,
Cambridge, Harvard University Press, 1987, p. 48.

8 Los textos de Spinoza se citardn segun las siguientes abreviaturas: Ep Epistolae;
PPC Renati des Cartes Principiorum Philosophiae. Las referencias a los textos latinos
originales de Spinoza se basan en la Opera de Spinoza, editada por Carl Gebhardt, y
siguen este formato: G/ nimero de volumen/ nimero de pagina/.

®  Melchioris, Johannes, Epistola ad amicum, contiens censuram libri, cui titulus: Tractatus
theologico-politicus, Utrecht, Cornelius Noenaert, 1671. Véase: Ep 68, G/IV/299.

1 Gootjes, Albert, “The First Orchestrated Attack on Spinoza: Johannes Melchioris and
the Cartesian Network in Utrecht”, en Journal of the History of Ideas, Vol. 79, No. 1, 2018,
pp- 23-43.

11 Cf. Leen Spruit y Pina Totaro (eds), The Vatican Manuscript of Spinoza’s Ethica. Leiden/
Boston, Brill, 2011.

122



LA DISPUTA DEL CARTESIANISMO COMO CLAVE DE ESTUDIO... LEILAJABASE

De modo que Spinoza vivio y escribié en una época de profunda
controversia filosofica en las Provincias Unidas en el contexto de
una multiplicidad de sectas religiosas. Los problemas fundamen-
tales que se debatian incluian la interpretacion de la Escritura, la
inmortalidad del alma, el libre arbitrio, o la libertad de conciencia.
Asimismo, tanto dentro como fuera de la academia, fue testigo del
paso del escolasticismo aristotélico a la nueva filosofia. Creemos que
la obra de Spinoza, asi como la primera recepcion que Leibniz hace
de ella, debe entenderse en el contexto de estos debates, centrados en
el cartesianismo.!? De particular importancia es la influencia y rol
de Spinoza en el llamado “cartesianismo radical”,”®* un movimiento
filosofico y politico que incluyd a cartesianos como Lambertus Van
Velthuysen, los hermanos Pieter y Johan De la Court, Jacob Ostens,
entre otros, muchos de ellos cercanos a Spinoza.* Los inicios del mo-
vimiento pueden encontrarse en los escritos de Velthuysen, quien
era un medico y politico de Utrecht, asi como un devoto calvinista.’®
Dedico su carrera a demostrar que el cartesianismo era coherente
con la fe reformada y a aplicar la Nueva Filosofia a la politica. Sin
embargo, le afligia que otros cartesianos radicales, Spinoza en par-
ticular, hubieran utilizado principios de sus propios escritos para
sacar conclusiones que iban en contra de sus creencias ortodoxas.!¢
De modo que dedico la ultima parte de su vida a argumentar contra
lo que consideraba sus implicancias ateas.

Por otro lado, el contexto holandés de lo que Koenraad O. Me-
insma ha descrito como “el circulo de Spinoza”, ha sido determi-
nante para comprender el ambiente politico, religioso e intelec-
tual que le roded. Ademas de los cartesianos radicales mencio-
nados, se destacan otras figuras y personajes importantes, como

12 Sin embargo, tal como marca Nyden-Bullock, el término ‘cartesianismo’ era muchas
veces utilizado en un sentido bastante amplio e incluia la Nueva Filosofia en general
y no solo las ideas de Descartes. Nyden-Bullock, Tammy, “Radical Cartesian Politics:
Velthuysen, De la Court and Spinoza” en Studia Spinozana 15 Spinoza and Dutch
Catesianism, Wirzburg, Konigshausen & Neumann, 2006, pp. 35-65.

13 Cf. Israel, Jonathan. (1995b) The Dutch Republic: its rise, greatness, and fall 1477-1806,
Oxford, Oxford University Press, p. 787.

4 Meinsma, Koenraad O, Spinoza et son cercle: étude critique historique sur les hétérodoxes
hollandais, Paris, Vrin, 1983.

15 Nyden-Bullock, Tammy, op. cit., p. 41.

6 Cf.Krop,Henri, “Spinoza and the calvinistic cartesianism of Lambertus van Velthuysen”
en Studia Spinozana 15 Spinoza and Dutch Catesianism, Wiirzburg: Kénigshausen &
Neumann, 2006, pp. 107-132.

123



Revista Ideas? ISSN 2451-6910 #22 NOVIEMBRE DE 2025 - MARZO DE 2026

el filosofo libertino Franciscus Van den Enden, sus compafieros
colegiantes como el mencionado Meyer, asi como Johannes Bouw-
meester, Jarig Jelles, Pieter Balling? y Walther von Tschirnhaus.
Este ultimo es de extrema importancia para comprender algu-
nas de las cuestiones mdas debatidas de la fisica y la metafisica
del sistema spinoziano. Su propia obra filosofica, en particular la
Medicina mentis de 1687, combina ideas de Spinoza con elementos
cartesianos y leibnizianos.'®

Ahora bien, Spinoza era considerado como parte del cartesianis-
mo radical no solo por sus contemporaneos holandeses, sino que su
fama habia traspasado fronteras. Esta impresion puede encontrar-
se en Leibniz, cuando redacta en 1677 una carta dirigida al Duque
de Hannover. Alli, le comenta que conoce muy bien la controversia
que Steno habia tenido con Spinoza varios afios antes. Se refiere a
este ultimo como “un hombre de profunda meditacion, que tenia el
talento de expresarse claramente”.’ Pero que Spinoza se habia ape-
gado a las opiniones del “ilustre Descartes”, de la manera en que sus
discipulos suelen hacerlo, es decir, sin reservas.

Pero después de haber meditado por su cuenta, comenz6 a ad-
vertir que todavia habia mucho por decir. Sé que a los carte-
sianos les resulta bastante dificil desprenderse del prejuicio de
la infalibilidad de quien es su maestro, al menos en lo que se
refiere a sus principales afirmaciones [...]. No veo otra forma de
desengafarlos que la de obligarles a reducir los discursos de di-
cho autor a la forma de una demostracion rigurosa. Creo que fue
por este medio que el Sefior Spinoza comenzd a desilusionarse,
cuando trabajd en probar los principios del Sefior Descartes por
medio de demostraciones.?°

7 Cf.Bunge, Wiep van, Spinoza Past and Present Essays on Spinoza, Spinozism, and Spinoza
Scholarship, Leiden, Brill, 2012.

18 Tschirnhaus, E. Walther von, Medicina mentus sive Tentamen genuine Logicc.
Amsteleedami, Apud Albertum Magnum, & Joannem Rieuwerts Juniorem, 1687.

¥ Amenos que se indique lo contrario, todas las traducciones del francés, inglés y latin son
de mi autoria. Los textos de Leibniz se citan de acuerdo a las siguientes abreviaturas:
A (Sdmtliche Schriften und Briefe, ed. Akademie der Wissenschaften, Berlin, Akademie-
Verlag 1923-[...]), seguido del nimero de serie y de volumen en numeros romanos y
ardbigos, y del nimero de padgina en numeros ardbigos. GP (Die philosophischen Schriften,
ed. C.I. Gerhardt, 7 vols., Berlin, Weidmann, 1875-1890) seguido del nimero de volumen
en numeros romanos y de pagina en numeros ardbigos; y LT (Leibniz-Thomasius.
Correspondance 1663-1672, Richard Bodéiis (ed.), Paris, Vrin, 1993) seguido del nimero
de pagina en nimeros ardbigos. La cita indicada se encuentra en: A, VI-4, 2197.

0 A, VI-4, 2197.

124



LA DISPUTA DEL CARTESIANISMO COMO CLAVE DE ESTUDIO... LEILAJABASE

Igualmente, a principios del siglo XVIII, muchos de los criticos de
Descartes que intentaron desacreditar la filosofia cartesiana aso-
ciandola con el spinozismo, también extendieron su critica a la rama
ocasionalista del cartesianismo, representada por el malebranchis-
mo. Contrariamente al propio Malebranche, quien, en su Entretiens
sur la métaphysique et sur la religion, consideraba a Spinoza “un
verdadero ateo” y al spinozismo una doctrina monstruosa “llena de
contradicciones evidentes”.?! Pese a ello, en su tratado antispinozista
L’Impie convaincu ou Dissertation Contre Spinosa de 1684, Noél Au-
bert de Versé puso considerable empefio en demostrar que la doc-
trina del “visionario” Malebranche conducia directamente a la doc-
trina de Spinoza, “el mas impio ateo, el de peor reputacion, pero, al
mismo tiempo, el mds sutil que el infierno haya jamds vomitado so-
bre la tierra”.?? Asimismo, no dudaba en afirmar que “los principios
del cartesianismo que son los fundamentos del spinozismo” deben
necesariamente ser negados y “combatir la vanidad de los discipulos
de este impostor”.22 De modo que, podria decirse que no se llega a ser
spinozista por mera casualidad: la mayoria de las veces el punto de
partida era el cartesianismo heterodoxo o radical.?

En consecuencia, para comprender la primera idea que Leibniz
se hace de Spinoza, antes de siquiera haber leido el TTP, es preciso
detenerse enlarelacion que Leibniz entabla con el cartesianismo. E1
cartesianismo serd uno de los principales vértices del vinculo entre
ambos, que persistira a lo largo de las variaciones de la recepcion
leibniziana. Asimismo, la manera en la que Leibniz se sitda frente
al cartesianismo puede verse incluso en su propia biografia. Educa-
do en una familia protestante fuertemente creyente, asi como por
los luteranos de la neoescolastica en la Universidad de Leipzig, el
joven Leibniz se situaba en un contexto cerrado y conservador.? Al
mismo tiempo la ensefianza de la nueva Philosophia antiperipatetica

. Malebranche, Nicolas, Oeuvres, 2 vols., Paris, Gallimard, 1979-92, p. 826.

22 Versé, Noél A. de, L’Impie convaincu ou Dissertation Contre Spinosa dans laquelle on
réfute les fondaments de son athéisme, Amsterdam, Crélie, 1684.

25 Jbid., Prefacio.

24 Cf. Moreau, Pierre-Francois y Leerke, Mogens, “Spinoza’s Reception” en The Cambridge
Companion to Spinoza, Don Garrett (ed.), Cambridge, Cambridge University Press, 2022,
p. 413.

%5 Goldembaum, Ursula, “Transubstantiation, Physics and Philosophy at the Time of the
Catholic Demonstrations” en Brown, Stuart (ed.), The Young Leibniz and his Philosophy,
Dordrecht, Kluwer Academic Publishers, 1999, p. 92.

125



Revista Ideas? ISSN 2451-6910 #22 NOVIEMBRE DE 2025 - MARZO DE 2026

de Descartes y de los cartesianos, es también prohibida en la Univer-
sidad de Leipzig por ser contraria a la fe cristiana.?®* De modo que
el acceso de Leibniz a los modernos fue inicialmente restringido.
Es en este contexto que, en una carta a Thomasius —su profesor en
Leipzig —, Leibniz escribe: “en cuanto a mi, confieso que nada soy
menos que cartesiano”.?’” No obstante, Leibniz también le expone a
Thomasius que él se considera a si mismo un pensador conciliador
que pretende forjar su filosofia tanto a partir de la metafisica aristo-
télica como de la nueva fisica mecanica. Insiste en que “es un error
atribuir a nuestros innovadores [novatores] el mérito o bien de todo
o denada”.?® Por el contrario, es mejor corregir los errores de los nue-
vos filésofos acudiendo a la historia de la filosofia para comprender
“las razones profundas de las interconexiones entre doctrinas”.?

Sin embargo, el caracter conciliador de Leibniz no le impide com-
batir abiertamente algunas de las ideas de sus contemporaneos car-
tesianos, como es claro en el caso de Malebranche, con quien tiene
una larga disputa. En efecto, Leibniz también asocio a Malebranche
con el spinozismo, basandose en que, al privar a las creaciones fi-
nitas de poderes causales, el ocasionalismo tendia a reducir todas
las cosas a meros modos. Asimismo, Spinoza no habria hecho sino
“llevar mas lejos las consecuencias de la doctrina cartesiana de las
causas ocasionales”.?® En dicho marco, se comprende la expresion
leibniziana para referirse a Spinoza en términos de un “cartesianis-
mo exagerado”,® que puede encontrarse en la §393 de la Teodicea.
Pero la acusacion de que el spinozismo era una consecuencia del
cartesianismo no era nueva, y existian prolongados debates sobre si
Descartes era el arquitecto o bien el destructor del spinozismo.3? Se
seguird disputando muchos afios después, existiendo quienes llega-
ban a sostener sin rodeos que “el malebranchismo es el spinozismo
comenzado y el spinozismo es el malebranchismo consumado”.*

% Beiser, Frederick, op. cit., p. 48.
27 GP/IV/163.

2% GP/IV/163.

2 GP/1V/163.

30 GP/1V/590.

31 A, VI-4, 350.

2 Por ejemplo, véase Regius, Johannes, Cartesius verus spinozismus architectus.
Amstelodami, B. Lakeman, 1723.

3 Ramsay, Andrew M., “Appendix to the Foregoing Work Containing a Refutation of the
First Book of Spinoza’s Ethics by Which the Whole Structure Is Undermined.” en The

126



LA DISPUTA DEL CARTESIANISMO COMO CLAVE DE ESTUDIO... LEILAJABASE

Incluso para comentadores como Verniere, durante las primeras
tres décadas del siglo XVIII, “las mejores mentes de la época asocia-
ron a Malebranche con el spinozismo”.** Ciertamente, para entonces
la recepcion de Spinoza en Francia ya se encontraba atravesada por
la figura de Pierre Bayle, quien consideraba a Spinoza tanto como
el admirable ateo virtuoso, como el deleznable escritor del TTP y de
la abominacién moral de la Etica. En efecto, en su Dictionnaire his-
torique et critique, publicado originalmente en 1697, Bayle le dedica
a Spinoza el articulo mas extenso de todos. Con ello, Bayle contri-
buyd en gran modo a la difusiéon y mantenimiento de la doctrina
spinoziana, tanto a principios como a finales del siglo XVIII. Esto
puede apreciarse en una de las refutaciones contra Spinoza de ma-
yor impacto de la época, como fueron las llamadas “discusiones de
Bredenburg”.?® La misma alcanza una reputacion y alcance interna-
cional cuando es recogida y elogiada por Bayle en el mencionado ar-
ticulo sobre Spinoza. Las discusiones encontraron su climax entre
los colegiantes de Rijnsburg con la publicacion del libro de Johan-
nes Bredenburg Enervatio Tractatus Teologico-Politici,*® en 1675, a
proposito de la obra spinoziana. Alcanzaron tal grado de intensidad
que a la larga genero un cisma formal en el movimiento colegiante
holandés.*” En palabras de Bayle, todos los que han refutado el TTP
descubrieron en €l los gérmenes del ateismo, pero “nadie los ha de-
sarrollado con tanta claridad como el sefior Jean Bredenbourg”,
pese a ser un hombre que no profesaba las letras y que tenia muy
pocos estudios. Sin embargo, habiendo reflexionado una infinidad
de veces sobre surespuesta y sobre el principio de su adversario, des-
cubrio que podia reducir tal principio a una demostracion. Esto lo
llevo a probar, contra sus convicciones teoldgicas, que la unica cau-
sa de todas las cosas es una naturaleza que existe necesariamente
y que actua por una necesidad inmutable, inevitable e irrevocable.

Philosophical Principles of Natural and Revealed Religion, Unfolded in a Geometrical
Order: 425-541, Glasgow, Robert Foulis. 1748, p. 536.

3 Verniere, Paul, Spinoza et la pensée francaise avant la Révolution, Paris, PUF, 1954, pp.
260.

% Israel, Jonathan, La ilustracion radical, op. cit., pp. 426-446.

% Bredenburg Johannes, Enervatio Tractatus Teologico-Politici, una cum demonstratione,
geomemco ordine disposita, Naturam non esse Deum. Réterdam, 1675.

37 Israel, Jonathan, La ilustracion radical, op. cit., p. 426.

3 Bayle, Pierre, Diccionario histéricoy critico. Seleccion, Buenos Aires, E1 Cuenco de Plata,
2010, p. 358.

127



Revista Ideas? ISSN 2451-6910 #22 NOVIEMBRE DE 2025 - MARZO DE 2026

Seguidamente, Bayle menciona el abatimiento que esta demostra-
cion le ocasionod a su autor, puesto que, pese a haber examinado la
cuestion desde todos los lados imaginables tratando de encontrarle
una debilidad, jamads pudo encontrar medio alguno para destruirla.
A pesar de todo, continud difundiendo la misma vy, asi, desatando
discusiones viscerales entre sus contemporaneos. Frans Kuyper, su
principal adversario, publica luego un didlogo, Den Philosopheren-
den Boer (El granjero filosofante), con el que intenta desacreditar a
Bredenburg insinuando que era secretamente un discipulo de Me-
yer y de Spinoza y que, por lo tanto, se oponia a la religion.* El es-
calamiento de la querella continu6 y Bredenburg no fue finalmente
capaz de enfrentar la principal objecidon que le hacian: que cons-
ciente o inconscientemente, su posicion inevitablemente concede la
victoria final Spinoza. Pues segregaba “las verdades de la Revela-
cion y de la filosofia en dos &mbitos totalmente separados y contra-
dictorios”,*® y sostenia el rigido fatalismo de una necesidad ciega,
incompatible con la Providencia.

Esta disputa tiene un gran eco en Leibniz, quien hace referencia
a ella tanto en la Teodicea*' como en su correspondencia con el fisico
holandés Burcher De Volder, un personaje de gran relevancia para
comprender el desarrollo de su propia concepcion de la fisica de los
cuerpos, asi como los compromisos metafisicos que la sustentan. En
febrero de 1700, Leibniz le pregunta a De Volder, “a proposito de los
refutadores de Spinoza”, si conoce la historia que Bayle cuenta sobre
su coterraneo Bredenburg, acerca de que

...entre Vds., Bredenburg refut6 primero a Spinoza en un libelo
que editd; pero después, meditando la cuestion con mas profun-
didad, llegd a creer que el razonamiento de Spinoza contenia
fuerza demostrativa, lo que le intranquilizé y buscé la ayuda de
los amigos para resolver el problema, pero sin éxito [...]. Desea-
ria saber dénde consta el razonamiento de Bredenburg y cémo
puede adquirirse.*

3 Israel, Jonathan, La ilustracion radical, op. cit., p. 433.
40 JIbid., p. 444.

4 En efecto, Leibniz reproduce textualmente el relato que Bayle hace de las discusiones
de Bredenburg. Cf. §373, A, VI-6, 337.

42 GP/I1/213.

128



LA DISPUTA DEL CARTESIANISMO COMO CLAVE DE ESTUDIO... LEILAJABASE

De Volder relata extensamente la polémica y las proposiciones
principales que constituyen la demostracion y, finalmente, enfatiza
sobre la contradiccion interna que aquejaba a su autor:

No puede ser que alguien posea una demostracién que considera
perfectamente construida y que, sin embargo, esté convencido
de lo contrario de dicha demostracidn; esto es lo que le ocurria
a Bredenburg [...]; incluso afirmaba expresamente que no podia
refutarla sino admitiendo que de la nada se produce algo, y sin
embargo afirmaba creer lo contrario adhiriéndose no ala razén
sino a la palabra revelada por Dios.®

En cartas siguientes, Leibniz seguira discutiendo en profundidad
con De Volder sobre las implicancias spinozistas de ciertas doctri-
nas, al mismo tiempo que intenta marcarle la cercania con Spinoza
que ve en algunas de las opiniones de éste.

Sin embargo, asi como la asociacion sistematica de Descartes a
Spinoza para combatir al cartesianismo era la expresion corriente
de una contienda de la que Leibniz era parte, esto no impidié que
él también fuera acusado de spinozismo. En este sentido, una de las
primeras obras en abordar la relacion entre Spinoza y Leibniz fue la
Dissertationum philosophicarum pentas del cartesiano Ruardus An-
dala, publicada en 1712. Alli, Leibniz es acusado de haber elabora-
do el sistema de la armonia preestablecida a partir de la teoria spi-
noziana del alma y el cuerpo, desarrollada por el filosofo holandés
en la segunda parte de la Etica. El intercambio es un buen ejemplo
de como el spinozismo fue a la vez “testigo y factor de la progresiva
caida de la filosofia dominante del siglo XVII, el cartesianismo”.4*

Igualmente, otro de los primeros criticos de Leibniz fue Louis
Bourguet, quien en 1714 le envia una carta en la que sostiene que
de los principios de Leibniz se derivan consecuencias spinozistas.*
Bourguetle cuestiona que segun su filosofia no habria diferencia en-
tre un mundo posible y el mejor mundo posible, siendo este ultimo
nuestro mundo, completamente acabado y determinado por Dios.*¢
Afos mas tarde, Joachim Lange, el adversario de Christian Wolff en

4 GP/11/218-219.
4 Moreau, Pierre-Francois y Laerke, Mogens, op. cit., p. 414.
4 Cf. GP/II1/575.
4 Cf. GP/III/573.

129



Revista Ideas? ISSN 2451-6910 #22 NOVIEMBRE DE 2025 - MARZO DE 2026

Halle, juzgaba a Leibniz de similar manera.?’ Criticaba una filiacion
entre los estoicos, Spinoza y Leibniz; y acusaba, nuevamente, a la hi-
potesis de la armonia preestablecida de ser una ramificacion de “la
falsa filosofia spinoziana” (pseudophilosophiae spinozianae feetus).*

Por otro lado, Johann Georg Wachter, considerado uno de los mas
destacados estudiosos de Spinoza de su época,* también jugo un rol
significativo en la recepcion de la relacion entre Spinoza y Leibniz.
Wachter no s6lo era spinozista, sino que también estaba profunda-
mente inmerso en las doctrinas de la cabala cristiana. En su libro
Der Spinozismus im Jiidenthumb, publicado en 1699, Wachter aso-
cig el spinozismo con la cdbala, aunque en una primera instancia
termina por rechazar ambas corrientes por ateismo. Sin embargo,
luego escribe el Elucidarius cabalisticus de 1706, en el cual llega a
la conclusion opuesta, a saber, que ambas doctrinas se ajustan a la
ortodoxia cristiana. Para llegar a este resultado, reformuld la ca-
racteristica “causa inmanente” de Spinoza como causa emanativa,
transformando asi el monismo naturalista de Spinoza en uno neo-
platénico religiosamente menos ofensivo.’*® También argumentd
que, “segun Spinoza, la materia del universo no es, pues, nada, sino
que es una cosa absolutamente excelente o, como dicen los cabalis-
tas, espiritu”.® De esta forma, Wachter se convirtié en uno de los
primeros en proponer la lectura idealista de Spinoza. Posteriormen-
te, la misma serd un factor determinante en la imagen que predomi-
no de Spinoza en Alemania a partir de la polémica del panteismo. Si
bien la obra de Wachter fue censurada y él mismo marginado por
sus opiniones spinozistas, en el siglo siguiente sus libros fueron am-
pliamente leidos y comentados en toda Europa.

Asimismo, cabe destacar las Cartas a Serena de Toland, escritas a
proposito de las conversaciones mantenidas con Leibniz y Wachter

4 Lange,].Joachim, Causa Dei et religionis naturalis adversus atheismum, Halle Saxonum,
1727. [Facsimil en Wolff, Christian, Gesammelte Werke, vol. 3/17, Hildesheim, Georg
Olms Verlag, 1984.]

48 Citado en Belaval, Yvon, op. cit., p. 551.

%9 Cf. Moreau, Pierre-Francois y Leerke, Mogens, op. cit., p. 418.

50 Cf. Ibid. pp. 418-419.

5t Wachter, Johann G. Elucidarius cabalisticus, sive reconditae Hebraeorum philosophiae
brevis et succincta recensio, Rome, 1706. [Facsimil en Schroder, W. (ed.), Freidenker der
europdischen Aufkldrung, vol. I-2, Stuttgart-Bad Cannstatt, Frommann-Holzboog, 1995,
p- 46].

130



LA DISPUTA DEL CARTESIANISMO COMO CLAVE DE ESTUDIO... LEILAJABASE

en la Corte de Berlin hacia 1700-1701.>2 Mas de un siglo después,
en 1854, Louis Alexandre Foucher de Careil encuentra un texto de
Leibniz en los archivos de Hanover, en el que Leibniz elabora un co-
mentario sobre el Elucidarius cabalisticus de Wachter, que también
incluye comentarios extensos sobre la lectura que Wachter hace de
Spinoza. Decide publicarlo ese mismo afio con un comentario suyo
bajo el titulo Réfutation inédite de Spinoza par Leibniz.>® Al publicar
este texto, Foucher de Careil pretendia mostrar que Leibniz, y no
Descartes, fue el mejor racionalista al elegir refutar el spinozismo
y establecer el eclecticismo espiritual sobre una base firme: “solo
Leibniz tuvo la fuerza de oponer a Spinoza un sistema original, que
sigue siendo la mejor y unica respuesta filosofica, y que apoyo con
una refutacion directa y decisiva”.’* Sin embargo, pese a la preten-
sion del titulo, dificilmente puede decirse que se trata en efecto de
una refutacion por parte de Leibniz, teniendo en cuenta que el suje-
to principal de la misma no es Spinoza sino Wachter.%

Asimismo, pese a que la influencia de Spinoza en territorio ale-
man era de larga data,* hacia el final del siglo XVIII se establece un
punto de inflexién cuando su filosofia se ve envuelta en la llama-
da polémica del panteismo. En cuanto al término “panteismo”, se
considera que fue acufiado primeramente por Toland, en su Socinia-
nism Truly Stated>” de 1705, para describir aquellas doctrinas en las
que Dios se identifica con el conjunto de la naturaleza. La polémi-
ca, por su parte, se inicié en 1783 como un enfrentamiento privado
entre Friedrich H. Jacobi y Moses Mendelssohn. Sin embargo, dos

52 Toland, John, Letters to Serena, Londres, Bernard Lintot, 1704.

5 Foucher de Careil, Louis. A., Réfutation inédite de Spinoza par Leibniz, précédée d’'un
mémoire, Paris, Briére, 1854.

54 Foucher de Careil, Louis. A., “Introduction” en Foucher de Careil, Louis A. (ed.),
Nouvelles Lettres et Opuscules inédits de Leibniz, Paris, Auguste Durand, 1857, p. C LIX.

% GeorgesFriedmanninclusodird queeltextoes “demediocrevalor paralainterpretacion
del spinozismo”. Friedmann, Georges, Leibniz et Spinoza, Paris, Gallimard, 1946, p. 212.

5 Acerca de la recepcién de Spinoza en Alemania durante la primera mitad del S XVIII,
véase la obra de Solé, M. Jimena, Spinoza en Alemania (1670-1789). Historia de la
Santificacion de un filésofo maldito. Cérdoba, Brujas, 2011; asi como Bell, David, Spinoza
in Germany from 1670 to the age of Goethe, Londres, Institute of Germanic Studies,
University of London, 1984.

57 Porotrolado, si bien el término es tradicionalmente atribuido a Toland, quien lo utiliza
en inglés y lo populariza, pueden también encontrarse ocurrencias del término en
latin en la obra del newtoniano inglés: Joseph Raphson, De Spatio reali, Londres, Typis
Tho, 1697 (de donde Toland lo extrae). Cf. Moreau, Pierre-Francois y Laerke, Mogens, op.
cit., p. 419.

131



Revista Ideas? ISSN 2451-6910 #22 NOVIEMBRE DE 2025 - MARZO DE 2026

aflos mads tarde, la disputa se hizo publica cuando Jacobi edita la
conversacion como un dialogo escrito junto con las cartas que habia
intercambiado con Moses Mendelssohn sobre la filosofia de Spino-
za.’® Es destacable que se trato de una polémica que comprometid
a casi todas las personalidades filosdficas importantes de la época,
que debieron tomar parte por uno por otro. Es por ello que, junto
con la publicacion de la Critica de la razon pura de Immanuel Kant
en 1781, se considera a la polémica sobre el panteismo, también lla-
mada Spinozismusstreit, como el acontecimiento intelectual mas
significativo de la Alemania de finales del siglo XVIIL.>® Mas aun,
el idealismo aleman ha sido caracterizado muchas veces como una
sintesis de las ideas fundamentales de Spinoza y Kant.5® Aunque tal
afirmacion puede ser un poco simplista, no es menos cierto que los
idealistas alemanes destacaron la importancia de Spinoza para su
propio desarrollo filoséfico, tanto en términos de acuerdo como de
desacuerdo, al igual que lo hicieron con Kant.5!

En el centro del desacuerdo entre Jacobi y Mendelssohn se ha-
llaba la figura de Lessing, quien, poco antes de morir, le habia con-
fesado a este ultimo su simpatia total por Spinoza. Esta polémica
nuevamente involucr6 de manera directa la figura de Leibniz. En
efecto, mas alld de las revelaciones sobre el supuesto spinozismo
de Lessing, el libro de Jacobi discutia principalmente las tesis so-
bre Spinoza que Mendelssohn ya habia desarrollado treinta afios
antes en los Philosophische Gesprdche de 1755, en particular, sobre
la relacion de Spinoza con Leibniz. Incluso, puede decirse que la
vision de Mendelssohn sobre Spinoza en este libro prefigurd en cier-
to modo la recepcion de Spinoza durante todo el siglo siguiente,$?
vinculando su figura a la de Leibniz. Mas especificamente, lejos de
aprobar el spinozismo como tal, Mendelssohn consideraba a Spino-
za una victima de la necesidad histdrica: en el desarrollo histérico

8 Jacobi, Friedrich H., Uber die Lehre des Spinoza in Briefen an den Herrn Moses
Mendelssohn, 1785.

% En palabras de Beiser, “la controversia sobre el panteismo cambi6 por completo el
mapa intelectual de la Alemania del siglo XVIII y siguié preocupando a los pensadores
hasta bien entrado el siglo XIX”. Beiser Friedrich, op. cit., p. 44.

60 Forster, Eckart, Melamed, Yitzhak Y., “Introduction” en Forster, Eckart, Melamed,
Yitzhak Y. (eds.), Benedictus de Spinoza and German Idealism, Cambridge, Cambridge
University Press, 2012, p. 1.

6 Ibid., p. 1-2.
52 Cf. Moreau, Pierre-Francois y Leerke, Mogens, op. cit., p. 424.

132



LA DISPUTA DEL CARTESIANISMO COMO CLAVE DE ESTUDIO... LEILAJABASE

de la filosofia, argumentaba, alguien tenia que caer en este abis-
mo para que la filosofia pasara del cartesianismo a la verdad del
leibnizianismo.5* Como una ofrenda dada en sacrificio al progreso
de la filosofia, Spinoza se transforma, asi, en un héroe: “cumpli¢ el
noble destino de ser un mediador. Cayd en el abismo. Pero su caida
posibilit6 el abandono de la filosofia de Descartes y el nacimiento
de Leibniz, el auténtico descubridor de una verdad mas elevada”.®*
Sin embargo, esto implicaba sostener al mismo tiempo que el leib-
nizianismo se basa en el spinozismo. En efecto, en los dos primeros
dialogos de los Philosophische Gesprdche, Mendelssohn mostro como
dos tesis centrales de Leibniz —la armonia preestablecida entre el
cuerpo y el alma y la concepcion de la mente divina como regio pos-
sibilitatis— tienen raices conceptuales que pueden remontarse a
Spinoza. La primera tesis no era original, pues ya la habia sostenido
el cartesiano Andala, y también habia sido apoyada por Lange. En
ambos casos, sin embargo, la intencion era desacreditar a Leibniz
asocidndolo al infame nombre de Spinoza. Mendelssohn concluyd
exactamente lo contrario: el spinozismo podia en parte rehabilitar-
se precisamente porque constituia la base original de una doctri-
na posterior, religiosamente aceptable, a saber, la de Leibniz.®® En
cuanto a la segunda tesis, se considera una invencion original de
Mendelssohn,® pero implicaba una lectura idealista de Spinoza, in-
cluida una espiritualizacion de la nocidn de extension que puede re-
montarse al Elucidarius cabalisticus de Wachter. Este segundo dia-
logo propone que aquello que Leibniz designa como “el paisaje de
los puros posibles” es comparable con aquello que Spinoza designa
como La Naturaleza. De este modo, habia en Leibniz un Urbild y un
Nachbild del mundo, una existencia del mundo en el entendimiento
de Dios antecedenter ad decretum y una existencia del mundo ex-
terior al entendimiento de Dios que resulta de la eleccién divina.
Segun Mendelssohn, el mundo de Spinoza existe solo en el entendi-
miento de Dios, porque las cosas no tienen una potencia propia, y no
existe el concepto de creacion. El sistema spinozista, por tanto, solo

8 Cf. Mendelssohn, Moses, Debate sobre Spinoza. Mendelssohn/Lessing, Solé, Jimena
(trad.), Cérdoba, Encuentro, 2010, pp. 55-56.

64 Solé, Jimena, op. cit., p. 170.

8 Morfino, Vittorio, “Lo spinozismo di Leibniz. Linee di una ricostruzione delle storia
della questione”, en ACME, vol. 49, Nro. 3, 1996, p. 58.

6  Leerke, Mogens, Leibniz lecteur de Spinoza. La genése d’une opposition complexe, Paris,
Honoré Champion, 2008, p. 51.

133



Revista Ideas? ISSN 2451-6910 #22 NOVIEMBRE DE 2025 - MARZO DE 2026

incluye lo que corresponde a la Urbild del mundo en Leibniz. Por lo
tanto, el deus sive natura de Spinoza es un Dios leibniziano que nun-
ca sale de si mismo para crear.*’

III. Leibniz lector de Spinoza. Nuevas polémicas en la
recepcion de la relacion filosodfica

Leibniz tuvo noticias de la filosofia de Spinoza siendo muy joven, mu-
cho antes de estudiarla en profundidad. En 1669 conocia los Principios
de la filosofia de Descartes que Spinoza habia escrito en 1663. Se trata
de la unica obra que Spinoza publico con su nombre, pero que no tenia
la intencion de mostrar con ella su propia filosofia, sino exponer de la
manera mas clara la doctrina de Descartes.%® Leibniz hace referencia
a la obra de forma indirecta en una carta a Thomasius, donde lo enu-
mera junto con Johannes Clauberg, entre otros, como un erudito en el
pensamiento de Descartes.® Asimismo, leyo el TTP poco después de su
publicacion, en 1670 0 1671, y luego volvio a estudiarlo en 1675. En 1671,
trato de entablar un intercambio epistolar con Spinoza, a propdsito de
cuestiones de dptica. Alli, Leibniz se expresa de manera elogiosa sobre
Spinoza,” y le envia un folleto que titula “Notas sobre dptica avanza-
da”, a la vez que le ofrece enviarle también una copia de su reciente
“Hipdtesis Fisica Nova”, en el caso de que no la tuviera ya. Spinoza le
responde que le gustaria leer su Hipotesis Fisica pero que aun no ha lle-
gado a La Haya, y le ofrece enviarle un ejemplar del TTP.”* Tanto el de-
bate sobre Optica y la mutua oferta de libros, como la referencia sobre
buscar a alguien que se encargue de la correspondencia entre ambos,
o la posterior visita de Leibniz a Spinoza en La Haya, permiten suponer
que seguramente hubo mas cartas. Sin embargo, son las unicas que
aparecen en la Opera Posthuma de Spinoza y no hay noticia de otras
cartas publicadas o conocidas.”

67 Ibidem.

% En efecto, Spinoza la escribe para un joven alumno, lo cual puede comprobarse en el
prologo que Meyer hace de la obra. Cf. PPC/Pref., G/I/132.

% GP/I/16.

70 “Entre los demads elogios que la fama ha divulgado sobre usted, opino que esta también
su extraordinaria pericia en asuntos de dptica”. Ep45 G/II/230.

71 «Si todavia no ha llegado a sus manos el Tratado teoldgico-politico le enviaré un
ejemplar, sino le molesta”. Ep46 G/II/234; Ep45 G/11/230.

72 Lo cual a su vez puede explicarse por el cuidado que los amigos de Spinoza tuvieron
a la hora de editar péstumamente la obra de Spinoza, en la que se omitieron muchos

134



LA DISPUTA DEL CARTESIANISMO COMO CLAVE DE ESTUDIO... LEILAJABASE

Ahora bien, tal como ya hemos mencionado, la primera idea que
Leibniz se hace de Spinoza, antes de siquiera haber leido el TTP, se
encuentra ante todo determinada por la opinién fuertemente criti-
ca que tenia del cartesianismo. E1 mismo se consideraba opuesto a
Descartes, y preferia intentar comprender las interconexiones en-
tre las doctrinas antes que seguir ciegamente una de ellas, tal como
lo hacen, segun creia, los adeptos de Descartes. En efecto, Leibniz
ponia gran parte de sus esfuerzos en hacer concordar la filosofia
mecanicista, la teologia cristiana y ciertos aspectos purificados del
aristotelismo,” y constituyo una labor que mantuvo a lo largo de su
vida. En contraposicion, desconfiaba de los llamados “innovadores”
0 novatores —término con el que Leibniz generalmente se referia
despectivamente a los cartesianos— que, con espiritu de secta, des-
preciaban todo lo que los antecedia.” Tal como sostiene Larke,”> es
en conexion con esta actitud antisectaria de Leibniz que tiene sen-
tido la clasificacion de Spinoza entre los adeptos a Descartes, que
menciona en la carta a Thomasius.

En cuanto a Spinoza, ya en 1665 se encontraba trabajando en la
Etica, pero interrumpe la redaccién de la misma para escribir el
TTP, que finalmente en 1670 sale a la luz.”® La obra versa sobre la li-
bertad de filosofar y la paz del Estado, y presenta una interpretacion
naturalista de las Escrituras. Asimismo, expone una de las tesis por
la que Spinoza serda mas conocido: la identificacion de Dios con la
naturaleza. La edita de manera anénima Jan Rieuwertsz, quien te-
nia la reputacion de imprimir libros que rozaban la herejia y estaba
fuertemente vigilado por las autoridades.”” La noticia llega a oidos
de Leibniz rapidamente, tal como puede leerse en una nueva carta a
Thomasius de septiembre de 1670, donde recoge la refutacion Adver-
sus anonymum de libertate philosophandi que su antiguo profesor en
Leipzig habia publicado recientemente. Al mismo tiempo, aunque

sellos y nombres propios y, posiblemente se hizo una seleccién de la correspondencia.
Cf. Stein, Ludwig, Leibniz und Spinoza, Berlin, G. Reimer, 1890, p. 28; Parkinson, George
H.R., “Leibniz’s Paris Writing in Relation to Spinoza” en Leibniz a Paris (1672-1676),
Studia Leibnitiana Supplementa, vol. 18, no. 2, Wiesbaden, Felix Steiner Verlag, 1978, p.
75, nota 4.

73 Cf. Leerke, Mogens, op. cit., p. 83.

7 Cf. A, VI-4, 1482.

s Cf. Leerke, Mogens, op. cit., p. 88.

76 Sobre la redaccién de la Etica, cf. Ibid., p. 93, Israel, Jonathan, op. cit., pp. 359-269.
77 Cf. Ibid. pp. 347-359.

135



Revista Ideas? ISSN 2451-6910 #22 NOVIEMBRE DE 2025 - MARZO DE 2026

para entonces Leibniz no sabia con seguridad quién era el autor,’®
asocia la obra al Leviatan de Hobbes:

Hace poco vi un programa de Leipzig, sin duda realizado por
usted, en el que trataba como se merecia un libro intolerable-
mente licencioso sobre la libertad de filosofar. El autor parece
seguir de cerca, no solo la politica, sino también la religion de
Hobbes, cuyos rasgos este ultimo dibujo suficientemente del
mismo modo en su Leviatdn, obra cuyo titulo mismo denuncia
su cardcter monstruoso: no hay, en efecto, ni siquiera el germen
de esta critica tan maravillosa ejercida por el individuo arro-
gante (homo audax) contra la Sagrada Escritura, que no se en-
cuentre en un capitulo entero del Leviatdn.”

Tal como sefiala Parkinson,?® es Johann Graevius, profesor car-
tesiano en Utrecht, quien, en una carta de abril de 1671, informo a
Leibniz de que el monstruoso pensamiento del que procedia este
libro impio era el de Spinoza.®! Leibniz le transmite la novedad a
Thomasius en enero de 1672, y se refiere a Spinoza como un judio
excomulgado a causa de sus opiniones ateas, asi como un hombre
excesivamente cultivado en las letras y un excelente dptico.®? Cierta-
mente, para entonces Leibniz ya habia entablado correspondencia
con Spinoza. Sin embargo, seguidamente, en febrero de 1672, Leib-
niz le escribe a Albert von Holten poniendo en duda que Spinoza sea
realmente el autor del TTP, siendo que ya tenia certeza al respecto.®
Asimismo, un tono hostil puede verse en una carta a Arnauld de no-
viembre de 1671, donde Leibniz se refiere a Spinoza por su nombre

78 Hay distintas conjeturas sobre la probabilidad de que Leibniz haya leido el TTP antes
de saber que era Spinoza su autor. Cf. Larke, Mogens, op. cit., p. 96-97, Verniére, Paul,
op. cit., p. 100.

LT, 261.
80 Parkinson, George H.R., op. cit., p. 75.

81 «Elafio pasadoaparecio eselibro pestilente, cuyo titulo es Discursus Theologico Politicus,
que, habiendo seguido los pasos de Hobbes, [...] abri¢ la ventana al ateismo. Su autor
se dice que fue un judio llamado Spinoza que habia sido recientemente excomulgado a
causa sus opiniones monstruosas, y sulibro también fue proscrito por las autoridades a
causa de la misma razén. Supongo que lo has visto, pero sino, te lo enviaré”. A, I-1, 142.

82 «El autor del libro sobre la libertad de filosofar, del que has presentado una breve pero
elegante refutaciéon a modo de programa, es Benedict Spinoza, un judio anocuvaywyog
[expulsado de la sinagoga], a causa de la monstruosidad de sus opiniones, segin me
cuentan desde Holanda. Por otra parte, es un hombre excesivamente culto en todas
las ramas de las letras y, sobre todo, un excelente 6ptico, que perfecciona unas gafas
bastante notables”. LT, 336.

83 «SiSpinoza es el autor de este libro, me parece que no es tan seguro. Por eso me abstengo
de nombrarlo, sobre todo en publico”. A, I1-1, 208.

136



LA DISPUTA DEL CARTESIANISMO COMO CLAVE DE ESTUDIO... LEILAJABASE

y como el “autor de aquel horrible reciente libro sobre la libertad de
filosofar”.8* Lo cual da cuenta de la prudencia, para algunos, o du-
plicidad, para otros, con la que Leibniz se referia sobre cuestiones
vinculadas al filosofo judio.®> Asimismo, la cantidad de actividad
epistolar asociada a su figura puede explicar el interés cada vez ma-
yor de Leibniz por Spinoza, el autor de una obra que se encontraba
entre los grandes acontecimientos intelectuales del afio en Europa.®
Asimismo, al menos desde 1671, Leibniz ya contaba con una lectura
detenida de la obra, tal como puede confirmarse en la respuesta a la
anterior carta de Graevius:

He leido el libro de Spinoza. Deploro que un hombre de cultura
tan evidente haya caido tan bajo. Su critica de los libros sagra-
dos se basa en el Leviatan de Hobbes, pero no es dificil demos-
trar que a menudo resulta floja. Escritos de este tipo tienden a
derribar la religion cristiana, cuyo edificio ha sido consolidado
por la preciosa sangre, el sudor y las vigilias prodigadas por los
martires. Si [tan so6lo] pudieran estimular a un hombre igual
a Spinoza en erudicidén, pero superior a €l en su respeto por el
cristianismo, a desenmascarar sus numerosos paralogismos y
su explotacion de las letras orientales.®’

Ciertamente, ha de tenerse en cuenta quien es el interlocutor de
Leibniz a la hora de interpretar el compromiso de tales palabras.®
Pero es claro que, mas alld de que muestre un concepto fuertemente
critico del TTP, Leibniz ya no consideraba a su autor como un mero
filésofo arrogante o un cartesiano entre otros. Antes bien, se trataba
de un hombre que, ademds de tener una gran erudicién sobre cuestio-
nes tanto biblicas como de filosofia natural, era un habil adversario. A
su vez, como deciamos, esta no sera la unica lectura que realizara de
la obra, sino que volvera sobre ella bajo un nuevo cariz entre 1675 y

8 GP/1/76.

8  Cf. Meinsma, Koenraad O, op. cit, pp. 291, 360-61; Verniére, Paul, op. cit pp. 99, 108, 254;
Bell, David, op. cit, p. 8; Friedmann, Georges, op. cit, pp. 250-273; Leerke, Mogens, op. cit.,
pp. 96-97.

8 “No es en absoluto excesivo pensar que durante esos dos afios (1670-71), la publicacién
del Tractatus fue para Leibniz el gran acontecimiento intelectual en Europa”. Verniere,
Paul, op. cit., p. 100.

87 A, I-1, 148. Trad. del francés en Friedmann, Georges, op. cit., p 64.

8 Graevius, junto con Van Velthuysen —ambos profesores de la Universidad de Utrecht—,
se contaban entre los criticos méas severos de Spinoza. Sin embargo, durante su estancia

en aquella ciudad, Spinoza los conocié y, tiempo después, Graevius entablé un vinculo
directo con él. Cf. Ep49, G/I1V/238.

137



Revista Ideas? ISSN 2451-6910 #22 NOVIEMBRE DE 2025 - MARZO DE 2026

1676. La misma se enmarca en el contexto de la estancia de Leibniz en
Paris, la cual se extendié desde marzo de 1672 a octubre de 1676. Este
periodo parisino es de fundamental importancia para comprender el
desarrollo filosofico de Leibniz. Pues fueron cuatro afios de profunda
formacidn, en los que abandong algunas de las tesis que tenia por ver-
daderas y sostuvo otras a la luz de sus nuevas investigaciones sobre
fisica y matematica. En efecto, cuando Leibniz llega a Paris era ante
todo un joven diplomatico, ciertamente culto, pero que aun no habia
dado muestras reales de sus capacidades matematicas latentes.® Sin
embargo, fue a lo largo de estos afios que Leibniz absorbio la ciencia
exacta avanzada de la época® y se convirtié en uno de los matematicos
mads destacados entre sus contemporaneos.

Por otro lado, alli también conoce a Van den Enden®! y, durante
una breve visita a Londres en 1673, entabla un importante vinculo
con Oldenburg, secretario de la Royal Society y amigo cercano de Spi-
noza. Sin embargo, quien renueva su interés por la filosofia de Spi-
noza es con seguridad Tschirnhaus. Leibniz lo conoce cuando éste
arriba a Paris en septiembre de 1675° y rapidamente trabo amis-
tad con él. La estrecha relacion cientifica entre Leibniz y Tschir-
nhaus estd documentada por las numerosas notas conservadas de
sus conversaciones y estudios conjuntos sobre fisica y matematica.”
Cuando conversan sobre Spinoza, Leibniz muestra un gran interés
por conocer mas profundamente su filosofia. Tschirnhaus le revela
algunos extractos que habia hecho de los manuscritos de Spinoza,
pero se abstuvo de mostrarle la Etica, dada la promesa que le habia
hecho a Spinoza de no hacerlo sin antes consultarle. Esto se encuen-
tra documentado en la carta que Schuller le escribe a Spinoza el 14
de noviembre de 1675. Schuller transmite el pedido de Tschirnhaus,
quien cuenta que ha conocido a Leibniz en Paris y le ha parecido un
hombre desprejuiciado y de extraordinaria erudicion.®

8 Sobre la evolucion de Leibniz hacia la madurez matemadtica, ¢f. Hofmann, Joseph E.
Leibniz In Paris 1672-1676. His Growth to Mathematical Maturity, Londres, Cambridge
University Press, 1974.

%  Como por ejemplo cuando Claude Clerselier (1614-1684) le confia los manuscritos de
Descartes, que Leibniz lee atentamente por primera vez, cf. A, VI-3, 213-17, 386-87. Cf.
Leerke, Mogens, op. cit., p. 362.

9 Cf. GP/IV/339, (Teodicea §376); Parkinson, George H.R., op. cit., p. 76.
92 Cf. Hofmann, Joseph E., op. cit., p. 50.

% Cf. Ibid., p. 174.

% Cf. Ep70, G/11/302-303.

138



LA DISPUTA DEL CARTESIANISMO COMO CLAVE DE ESTUDIO... LEILAJABASE

La carta es muy ilustrativa de la relacion entre ambos, y men-
ciona otras dos cuestiones significativas. Por un lado, refiere a una
carta que Leibniz le envia a Spinoza sobre el TTP, lo que abona la
tesis de que hubo mas cartas entre ellos, dado que la que se conser-
va es sobre temas de dptica. Por otro lado, también da cuenta de que
Leibniz contaba con un acceso directo al TTP y tenia un concepto
elevado de la obra. Sin embargo, entre el intercambio de cartas de
Spinoza con Leibniz y las palabras de Schuller pasan al menos tres
anos, y la respuesta de Spinoza muestra una gran cautela. Si bien la
impresion que Spinoza tenia de Leibniz era la de un hombre ver-
sado y liberal, no era suficiente para confiarle todavia la Etica, a
la cual Leibniz recién tendra acceso completo cuando se publica la
Opera Posthuma en 1677:

Al sefior Lybniz (sic), del que me escribe, creo que lo conozco
por carta, pero ignoro por qué motivo se ha ido a Francia, sien-
do consejero en Francfort. Por lo que he podido colegir de sus
cartas, me ha parecido un hombre de talante liberal y versado
en toda ciencia. Sin embargo, confiarle tan rdpidamente mis
escritos, lo considero imprudente. Quisiera saber antes qué
hace en Francia y oir el juicio de nuestro amigo Tschirnhaus
cuando lo haya tratado mas tiempo y conozca mas a fondo sus
costumbres.®

En efecto, Tschirnhaus continua profundizando su trato con Leib-
niz al punto de volverse muy estrecho y prolongarse hasta el final
de su estancia en Francia. En cuanto a la Etica, si bien consideramos
que es probable que Tschirnhaus no le haya entregado a Leibniz la
obra, respetando su compromiso con Spinoza,’® ello no impidi6 que
le comentara sobre el contenido de la misma. Esto puede colegirse
de las anotaciones que Leibniz escribio a raiz de sus conversaciones:

[Mons. Tschirnhaus me hablé mucho dellibro del sefior Spinoza
[...]. Ellibro de Spinoza sera] sobre Dios, el alma, la beatitud o la
idea del hombre perfecto, de la medicina del alma, de la medi-
cina del cuerpo. [Pretende demostrar cosas de Dios]; que sélo él
es libre.”

% Ep72, G/I1/305

% Sobre la conjetura de la conducta de Tschirnhaus, se apoya en la consideracién de un
caso paralelo de la misma época, surelacion con Christian Huygens, y que puede verse
en una carta de Spinoza a Schuller. Cf. Ep72 G/IV/305.

97 AVI-3, 384-85.

139



Revista Ideas? ISSN 2451-6910 #22 NOVIEMBRE DE 2025 - MARZO DE 2026

Asimismo, si bien las anotaciones evidencian que Leibniz com-
prende bien algunas ideas de Spinoza, creemos que esto no implica
que las comprende de manera suficiente, o al menos no es equipa-
rable con la que contara luego de acceder a la Opera Posthuma en
1678.°® Ademas, Tschirnhaus se vio obligado a reconstruir él mismo
los argumentos de la Etica, conllevando ciertas inexactitudes o re-
curriendo a la doctrina de Descartes. Las notas de Leibniz, por su
parte, resumen una o varias conversaciones que sin duda tomaron
la forma de una reflexion conjunta, sin limitarse a una exposicion
fiel del sistema. Por este motivo es que, para comentadores como
Leerke, puede decirse que “[e]l spinozismo que Leibniz llego a co-
nocer era, pues, un spinozismo especificamente tschirnhausiano,
tefiido de cartesianismo”.%

Otra lectura spinoziana de gran importancia en este periodo es
la Carta 12, conocida como la Carta sobre el infinito. Se trata de las
anotaciones de Leibniz a la carta que Spinoza le envia a Meyer en
1663. Las anotaciones de Leibniz fueron publicadas por primera vez
en 1875 por Gerhardt, y posteriormente reeditadas en una version
definitiva en la edicion de la Academia, bajo el titulo Communica-
ta ex literis domini Schulleri.'® La lectura que Leibniz hace de ella,
muestra el profundo interés que le genero, al punto de que vinculd
pasajes de esta tanto con otras partes de la obra de Spinoza que co-
nocia como con problemas matematicos que le preocupaban en ese
momento. En este sentido, es preciso tener en cuenta que el estudio
de Leibniz de la carta se da en un contexto muy especial, que es su
gran labor matematica vinculada a la invencion del calculo diferen-
cial que, para esta época, Leibniz ya habia desarrollado. Sin embar-
go, cabe destacar el ultimo parrafo de la Carta 12, donde Spinoza
desarrolla una critica de la prueba cosmologica a posteriori de Dios,
tal como se sostiene en la filosofia escolastica. Esta prueba estable-
ce ad absurdum que no puede haber una cadena infinita de causas
y efectos, sino que necesariamente debe haber una causa primera
en la naturaleza. Segun Spinoza, los peripatéticos antiguos y mo-
dernos utilizan erroneamente el argumento para probar que debe
haber un “comienzo” de la cadena que corresponde a una creacion

% En esto coincidimos con Laerke y no tanto con Parkinson, quien sostiene lo contrario.
Cf. Leerke, Mogens, op. cit., p. 422; Parkinson, George H.R., op. cit., p. 83.

%  Learke, Mogens, op. cit., p. 423.
100 Cf. A\VI-3, 275-282.

140



LA DISPUTA DEL CARTESIANISMO COMO CLAVE DE ESTUDIO... LEILAJABASE

ex nihilo, en la que Dios ocupa la posicion de primera causa. En rea-
lidad, el argumento debe entenderse en términos logicos, no en tér-
minos temporales y causales:

La fuerza del argumento no reside en que sea imposible que se
dé el infinito en acto o el proceso de las causas al infinito, sino
solo en que suponen que las cosas que no existen necesariamen-
te por su naturaleza no son determinadas a existir, a no ser por
una cosa que existe necesariamente por su naturaleza.!®

Dios no es el primer eslabdn de la serie de las causas, pero es
“primero” en el sentido de que sostiene la existencia de todos los
seres que no son ellos mismos necesarios: es la potencia causal que
recorre toda la cadena como condicion de la causalidad como tal,
y, por tanto, igualmente presente en todas partes de esta cadena.'%
Leibniz esta de acuerdo:

Esta es una observacidn correcta, que concuerda con lo que yo
mismo digo, a saber, que nada existe excepto aquello que tiene
una razon suficiente para existir [...]. De aqui se sigue algo ver-
daderamente memorable; que lo que es anterior en la serie de
causas no esta mas cerca de la Razoén de las cosas, es decir, del
Primer ser, que lo que es posterior; ni el Primer Ser es la razén
de las posteriores como resultado de la mediacion de las ante-
riores, sino que es la razon de todas ellas de modo igualmente
inmediato.1%

Como puede verse, Leibniz reconoce su propio principio de ra-
zon suficiente en las afirmaciones de la Carta 12: Dios es la causa de
todas las cosas en cuanto es la razon suficiente de ellas, el requisito
altimo o ratio rationis.’** No es de extrafar que Friedmann escriba
a este respecto que Leibniz, “de acuerdo con su modo habitual, in-
flexiona el pensamiento ajeno hacia el suyo propio”.’®s En este caso,
hacia el principio de razén suficiente, y rechaza la idea de una serie
infinita de causas que prescindiria de tal principio o Primer Ser, ca-
paz de dar la razon del Universo. Pues, la serie total de causas debe
dar ella misma una razon de su existencia, de su eleccion segun el

01 Epl2, G/IV/62.

102 Cf. Leerke, Mogens, op. cit., p. 435.
103 A, VI-3, 282.

104 Cf. A, VI-3, 40-41.

105 Friedmann, Georges, op. cit., p. 84.

147



Revista Ideas? ISSN 2451-6910 #22 NOVIEMBRE DE 2025 - MARZO DE 2026

principio de lo mejor, dado que podriamos imaginar otra serie total
y diferente.

Por otra parte, como hemos mencionado, Leibniz tuvo un “pe-
riodo amistoso” con Spinoza, en el que llegd a sostener ideas que
contienen una gran resonancia spinoziana. Cabe mencionar que,
desde la publicacion en 1890 del libro de Ludwig Stein en el que
presenta dicho “Spinoza-freundliche Periode”, l1a segunda mitad de
la década de 1670 ha sido uno de los periodos mas controvertidos
paralos historiadores e historiadoras que estudian la relacion entre
ambos filgsofos. En cuanto a la tesis general de Stein, encuentra una
respuesta totalmente opuesta en la tesis de Friedmann, quien dedi-
ca una seccion de su libro a refutar la lectura de Stein, negando toda
posibilidad de cualquier tipo de influencia. Dicha lectura se consti-
tuy6 como una de las mas consolidadas, mientras que la de Stein fue
fuertemente criticada, pero también mal comprendida. Por nuestra
parte, destacamos la concepcion monista de la substancia que pue-
de encontrarse en algunos de los escritos metafisicos del periodo
1675-1676, hoy conocidos como De summa rerum. Alli puede verse
como el problema de la relacion entre lo uno y lo multiple, uno de
los problemas con mayor pregnancia en su sistema, encontrard en la
filosofia de Spinoza una formulacion de gran atractivo para el joven
Leibniz. Tal vez el pasaje mas spinozista de Leibniz, que muestra de
manera clara el compromiso con un monismo de la substancia, es
el que se encuentra en el texto “Que un ser perfecto es posible”. Alli
Leibniz dice:

todas las cosas se distinguen no como substancias (es decir,
radicalmente) sino como modos, a partir del hecho de que en
las cosas que son radicalmente distintas, una de ellas puede
ser perfectamente entendida sin la otra, es decir, que todos
los requisitos de una pueden ser entendidos sin que sean en-
tendidos todos los requisitos de la otra [...]. [P]lor consiguiente,
la esencia de todas las cosas es la misma, y las cosas no se di-
ferencian sino en cuanto al modo, lo mismo que una ciudad
contemplada desde el lugar mds alto difiere de la ciudad con-
templada desde el 1lano.1%¢

Sin embargo, es preciso atender alaslimitacionesy especificida-
des de esta etapa que se circunscribe a un periodo relativamente

106 A, VI-3, 573.

142



LA DISPUTA DEL CARTESIANISMO COMO CLAVE DE ESTUDIO... LEILAJABASE

corto, a la luz de los diferentes enfoques y desacuerdos que han
existido alolargo de la historia. Mas precisamente, entre quienes,
por un lado, ven en De summa rerum un sistema que anuncia las
doctrinas maduras de Leibniz y que por tanto es una suerte de
“proto-monadologia”, acentuando la continuidad y no la ruptura
del sistema. Por otro, quienes ven en De summa rerum una doc-
trina spinozista o cercana al spinozismo que, si bien esto no con-
tradice la existencia de conceptos embrionarios que luego podran
hallarse en textos posteriores de Leibniz, ellos se encontraran en
cierta tension con aquella. Es decir, ponderamos las restricciones
que presentan las mismas fuentes, ya que se trata principalmente
de textos que, aunque llenos de ideas, se encuentran desarrollados
a medias, a veces de manera oscura, y cuando se los considera en
su conjunto, pueden resultar contradictorios entre si. Se trata de
rasgos que, ciertamente, Leibniz mismo reconocia: “Hay muchas
cosas esbozadas y emprendidas, pero ejecutadas o llevadas a la
perfeccion: a decir verdad, nada”.’*” Algo similar escribio sobre el
Pacidius philalethi de octubre de 1676, y que para algunos comen-
tadores se aplica al conjunto de los textos del De summa rerum:
“Encontraréis, como se dice, carbon como tesoro; como obras ela-
boradas, hojas dispersas y restos mal expresados de rdpidas me-
ditaciones, y para el registro solo a veces conservados”.'%® Igual-
mente, estas “muchas cosas” esbozadas y emprendidas en este
periodo, dan cuenta de que hubo una coexistencia de pluralidad
de ideas que no se resumen ni se explican por la sola cercania con
el spinozismo. Por esto mismo, pueden encontrarse otros motivos
para dudar de que Leibniz haya sostenido siempre una unica te-
sis, tanto sobre la relacion entre Dios y el mundo, como sobre la
naturaleza de la substancia. Leibniz admite en mas de una oca-
sion la época en la que compartio, por ejemplo, la explicacion de
los &tomos de Demdcrito, y pueden encontrarse escritos de 1670-71
en los que se percibe una clara cercania con el mecanicismo de
Gassendi o de Hobbes, cuando Leibniz se encontraba componien-
do su Hypothesis physica nova.

107 Citado en: Baruzi, Jean, Leibniz et 'organisation religieuse de la terre, Paris, Félix Alcan,
1907, p. 234.

108 Citado en: Fichant, Michel, “Les concepts fondamentaux de la mécanique selon Leibniz
en 1676, en Heinekamp, Albert y Mettler, Dieter (eds.), Leibniz a Paris (1672-1676).
Tome 1: Les Sciences, Wiesbaden, Steiner Verlag, 1978, p. 232

143



Revista Ideas? ISSN 2451-6910 #22 NOVIEMBRE DE 2025 - MARZO DE 2026

Ahora bien, la simpatia con el spinozismo disminuye luego de
que Leibniz tuviera acceso a las ultimas cartas de Spinoza a Ol-
denburg durante su viaje a Londres en octubre de 1676, y visitara
al propio Spinoza en La Haya al mes siguiente. El punto algido de
la ruptura puede identificarse cuando lee la Opera posthuma poco
después de su publicacion a principios de 1678, alejandose de las
hipdtesis spinozistas incluidas en el De summa rerum, y direccio-
nandose hacialo que sera su filosofia del llamado “periodo medio”.
En este sentido pueden entenderse las palabras de Friedmann:
“parece haber una bisagra: los duros juicios que Leibniz deja caer
sobre Spinoza en [...] el extracto critico [de la Opera Posthuma] son
hitos que anuncian e incluso abren un nuevo periodo”.'*® En efec-
to, el cambio de actitud es muy claro entre De summa rerum y
sus notas de lectura de la Etica. Ellas contienen la busqueda de
una refutacion de la primera parte de la obra, casi proposicion
por proposicion. Ademads de hacer anotaciones, transcribe pasajes
en paginas separadas acompafiados de sus propios comentarios
y, finalmente, reescribe toda la primera parte. Critica la metafi-
sica basica de Spinoza por oscura y contradictoria, formulando,
en particular, una serie de objeciones a la teoria de los atributos.
Asimismo, refiere a la teoria de la beatitud y de la eternidad del
alma de Spinoza, y no esta de acuerdo con que nada sobreviva sal-
vo lo que es eterno en la mente, o sea la idea o esencia del cuerpo.
En efecto, dado que el cuerpo se encuentra siempre en constante
cambio, le resulta dificil ver como su idea puede seguir siendo la
misma. No obstante, algunos comentadores y comentadoras han
visto en la lectura que hace de la obra de Spinoza, acotaciones que,
aunque busquen aclarar supuestos equivocos terminoldgicos, en
la mayoria de los casos introducen importantes distorsiones de
sentido en relacion con la intencion real de Spinoza. En particu-
lar, para Hart, Leibniz adapta el vocabulario de la Etica a la 16gica
aristotélica y neoescolastica que rige su propio sistema;'*° y, para
Leerke, “lejos de cumplir el objetivo de clarificacion, este modo de
proceder [...] hace imposible cualquier comunicacion real entre la
doctrina de Spinoza y la de Leibniz”.'!

19 Friedmann, Georges, op. cit., p. 113.

110 Hart, Alan, “Leibniz on Spinoza’s Concept of Substance” en Studia Leibnitiana, vol. 14,
no. 1, Franz Steiner Verlag, 1982, p. 77.

11 TLeerke, Mogens, op. cit., pp. 846-847.

144



LA DISPUTA DEL CARTESIANISMO COMO CLAVE DE ESTUDIO... LEILAJABASE

Por ultimo, cabe destacar que a finales del siglo XIX y principios
del XX, hubo un significativo surgimiento de estudios dedicados
exclusivamente a la relacion entre Spinoza y Leibniz. A diferencia
de los comentadores del pasado, estos estudios implicaron la publi-
cacion de trabajos monograficos especializados. Entre ellos, hubo
quienes argumentaron a favor de una influencia directa de Spinoza
en la metafisica de Leibniz, otros que negaron toda posibilidad de
un acercamiento y, por ultimo, —desde una perspectiva mas mode-
rada—, hubo quienes plantearon que durante algunos afos el ale-
man tuvo una considerable cercania con el spinozismo. Sin embar-
go, la gran mayoria de las interpretaciones subsiguientes se incli-
naron por negar cualquier relacion entre sus propuestasy, en dicha
medida, tuvieron por objeto fundamental probar la independencia
de las tesis de Leibniz e incluso su rechazo continuo al spinozismo.
Entre ellas, es particularmente destacable la lectura de Friedmann,
quien sostuvo que ambos fildsofos se encuentran “tan alejados que
muchas veces parecen no comunicarse el uno con el otro”.'? Asi-
mismo, fueron “un ejemplo incomparable de tesis y antitesis en la
dialéctica de la historia de la filosofia”;!** donde “sus pensamientos
van [...] en sentidos exactamente contrarios” y, por ello, “estaban
destinados a chocar violentamente”.!* También Parkinson, quien
continua esta idea de un modo incluso mas radical, argumenta que
no hay ningan momento de cercania al spinozismo —ni siquiera en
los afios parisinos de 1672-1676—, siendo la filosofia leibniziana asi-
mismo opuesta al panteismo y al determinismo.! Stuart Brown!!¢y
Christia Mercer’ también continuan esta linea interpretativa. Mer-
cer sostiene que Leibniz nunca fue panteista de ningun tipo: “si bien
es cierto que estaba fascinado con la metafisica de la Etica y que
respondid a los detalles del sistema de Spinoza durante gran par-
te de su larga vida, es falso que el panteismo spinozista le tentara

112 Friedmann, Georges, op. cit., p. 204.

13 Jbid., p. 35.

14 Jbid., p. 296.

115 pParkinson, George H.R., op. cit., pp. 73-89.

116 Brown, Stuart, “The Proto-Monadology of the De Summa Rerum” en Brown, Stuart, The
Young Leibniz and His Philosophy (1646-1676), Dordrecht, Kluwer, 1999, pp. 263-288.

17 Mercer, Christia, Leibniz’s Metaphysics: Its Origin and Development, Cambridge,
Cambridge University Press, 2001, pp. 427-460; y “Leibniz and Spinoza on Substance
and Mode” en Pereboom, Derk (ed.), The Rationalists: Critical Essays on Descartes,
Spinoza, and Leibniz, Maryland, Rowman & Littlefield, 1999, pp. 273-300.

145



Revista Ideas? ISSN 2451-6910 #22 NOVIEMBRE DE 2025 - MARZO DE 2026

seriamente”.’’® Por ultimo, Robert M. Adams también atiende a la
influencia spinoziana en Leibniz.!"® Coincidimos parcialmente con
él que, pese a algunas excepciones en las que se mencionan ciertas
coincidencias, “la tendencia preponderante en la erudicion [...] es
argumentar que Leibniz fue siempre fundamentalmente opuesto a
Spinoza”.?® Sin embargo, es preciso remarcar que Adams realiza tal
diagnostico a finales de siglo XX, en un momento en el que se da un
nuevo punto de inflexion en la historia de la recepcion de la relacion
entre ambos filosofos. El escenario ha variado considerablemente
desde entonces, y las lecturas actuales, en general, adoptan posturas
mas intermedias. Existe un nimero cada vez mayor de intérpretes
que vuelven a reparar en la idea del periodo amistoso entre am-
bos sistemas. Aunque, ciertamente, ello no implica necesariamente
cuestionar la independencia de la filosofia primera de Leibniz ni,
menos aun, de los conceptos del periodo maduro. Se destaca, entre
otras, la tesis que Mark Kulstad present6 en el VI Internationaler
Leibniz-Kongress de 1994, “Did Leibniz incline toward Monistic Pan-
theism in 16767?”;'?! asi como la obra monumental de Laerke, Leibniz
lecteur de Spinoza. La genése d’une opposition complexe, en la que se
analizan meticulosamente las fuentes y la historia de la recepcion
de estas.!?? Destacamos también la tesis de Rodolfo Fazio, quien sos-
tiene que “la radical oposicion que a primera vista se percibe en
sus sistemas contrasta con un parecido primigenio dificil de pre-
cisar”,'2® y analiza la posible influencia positiva de la metafisica de
Spinoza en el desarrollo de la nocion leibniziana de substancia. En
particular, evalua que la lectura de la Etica por parte de Leibniz
en 1678 tiene relevancia a la hora de comprender la reforma en el
concepto de substancia que el propio filésofo alemdan declara haber
llevado adelante a partir de 1679.124

s Ibid., p. 273.

119 Adams, Robert M., Leibniz: Determinist, Theist, Idealist, Oxford, Oxford University
Press, 1994, pp. 123-134.

120 Thid., p. 125.

121 Kulstad, Mark, “Did Leibniz Incline Toward Monistic Pantheism in 1676?” en VI
Internationaler Leibniz-Kongress: Leibniz und Europa, Hannover, Gottfried-Wilhelm-
Leibniz-Gesellschaft, 1994, pp. 424-428.

122 Leaerke, Mogens, op. cit.

123 Fazio, Rodolfo, “Leibniz lector de la Etica: el papel de Spinoza en la reforma leibniziana
de la nocién de substancia”, Ideas. Revista de filosofia moderna y contempordnea, N°3,
2016, p. 86.

124 Jgualmente, destacamos los trabajos reunidos en “Leibniz frente a Spinoza. Una

146



LA DISPUTA DEL CARTESIANISMO COMO CLAVE DE ESTUDIO... LEILAJABASE
IV. Consideraciones finales

La lectura que aqui hemos propuesto se inscribe en la linea de estu-
dios contempordneos que buscan revalidar la tesis de una recepcion
inicial positiva de Spinoza por parte del joven Leibniz, seguida de
una marcada ruptura tras la lectura de la Opera Posthuma. Asimis-
mo, las diferencias interpretativas tan pronunciadas que, como he-
mos mostrado, pueden encontrarse a lo largo de mas de trescientos
anos de historia, pueden explicarse por al menos dos variables prin-
cipales. Por un lado, por la complejidad del problema que constituye
la relacion entre ambos fildsofos donde no solo se juegan importan-
tes compromisos metafisicos, sino que la misma se inscribe en un
contexto teoldgico-politico dificil. Es decir, existieron constantes
acusaciones cruzadas, asi como una marcada actitud ambivalente
de Leibniz en lo que respecta a sus declaraciones sobre Spinoza y
el spinozismo, que variaban entre el elogio y el desprecio, segun la
fecha y el receptor al que iban dirigidas. Por otro lado, por la apari-
cion de cada vez mas textos de Leibniz, antes inéditos y, por tanto,
inaccesibles a los estudiosos y estudiosas de otros periodos, los cua-
les se suman a un ya extenso y abultado corpus leibniziano.

Por nuestra parte, examinamos la relacion filosofica entre Leib-
niz y Spinoza a traveés de los diversos personajes que nutrieron el
escenario y el contexto historico del problema. Esto nos permitid de-
terminar el papel central del cartesianismo como eje articulador de
dicha relacion. Establecer esta interseccion ayuda no solo compren-
der a sus diferencias, sino también a identificar preocupaciones co-
munes, como la sustancia y la causalidad. La ambivalencia de Leib-
niz hacia Spinoza no debe entenderse como una contradiccion, sino
como una clave para desentrafiar la riqueza de su dialogo filosofi-
co. Igualmente, frente a las diversas interpretaciones historiografi-
cas y filosoficas que reviste, consideramos que esta problematica,
lejos de haberse agotado, sigue necesitando ser explorada. De este
modo, buscamos aportar una nueva luz no solo sobre las diferencias

interpretacion panordmica”, enlos que se buscar abordar colectivamente una variedad
de lecturas: Cf. Cabafias, Leticia y Esquisabel, Oscar (eds.), Leibniz frente a Spinoza.
Una interpretacion panordmica, Granada, Comares/UCA, 2014). Asi como el estudio de
Narvdéez, Mario, quien repara en la relacién de Spinoza con Leibniz y Tschirnhaus, y
analiza el interés de ambos en la cuestion del método y de la definicién en Spinoza. Cf.
Narvdaez, Mario, “La teoria de la definicién en Leibniz, Spinoza y Tschirnhaus”, Revista
Latinoamericana de Filosofia, N° 46, Vol. 1, 2020, pp. 109-129.

147



Revista Ideas? ISSN 2451-6910 #22 NOVIEMBRE DE 2025 - MARZO DE 2026

irreconciliables, sino también respecto de sus afinidades, con el ob-
jeto de mostrar hasta qué punto puede encontrarse en ambos fild-
sofos preocupaciones comunes. En cuanto al esfuerzo posterior de
Leibniz por “destruir” el spinozismo, nos parece sugerente en lo que
respecta ala manera en que el pensamiento de uno se refracta en el
del otro. No solo por ser una filosofia con la que Leibniz compartio
compromisos metafisicos en el pasado, sino ante todo por ser tan
opuesta a su vocacion conciliatoria, por la que es tan conocido. En
efecto, la de Spinoza es la unica doctrina filoséfica de envergadura
que es completa y explicitamente excluida de lo que suele denomi-
narse como su “eclecticismo conciliatorio”.!* Es decir, su pretension
de integrar toda la tradicion filosofica al seno de su propio sistema,
al modo de un centro de perspectiva en el que todas las doctrinas
se encontrarian reunidas. Sin embargo, es claro que la asociacion a
Spinoza impediria a Leibniz que sus propias ideas filosoficas fueran
bien recibidas, teniendo en cuenta el sistema teoldgico-politico de
una época que ambos compartian.

125 Cf. GP 1V, 523-524.

148



LA DISPUTA DEL CARTESIANISMO COMO CLAVE DE ESTUDIO... LEILAJABASE

Bibliografia

Adams, Robert M., Leibniz: Determinist, Theist, Idealist, Oxford, Oxford
University Press, 1994.

Arthur, Richard TW., “Introduction” en Arthur, Richard TW. (ed. y trad.),
The Labyrinth of the Continuum: Writings on the Continuum Problem,
1672-1686, New Haven, Yale University Press, 2001, pp. xxiii-1xxxviii.

Baruzi, Jean, Leibniz et U'organisation religieuse de la terre, Paris, Félix Al-
can, 1907.

Bayle, Pierre, Diccionario histérico y critico. Seleccién, Buenos Aires, El
Cuenco de Plata, 2010.

Beiser, Frederick, The Fate of Reason: German Philosophy from Kant to
Fichte, Cambridge, MA, Harvard University Press, 1987.

Belaval, Yvon, “Leibniz lecteur de Spinoza,” Archives de Philosophie,
N°46,1983, pp. 531-552.

Bell, David, Spinoza in Germany from 1670 to the Age of Goethe, London,
Institute of Germanic Studies, University of London, 1984.

Bredenburg, Johannes, Enervatio Tractatus Theologico-Politici, una cum
demonstratione, geometrico ordine disposita, Naturam non esse
Deum, Rotterdam, 1675.

Brown, Stuart, “The Proto-Monadology of the De Summa Rerum” en Brown,
Stuart, The Young Leibniz and His Philosophy (1646-1676), Dordrecht,
Kluwer, 1999, pp. 263-288.

Bunge, Wiep van, Spinoza Past and Present: Essays on Spinoza, Spinozism,
and Spinoza Scholarship, Leiden, Brill, 2012.

Cabafias, Leticia, Esquisabel, Oscar (eds.), Leibniz frente a Spinoza. Una in-
terpretacion panordmica, Granada, Comares/UCA, 2014.

Fazio, Rodolfo, “Leibniz lector de la Etica: el papel de Spinoza en la refor-
ma leibniziana de la nocion de substancia”, Ideas. Revista de filosofia
modernay contempordnea, N°3, 2016, pp. 86-108.

Fichant, Michel, “Les concepts fondamentaux de la mécanique selon Leib-
niz en 1676, en Heinekamp, Albert y Mettler, Dieter (eds.), Leibniz
a Paris (1672-1676). Tome 1: Les Sciences, Wiesbaden, Steiner Verlag,
1978, pp. 219-232.

149



Revista Ideas? ISSN 2451-6910 #22 NOVIEMBRE DE 2025 - MARZO DE 2026

Forster, Eckart, Melamed, Yitzhak Y., “Introduction” en Forster, Eckart y
Melamed, Yitzhak Y. (eds.), Benedictus de Spinoza and German Idea-
lism, Cambridge, Cambridge University Press, 2012.

Friedmann, Georges, Leibniz et Spinoza, Paris, Gallimard, 1946.

Foucher de Careil, Louis A, Réfutation inédite de Spinoza par Leibniz,
précédée ddun mémoire, Paris, Briere, 1854.

---, “Introduction” en Foucher de Careil, Louis Alexandre (ed.), Nouvelles
Lettres et Opuscules inédits de Leibniz, Paris, Auguste Durand, 1857.

Goldembaum, Ursula, “Transubstantiation, Physics and Philosophy at the
Time of the Catholic Demonstrations,” en Brown, Stuart (ed.), The
Young Leibniz and His Philosophy, Dordrecht, Kluwer Academic Pu-
blishers, 1999, p. 92.

Gootjes, Albert, “The First Orchestrated Attack on Spinoza: Johannes Mel-
chioris and the Cartesian Network in Utrecht,” Journal of the His-
tory of Ideas, Vol. 79, No. 1 (2018), pp. 23-43.

Groot Placaet-Boek vervattende de placaten... van de Staten Generael der
Vereenigde Nederlanden ende van de... Staten van Holkndt, III, ’s
Gravenhage, 1658-1796, 9 vols., p. 523-54.

Hart, Alan, “Leibniz on Spinoza’s Concept of Substance” en Studia Leibni-
tiana, vol. 14, no. 1, Franz Steiner Verlag, 1982, pp. 73-86.

Hofmann, Joseph E. Leibniz In Paris 1672-1676. His Growth to Mathematical
Maturity, Londres, Cambridge University Press, 1974.

Israel, Jonathan, La ilustracion radical. La filosofia y la construccién de la
modernidad, 165001750, Ciudad de México, Fondo de Cultura Econé-
mica, 2017, pp. 351-533.

---, “The Banning of Spinoza’s Works in the Dutch Republic (1670-1678),”
en Bunge, Wiep van y Klever, Willem (eds.), Disguised and Overt Spi-
nozism around 1700, Leiden, Brill, 1995, pp. 3-14.

---, The Dutch Republic: Its Rise, Greatness, and Fall 1477-1806, Oxford,
Oxford University Press, 1995.

Jacobi, Friedrich Heinrich, Uber die Lehre des Spinoza in Briefen an den
Herrn Moses Mendelssohn, 1785.

Kolakowski, Leszek, Chrétiens sans église: La conscience réligieuse et le
lien confessionnel au 17e siecle, Paris, Gallimard, 1969, pp. 206-225.

Krop, Henri, “Spinoza and the Calvinistic Cartesianism of Lambertus van
Velthuysen,” en Studia Spinozana, Vol. 15, Spinoza and Dutch Carte-
sianism, Wirzburg, Kénigshausen & Neumann, 2006, pp. 107-132.

Kulstad, Mark, “Did Leibniz Incline Toward Monistic Pantheism
in 1676?” en VI Internationaler Leibniz-Kongress: Leibniz und

150



LA DISPUTA DEL CARTESIANISMO COMO CLAVE DE ESTUDIO... LEILAJABASE

Europa, Hannover, Gottfried-Wilhelm-Leibniz-Gesellschaft,
1994, pp. 424-428.

Leerke, Mogens, Leibniz lecteur de Spinoza. La genése d’une opposition com-
plexe, Paris, Honoré Champion, 2008.

Lange, J. Joachim, Causa Dei et religionis naturalis adversus atheismum,
Halle Saxonum, 1727. [Facsimil en Wolff, Christian, Gesammelte
Werke, vol. 3/17, Hildesheim, Georg Olms Verlag, 1984.]

Leibniz, Gottfried W., Leibniz-Thomasius. Correspondance 1663-1672, Ri-
chard Bodétis (ed.), Paris, Vrin, 1993 (LT).

---, Die philosophischen Schriften, ed. C.I. Gerhardt, 7 vols., Berlin, Weid-
mann, 1875-1890 (GP).

---, Sdmtliche Schriften und Briefe, ed. Deutsche Akademie der Wissens-
chaften zu Berlin, Berlin, Akademie-Verlag, 1923- (A).

---, Leibniz-Thomasius: Correspondance 1663-1672, ed. Richard Bodéiis,
Paris, Vrin, 1993.

Malebranche, Nicolas, Oeuvres, 2 vols., Paris, Gallimard, 1979-1992.

Meinsma, Koenraad O., Spinoza et son cercle: étude critique historique sur
les hétérodoxes hollandais, Paris, Vrin, 1983.

Mendelssohn, Moses, Debate sobre Spinoza, Solé, Maria Jimena (trad.), Cor-
doba, Encuentro Grupo Editor, 2010.

Merecer, Christia, “Leibniz and Spinoza on Substance and Mode” en Pere-
boom, Derk (ed.), The Rationalists: Critical Essays on Descartes, Spino-
za, and Leibniz, Maryland, Rowman & Littlefield, 1999, pp. 273-300.

---, Leibniz’s Metaphysics: Its Origin and Development, Cambridge, Cambri-
dge University Press, 2001.

Moreau, Pierre-Francois y Learke, Mogens, “Spinoza’s Reception” en Ga-
rrett, Don (ed.), The Cambridge Companion to Spinoza, Cambridge,
Cambridge University Press, 2022, pp. 405-443.

Morfino, Vittorio, “Lo spinozismo di Leibniz. Linee di una ricostruzione
delle storia della questione” en ACME, vol. 49, no. 3, 1996, pp. 55-82.

Melchioris, Johannes, Epistola ad amicum, contiens censuram libri, cui
titulus: Tractatus theologico-politicus, Utrecht, Cornelius Noenaert,
1671.

Narvéaez, Mario, “La teoria de la definicién en Leibniz, Spinoza y Tschir-
nhaus”, Revista Latinoamericana de Filosofia N°46, Vol. 1, 2020, pp.
109-129.

Nyden-Bullock, Tammy, “Radical Cartesian Politics: Velthuysen, De la
Court and Spinoza,” en Studia Spinozana, Vol. 15, Spinoza and

151



Revista Ideas? ISSN 2451-6910 #22 NOVIEMBRE DE 2025 - MARZO DE 2026

Dutch Cartesianism, Wirzburg, Konigshausen & Neumann,
2006, pp. 35-65.

Parkinson, George H.R., “Leibniz’s Paris Writing in Relation to Spinoza”
en Leibniz a Paris (1672-1676), Studia Leibnitiana Supplementa, vol.
18, no. 2, Wiesbaden, Felix Steiner Verlag, 1978, pp. 73-89.

Ramsay, Andrew M., “Appendix to the Foregoing Work Containing a Re-
futation of the First Book of Spinoza’s Ethics by Which the Whole
Structure Is Undermined,” en The Philosophical Principles of Natu-
ral and Revealed Religion, Unfolded in a Geometrical Order, Glas-
gow, Robert Foulis, 1748, pp. 425-541.

Regius, Johannes, Cartesius verus spinozismus architectus, Amstelodami,
B. Lakeman, 1723.

Spinoza, Baruch, Obras Completas. Biografias, trad. Antonio Dominguez,
Madrid, ViveLibro, 2015.

Spruit, Leen y Totaro, Pina (eds.), The Vatican Manuscript of Spinoza’s
Ethica, Leiden/Boston, Brill, 2011.

Stenonis, Nicolai, “Ad novae philosophiae reformatorem de vera philo-
sophia epistola,” en Meyer, W. (ed.), Chronicon Spinozanum, vol. 1,
1921, pp. 31-43.

Solé, Jimena, Spinoza en Alemania (1670-1789). Historia de la Santificacion
de un Filosofo Maldito, Cérdoba, Brujas, 2011.

Stein, Ludwig, Leibniz und Spinoza, Berlin, G. Reimer, 1890.

Thomasius, Jakob, “Adversus anonymuin, de libertate philosophandi,” en
Thomasius, Christian (ed.), Dissertationes LXIII, Halee Magdeburgi-
ce, Johannis Friderici Zeitleri, 1670/1693, pp. 571-584.

Tschirnhaus, E. Walther von, Medicina mentus sive Tentamen genuinae
Logicee, Amsteleedami, Apud Albertum Magnum, & Joannem Rieu-
werts Juniorem, 1687.

Toland, John, Letters to Serena, London, Bernard Lintot, 1704.

Verniere, Paul, Spinoza et la pensée francaise avant la Révolution, Paris,
PUF, 1954.

Versé, Nicolas Antoine de. I’'Impie convaincu ou Dissertation Contre Spino-
sa dans laquelle on réfute les fondements de son athéisme, Amster-
dam, Crélie, 1684.

Wachter, Johann G., Elucidarius cabalisticus, sive reconditae Hebraeorum
philosophiae brevis et succincta recensio, Rome, 1706. [Facsimil en
Schroder, W. (ed.), Freidenker der europdischen Aufklarung, vol.
I-2, Stuttgart-Bad Cannstatt, Frommann-Holzboog, 1995].

152



