
116116116116116 Collage: Federico Hurtado, la gringa y el ekeko (2025)

La disputa del 
cartesianismo 
como clave 
de estudio de 
la relación 
filosófica entre 
Spinoza y 
Leibniz
The Cartesian Dispute as a 
Key to Study the Philosophical 
Relationship between Spinoza 
and Leibniz

LEILA JABASE 
(Universidad Nacional de Córdoba –Argentina)
a.leila.jabase@gmail.com

Recibido el 27 de diciembre de 2024 – Aceptado el 20 de marzo de 2025



117117117117



118

Revista Ideas22    ISSN 2451-6910	 #22 NOVIEMBRE DE 2025 - MARZO DE 2026

Resumen. Este artículo analiza la relación filo-
sófica entre Spinoza y Leibniz en el contexto de 
las discusiones sobre el cartesianismo. Propo-
ne un itinerario histórico-filosófico que comien-
za con el cartesianismo radical, pasando por 
la lectura que Leibniz realiza de Spinoza, en un 
escenario marcado por la reacción anticartesia-
na y las acusaciones de spinozismo. También 
examina la recepción de esta relación desde 
finales del siglo XVII hasta la actualidad, des-
tacando las interpretaciones divergentes que 
han surgido a lo largo del tiempo. Sostenemos 
que la crítica de Leibniz al sistema spinozista 
no solo refleja su rechazo de los compromisos 
teológico-políticos de Spinoza, sino que tam-
bién constituye una respuesta programática a 
Descartes y sus seguidores, así como al “car-
tesianismo radical” en el que Spinoza estaba 
inscrito. 

PALABRAS CLAVE: Cartesianismo – Mecanicis-
mo – Sustancia - Recepción. 

Abstract: This article examines the philosoph-
ical relationship between Spinoza and Leibniz 
within the framework of discussions on Carte-
sianism. It proposes a historical-philosophical 
itinerary that begins with radical Cartesianism 
and explores Leibniz’s interpretation of Spinoza 
in a context shaped by anti-Cartesian reactions 
and accusations of Spinozism. The article also 
investigates the reception of this relationship 
from the late seventeenth century to the pres-
ent, highlighting the divergent interpretations 
that have emerged over time. We argue that 
Leibniz’s critique of Spinoza’s system not only 
reflects his rejection of Spinoza’s theologi-
cal-political commitments but also constitutes 
a programmatic response to Descartes and his 
followers, as well as to the “radical Cartesian-
ism” in which Spinoza was embedded. 

KEY WORDS: Cartesianism – Mechanism – 
Substance - Reception. 

Leila Jabase es licenciada y doctora en Filosofía por la Universidad Nacional de Córdoba 
(UNC), Argentina. Es especialista en el pensamiento de Spinoza y Leibniz, y ha publicado 
artículos en revistas académicas de prestigio. Integra las cátedras de Filosofía Moderna 
y Ética I en la misma universidad, donde también colabora en la enseñanza de semi-
narios especializados. Asimismo, forma parte de equipos de investigación en el Centro 
de Investigaciones de la Facultad de Filosofía y Humanidades (CIFFyH-UNC), enfocados 
en la filosofía moderna. Ha recibido diversas becas de investigación, entre ellas la Beca 
Doctoral SECyT-UNC y la Beca Interna de Finalización de Doctorado del CONICET. Su tesis 
doctoral abordó el problema de la individuación en Spinoza y Leibniz, con especial énfa-
sis en los conceptos de cuerpo y substancia. En la actualidad, investiga las formulaciones 
de la relación uno-múltiple en la modernidad temprana, centrándose en las conexiones 
filosóficas entre Spinoza, Leibniz y Tschirnhaus.



119

LA DISPUTA DEL CARTESIANISMO COMO CLAVE DE ESTUDIO...� LEILA JABASE 

I.	 Introducción

La relación entre Spinoza y Leibniz ha sido objeto de interpretacio-
nes filosóficas e históricas profundamente diversas, muchas de ellas 
enérgicamente contrapuestas. Estas interpretaciones reflejan la sin-
gular complejidad de comprender el vínculo entre ambos filósofos, 
cuya recepción ha suscitado tanto entusiasmo como perplejidad. 
Esto se debe, en parte, a la ambivalencia con la que Leibniz se refie-
re a Spinoza y a las consecuencias que dicha relación ha tenido en 
la historia de la filosofía. Tradicionalmente, se ha destacado la opo-
sición entre ambos sistemas, enfatizando su incompatibilidad. Sin 
embargo, como señala Belaval, no se trata de la incomunicabilidad 
de dos mundos, lo que cortaría todo intercambio filosófico; sino de 
una disconformidad. Esta disconformidad no impide que, en cuanto 
se pierde de vista la totalidad de cada sistema y se ciñe, se encuen-
tren fuertes similitudes entre Spinoza y Leibniz.1

Ciertamente, a primera vista se percibe la diferencia irreconci-
liable: en un caso la sustancia es única y es causa inmanente de to-
das las cosas, en el otro las hay infinitas, y encuentran su origen 
en una unidad dominante que es externa a la serie o agregado del 
mundo. Así, mientras que Spinoza presenta un monismo sustancial 
con infinitos modos, Leibniz postula un universo plural, donde en 
la más ínfima porción de materia pueden encontrarse substancias 
individuales. Sin embargo, pese a la persistencia de estas diferen-
cias, ambos comparten preocupaciones metafísicas fundamentales, 
como los problemas de la sustancia, el cuerpo y la causalidad. Estas 
preocupaciones comunes revelan la influencia inicial de Spinoza en 
el joven Leibniz, quien más tarde se distanciará de su filosofía al 
criticar la postulación spinoziana de una sustancia única. Por su 

1	 Cf. Belaval, Yvon, “Leibniz lecteur de Spinoza”, en Archives de Philosophie, Nº 46, 1983, 
pp. 531-552.



120

Revista Ideas22    ISSN 2451-6910	 #22 NOVIEMBRE DE 2025 - MARZO DE 2026

parte, la filosofía de Spinoza, controvertida desde sus orígenes, tam-
bién ha sido objeto de múltiples interpretaciones, muchas de ellas 
involucrando directa o indirectamente a Leibniz. Sin embargo, en 
ocasiones, estas interpretaciones priorizaron los intereses de sus in-
térpretes sobre la fidelidad al texto. Las disputas de religión entre 
calvinistas y católicos,2 el cartesianismo, la filosofía de la Ilustra-
ción, la disputa del panteísmo, y el idealismo alemán, entre otros 
movimientos, han moldeado la recepción de Spinoza.

En consecuencia, el presente artículo analiza los puntos más sig-
nificativos de esta compleja relación filosófica, y se propone la re-
construcción de un itinerario histórico-filosófico. Comienza con el 
cartesianismo radical y la publicación del Tratado Teológico-político 
(TTP), para continuar con la lectura que Leibniz hace de la obra de 
Spinoza, en el contexto de las reacciones anticartesianas y las acusa-
ciones de spinozismo. Posteriormente, abordaremos los efectos que 
esta relación tiene en el siglo siguiente, concentrados en la polémica 
del panteísmo y el idealismo alemán. Asimismo, atenderemos a las 
recepciones actuales de esta relación filosófica. Esto nos permitirá 
situar la hipótesis que presentamos, en relación con la crítica de 
Leibniz al spinozismo y al cartesianismo, así como también respec-
to a las profundas similitudes entre ambos filósofos. Destacamos a 
un Leibniz que fue, ante todo, un lector atento de la obra de Spinoza, 
y sostenemos que la relación entre ambos filósofos debe ser com-
prendida en el marco de las discusiones sobre el cartesianismo. La 
posterior crítica de Leibniz al sistema spinozista no solo revela un 
rechazo de los compromisos teológico-políticos de Spinoza, sino que 
constituye una respuesta programática a Descartes y sus seguidores, 
así como al “cartesianismo radical” en el que Spinoza estaba inscri-
to. Pues Leibniz tenía la intención de construir una posición conci-
liadora y superadora que responda a las tensiones entre causalidad 
divina y libertad de los entes creados. Esta crítica muestra que Leib-
niz percibe en Spinoza una forma de llevar el cartesianismo a sus 
últimas consecuencias, lo cual le impulsa a reformular las nociones 
de causalidad, individuación y necesidad. Pese a ello, la lectura que 
Leibniz hace del filósofo de Ámsterdam supuso que, por un período 

2	 Cf. Bunge, Wiep van, From Stevin to Spinoza. An Essay on Philosophy in the Seventeenth-
Century Dutch Republic, Leiden, Brill, 2001, p. 114 y Kolakowski, Leszek, Chrétiens sans 
église: La conscience réligieuse et le lien confessionnel au 17e siècle, Paris, Gallimard., 
1969, pp. 206–225.



121

LA DISPUTA DEL CARTESIANISMO COMO CLAVE DE ESTUDIO...� LEILA JABASE 

breve, simpatizara con algunas de sus ideas. Por lo cual, aunque 
existe esta oposición, la relación entre ambos filósofos también su-
puso fuertes puntos de encuentro. Esta hipótesis también permite 
comprender la lectura histórica de la relación Spinoza-Leibniz, don-
de el spinozismo es presentado como una herejía cartesiana y como 
un campo de tensión fundamental para el desarrollo posterior de la 
filosofía moderna y del idealismo alemán. Sin embargo, la crítica y 
los elogios de Leibniz muestran que Spinoza no solo fue un adver-
sario, sino también un referente cuya obra permitió a Leibniz arti-
cular sus propias posiciones metafísicas. La ambivalencia no es una 
contradicción, sino una clave de estudio que permite comprender la 
relación filosófica entre ambos.

II.	 El cartesianismo radical, la reacción anticartesiana y las 
acusaciones de spinozismo

La recepción de la obra de Spinoza, sobre todo entre los propios con-
temporáneos del filósofo, estuvo marcada por la publicación del TTP 
en 1670. La obra tuvo una suerte de efecto explosivo, y fue inme-
diatamente condenada como atea y luego censurada por la Corte de 
Holanda debido a su crítica naturalista de los milagros y su inter-
pretación secular, histórica y racionalista de la Biblia.3 Asimismo, 
tal como muestra Jonathan Israel en su clásica obra La ilustración 
radical, los rumores que resonaron por toda Europa sobre el escan-
daloso TTP fueron seguidos rápidamente por la proliferación de la 
propia obra,4 así como por la aparición de numerosas refutaciones. 
Sin embargo, aunque todos ellos “refutaban” a Spinoza, también 
por ello contribuyeron a difundir su filosofía.5 

El primer ataque público provino del maestro de Leibniz, Jacob 
Thomasius quien, en su Adversus anonymum de libertate philoso-
phandi publicado en 1670, describió a Spinoza como un peligroso 

3	 Cf. Groot Placaet-Boek vervattende deplacaten [...] van de Staten Generael der Vereenigde 
Nederlanden ende van de [...] Staten van Holkndt (‚s Gravenhage, 1658-1796), 9 vols., III, 
p. 523-4.

4	 Israel, Jonathan, La ilustración radical. La filosofía y la construcción de la modernidad, 
1650-1750, México, Fondo de Cultura Económica, 2017, pp. 351-533.

5	 Cf. Israel., Jonathan, “The Banning of Spinoza’s Works in the Dutch Republic” (1670-
1678), en Bunge, Wiep van y Klever, Wim (eds.) Disguised and overt Spinozism around 
1700, Leiden, Brill, 1995a, p. 11.



122

Revista Ideas22    ISSN 2451-6910	 #22 NOVIEMBRE DE 2025 - MARZO DE 2026

contractualista, naturalista y libertino.6 Lo compara con Thomas 
Hobbes, el deísta inglés Edward Herbert de Cherbury y Lodewijk 
Meyer. Asimismo, las universidades alemanas produjeron un flujo 
constante de refutaciones: en Leipzig, un centro de la ortodoxia lu-
terana, se podía encontrar un Catalogus Scriptorum Anti-Spinozano-
rum.7 En cuanto a los cartesianos holandeses, la mayoría de ellos se 
esforzaron en denunciar a Spinoza de forma encendida y violenta, 
sobre todo para rechazar los intentos de la ortodoxia calvinista de 
asociarlos con su impío sistema. Esto puede verse en la carta que el 
propio Spinoza le escribió a Henry Oldenburg en 1675, desahogan-
do su frustración: “algunos estúpidos cartesianos, que pasaban por 
simpatizar conmigo, a fin de alejar de ellos tal sospecha, no cesaban 
de detestar por doquier mis opiniones y escritos, ni han cesado to-
davía”.8 En efecto, uno de los primeros ataques orquestados contra 
Spinoza fue por parte de la red cartesiana en Utrecht. En particular, 
se destaca el caso de Johannes Melchioris, quien escribe su Epistola 
ad amicum (1671),9 considerada una de las primeras refutaciones al 
TTP que circularon impresas.10 No menor es la carta de Nicolas Ste-
no, antiguo amigo personal de Spinoza y reconocido científico de la 
época, al que también Leibniz conocía bien. La misma es publicada 
por su autor en 1675, con el título Carta de Niels Stensen sobre la 
verdadera filosofía al reformador de la nueva filosofía, volviéndose 
una suerte de panfleto antispinozista. Poco tiempo después, incluso 
denunció a Spinoza ante el Santo Oficio en Italia, entregándoles una 
copia de la Ética, logrando así la inclusión de la obra en el Index li-
brorum prohibitorum.11 

6	 Thomasius, J. (1670/1693) “Adversus anonymum, de libertate philosophandi”, en 
Thomasius, Chr. (ed). Dissertationes LXIII. Halæ Magdeburgicæ: Impenis Johannis 
Friderici Zeitleri, pp. 571-584.

7	 Ver Beiser, Frederick, The Fate of Reason: German Philosophy from Kant to Fichte, 
Cambridge, Harvard University Press, 1987, p. 48.

8	 Los textos de Spinoza se citarán según las siguientes abreviaturas: Ep Epistolae; 
PPC Renati des Cartes Principiorum Philosophiae. Las referencias a los textos latinos 
originales de Spinoza se basan en la Ópera de Spinoza, editada por Carl Gebhardt, y 
siguen este formato: G/ número de volumen/ número de página/.

9	 Melchioris, Johannes, Epistola ad amicum, contiens censuram libri, cui titulus: Tractatus 
theologico-politicus, Utrecht, Cornelius Noenaert, 1671. Véase: Ep 68, G/IV/299.

10	 Gootjes, Albert, “The First Orchestrated Attack on Spinoza: Johannes Melchioris and 
the Cartesian Network in Utrecht”, en Journal of the History of Ideas, Vol. 79, No. 1, 2018, 
pp. 23-43.

11	 Cf. Leen Spruit y Pina Totaro (eds), The Vatican Manuscript of Spinoza’s Ethica. Leiden/
Boston, Brill, 2011.



123

LA DISPUTA DEL CARTESIANISMO COMO CLAVE DE ESTUDIO...� LEILA JABASE 

De modo que Spinoza vivió y escribió en una época de profunda 
controversia filosófica en las Provincias Unidas en el contexto de 
una multiplicidad de sectas religiosas. Los problemas fundamen-
tales que se debatían incluían la interpretación de la Escritura, la 
inmortalidad del alma, el libre arbitrio, o la libertad de conciencia. 
Asimismo, tanto dentro como fuera de la academia, fue testigo del 
paso del escolasticismo aristotélico a la nueva filosofía. Creemos que 
la obra de Spinoza, así como la primera recepción que Leibniz hace 
de ella, debe entenderse en el contexto de estos debates, centrados en 
el cartesianismo.12 De particular importancia es la influencia y rol 
de Spinoza en el llamado “cartesianismo radical”,13 un movimiento 
filosófico y político que incluyó a cartesianos como Lambertus Van 
Velthuysen, los hermanos Pieter y Johan De la Court, Jacob Ostens, 
entre otros, muchos de ellos cercanos a Spinoza.14 Los inicios del mo-
vimiento pueden encontrarse en los escritos de Velthuysen, quien 
era un médico y político de Utrecht, así como un devoto calvinista.15 
Dedicó su carrera a demostrar que el cartesianismo era coherente 
con la fe reformada y a aplicar la Nueva Filosofía a la política. Sin 
embargo, le afligía que otros cartesianos radicales, Spinoza en par-
ticular, hubieran utilizado principios de sus propios escritos para 
sacar conclusiones que iban en contra de sus creencias ortodoxas.16 
De modo que dedicó la última parte de su vida a argumentar contra 
lo que consideraba sus implicancias ateas. 

Por otro lado, el contexto holandés de lo que Koenraad O. Me-
insma ha descrito como “el círculo de Spinoza”, ha sido determi-
nante para comprender el ambiente político, religioso e intelec-
tual que le rodeó. Además de los cartesianos radicales mencio-
nados, se destacan otras figuras y personajes importantes, como 

12	 Sin embargo, tal como marca Nyden-Bullock, el término ‘cartesianismo’ era muchas 
veces utilizado en un sentido bastante amplio e incluía la Nueva Filosofía en general 
y no solo las ideas de Descartes. Nyden-Bullock, Tammy, “Radical Cartesian Politics: 
Velthuysen, De la Court and Spinoza” en Studia Spinozana 15 Spinoza and Dutch 
Catesianism, Würzburg, Königshausen & Neumann, 2006, pp. 35-65.

13	 Cf. Israel, Jonathan. (1995b) The Dutch Republic: its rise, greatness, and fall 1477-1806, 
Oxford, Oxford University Press, p. 787.

14	 Meinsma, Koenraad O, Spinoza et son cercle: étude critique historique sur les hétérodoxes 
hollandais, Paris, Vrin, 1983.

15	 Nyden-Bullock, Tammy, op. cit., p. 41.
16	 Cf. Krop, Henri, “Spinoza and the calvinistic cartesianism of Lambertus van Velthuysen” 

en Studia Spinozana 15 Spinoza and Dutch Catesianism, Würzburg: Königshausen & 
Neumann, 2006, pp. 107-132.



124

Revista Ideas22    ISSN 2451-6910	 #22 NOVIEMBRE DE 2025 - MARZO DE 2026

el filósofo libertino Franciscus Van den Enden, sus compañeros 
colegiantes como el mencionado Meyer, así como Johannes Bouw-
meester, Jarig Jelles, Pieter Balling17 y Walther von Tschirnhaus. 
Este último es de extrema importancia para comprender algu-
nas de las cuestiones más debatidas de la física y la metafísica 
del sistema spinoziano. Su propia obra filosófica, en particular la 
Medicina mentis de 1687, combina ideas de Spinoza con elementos 
cartesianos y leibnizianos.18

Ahora bien, Spinoza era considerado como parte del cartesianis-
mo radical no solo por sus contemporáneos holandeses, sino que su 
fama había traspasado fronteras. Esta impresión puede encontrar-
se en Leibniz, cuando redacta en 1677 una carta dirigida al Duque 
de Hannover. Allí, le comenta que conoce muy bien la controversia 
que Steno había tenido con Spinoza varios años antes. Se refiere a 
este último como “un hombre de profunda meditación, que tenía el 
talento de expresarse claramente”.19 Pero que Spinoza se había ape-
gado a las opiniones del “ilustre Descartes”, de la manera en que sus 
discípulos suelen hacerlo, es decir, sin reservas.

Pero después de haber meditado por su cuenta, comenzó a ad-
vertir que todavía había mucho por decir. Sé que a los carte-
sianos les resulta bastante difícil desprenderse del prejuicio de 
la infalibilidad de quien es su maestro, al menos en lo que se 
refiere a sus principales afirmaciones [...]. No veo otra forma de 
desengañarlos que la de obligarles a reducir los discursos de di-
cho autor a la forma de una demostración rigurosa. Creo que fue 
por este medio que el Señor Spinoza comenzó a desilusionarse, 
cuando trabajó en probar los principios del Señor Descartes por 
medio de demostraciones.20

17	 Cf. Bunge, Wiep van, Spinoza Past and Present Essays on Spinoza, Spinozism, and Spinoza 
Scholarship, Leiden, Brill, 2012.

18	 Tschirnhaus, E. Walther von, Medicina mentus sive Tentamen genuinæ Logicæ. 
Amstelædami, Apud Albertum Magnum, & Joannem Rieuwerts Juniorem, 1687.

19	 A menos que se indique lo contrario, todas las traducciones del francés, inglés y latín son 
de mi autoría. Los textos de Leibniz se citan de acuerdo a las siguientes abreviaturas: 
A (Sämtliche Schriften und Briefe, ed. Akademie der Wissenschaften, Berlín, Akademie-
Verlag 1923-[...]), seguido del número de serie y de volumen en números romanos y 
arábigos, y del número de página en números arábigos. GP (Die philosophischen Schriften, 
ed. C.I. Gerhardt, 7 vols., Berlin, Weidmann, 1875–1890) seguido del número de volumen 
en números romanos y de página en números arábigos; y LT (Leibniz-Thomasius. 
Correspondance 1663-1672, Richard Bodéüs (ed.), París, Vrin, 1993) seguido del número 
de página en números arábigos. La cita indicada se encuentra en: A, VI-4, 2197.

20	 A, VI-4, 2197.



125

LA DISPUTA DEL CARTESIANISMO COMO CLAVE DE ESTUDIO...� LEILA JABASE 

Igualmente, a principios del siglo XVIII, muchos de los críticos de 
Descartes que intentaron desacreditar la filosofía cartesiana aso-
ciándola con el spinozismo, también extendieron su crítica a la rama 
ocasionalista del cartesianismo, representada por el malebranchis-
mo. Contrariamente al propio Malebranche, quien, en su Entretiens 
sur la métaphysique et sur la religion, consideraba a Spinoza “un 
verdadero ateo” y al spinozismo una doctrina monstruosa “llena de 
contradicciones evidentes”.21 Pese a ello, en su tratado antispinozista 
L’Impie convaincu ou Dissertation Contre Spinosa de 1684, Noël Au-
bert de Versé puso considerable empeño en demostrar que la doc-
trina del “visionario” Malebranche conducía directamente a la doc-
trina de Spinoza, “el más impío ateo, el de peor reputación, pero, al 
mismo tiempo, el más sutil que el infierno haya jamás vomitado so-
bre la tierra”.22 Asimismo, no dudaba en afirmar que “los principios 
del cartesianismo que son los fundamentos del spinozismo” deben 
necesariamente ser negados y “combatir la vanidad de los discípulos 
de este impostor”.23 De modo que, podría decirse que no se llega a ser 
spinozista por mera casualidad: la mayoría de las veces el punto de 
partida era el cartesianismo heterodoxo o radical.24 

En consecuencia, para comprender la primera idea que Leibniz 
se hace de Spinoza, antes de siquiera haber leído el TTP, es preciso 
detenerse en la relación que Leibniz entabla con el cartesianismo. El 
cartesianismo será uno de los principales vértices del vínculo entre 
ambos, que persistirá a lo largo de las variaciones de la recepción 
leibniziana. Asimismo, la manera en la que Leibniz se sitúa frente 
al cartesianismo puede verse incluso en su propia biografía. Educa-
do en una familia protestante fuertemente creyente, así como por 
los luteranos de la neoescolástica en la Universidad de Leipzig, el 
joven Leibniz se situaba en un contexto cerrado y conservador.25 Al 
mismo tiempo la enseñanza de la nueva Philosophia antiperipatetica 

21	 Malebranche, Nicolas, Oeuvres, 2 vols., Paris, Gallimard, 1979–92, p. 826.
22	 Versé, Noël A. de, L’Impie convaincu ou Dissertation Contre Spinosa dans laquelle on 

réfute les fondaments de son athéisme, Amsterdam, Crélie, 1684.
23	 Ibíd., Prefacio. 
24	 Cf. Moreau, Pierre-François y Lærke, Mogens, “Spinoza’s Reception” en The Cambridge 

Companion to Spinoza, Don Garrett (ed.), Cambridge, Cambridge University Press, 2022, 
p. 413.

25	 Goldembaum, Ursula, “Transubstantiation, Physics and Philosophy at the Time of the 
Catholic Demonstrations” en Brown, Stuart (ed.), The Young Leibniz and his Philosophy, 
Dordrecht, Kluwer Academic Publishers, 1999, p. 92.



126

Revista Ideas22    ISSN 2451-6910	 #22 NOVIEMBRE DE 2025 - MARZO DE 2026

de Descartes y de los cartesianos, es también prohibida en la Univer-
sidad de Leipzig por ser contraria a la fe cristiana.26 De modo que 
el acceso de Leibniz a los modernos fue inicialmente restringido. 
Es en este contexto que, en una carta a Thomasius —su profesor en 
Leipzig —, Leibniz escribe: “en cuanto a mí, confieso que nada soy 
menos que cartesiano”.27 No obstante, Leibniz también le expone a 
Thomasius que él se considera a sí mismo un pensador conciliador 
que pretende forjar su filosofía tanto a partir de la metafísica aristo-
télica como de la nueva física mecánica. Insiste en que “es un error 
atribuir a nuestros innovadores [novatores] el mérito o bien de todo 
o de nada”.28 Por el contrario, es mejor corregir los errores de los nue-
vos filósofos acudiendo a la historia de la filosofía para comprender 
“las razones profundas de las interconexiones entre doctrinas”.29

Sin embargo, el carácter conciliador de Leibniz no le impide com-
batir abiertamente algunas de las ideas de sus contemporáneos car-
tesianos, como es claro en el caso de Malebranche, con quien tiene 
una larga disputa. En efecto, Leibniz también asoció a Malebranche 
con el spinozismo, basándose en que, al privar a las creaciones fi-
nitas de poderes causales, el ocasionalismo tendía a reducir todas 
las cosas a meros modos. Asimismo, Spinoza no habría hecho sino 
“llevar más lejos las consecuencias de la doctrina cartesiana de las 
causas ocasionales”.30 En dicho marco, se comprende la expresión 
leibniziana para referirse a Spinoza en términos de un “cartesianis-
mo exagerado”,31 que puede encontrarse en la §393 de la Teodicea. 
Pero la acusación de que el spinozismo era una consecuencia del 
cartesianismo no era nueva, y existían prolongados debates sobre si 
Descartes era el arquitecto o bien el destructor del spinozismo.32 Se 
seguirá disputando muchos años después, existiendo quienes llega-
ban a sostener sin rodeos que “el malebranchismo es el spinozismo 
comenzado y el spinozismo es el malebranchismo consumado”.33 

26	 Beiser, Frederick, op. cit., p. 48.
27	 GP/IV/163.
28	 GP/IV/163.
29	 GP/IV/163.
30	 GP/IV/590.
31	 A, VI-4, 350.
32	 Por ejemplo, véase Regius, Johannes, Cartesius verus spinozismus architectus. 

Amstelodami, B. Lakeman, 1723.
33	 Ramsay, Andrew M., “Appendix to the Foregoing Work Containing a Refutation of the 

First Book of Spinoza’s Ethics by Which the Whole Structure Is Undermined.” en The 



127

LA DISPUTA DEL CARTESIANISMO COMO CLAVE DE ESTUDIO...� LEILA JABASE 

Incluso para comentadores como Vernière, durante las primeras 
tres décadas del siglo XVIII, “las mejores mentes de la época asocia-
ron a Malebranche con el spinozismo”.34 Ciertamente, para entonces 
la recepción de Spinoza en Francia ya se encontraba atravesada por 
la figura de Pierre Bayle, quien consideraba a Spinoza tanto como 
el admirable ateo virtuoso, como el deleznable escritor del TTP y de 
la abominación moral de la Ética. En efecto, en su Dictionnaire his-
torique et critique, publicado originalmente en 1697, Bayle le dedica 
a Spinoza el artículo más extenso de todos. Con ello, Bayle contri-
buyó en gran modo a la difusión y mantenimiento de la doctrina 
spinoziana, tanto a principios como a finales del siglo XVIII. Esto 
puede apreciarse en una de las refutaciones contra Spinoza de ma-
yor impacto de la época, como fueron las llamadas “discusiones de 
Bredenburg”.35 La misma alcanza una reputación y alcance interna-
cional cuando es recogida y elogiada por Bayle en el mencionado ar-
tículo sobre Spinoza. Las discusiones encontraron su clímax entre 
los colegiantes de Rijnsburg con la publicación del libro de Johan-
nes Bredenburg Enervatio Tractatus Teologico-Politici,36 en 1675, a 
propósito de la obra spinoziana. Alcanzaron tal grado de intensidad 
que a la larga generó un cisma formal en el movimiento colegiante 
holandés.37 En palabras de Bayle, todos los que han refutado el TTP 
descubrieron en él los gérmenes del ateísmo, pero “nadie los ha de-
sarrollado con tanta claridad como el señor Jean Bredenbourg”,38 
pese a ser un hombre que no profesaba las letras y que tenía muy 
pocos estudios. Sin embargo, habiendo reflexionado una infinidad 
de veces sobre su respuesta y sobre el principio de su adversario, des-
cubrió que podía reducir tal principio a una demostración. Esto lo 
llevó a probar, contra sus convicciones teológicas, que la única cau-
sa de todas las cosas es una naturaleza que existe necesariamente 
y que actúa por una necesidad inmutable, inevitable e irrevocable. 

Philosophical Principles of Natural and Revealed Religion, Unfolded in a Geometrical 
Order: 425–541, Glasgow, Robert Foulis. 1748, p. 536.

34	 Vernière, Paul, Spinoza et la pensée française avant la Révolution, Paris, PUF, 1954, pp. 
260.

35	 Israel, Jonathan, La ilustración radical, op. cit., pp. 426-446.
36	 Bredenburg Johannes, Enervatio Tractatus Teologico-Politici, una cum demonstratione, 

geomemco ordine disposita, Naturam non esse Deum. Róterdam, 1675.
37	 Israel, Jonathan, La ilustración radical, op. cit., p. 426.
38	 Bayle, Pierre, Diccionario histórico y crítico. Selección, Buenos Aires, El Cuenco de Plata, 

2010, p. 358.



128

Revista Ideas22    ISSN 2451-6910	 #22 NOVIEMBRE DE 2025 - MARZO DE 2026

Seguidamente, Bayle menciona el abatimiento que esta demostra-
ción le ocasionó a su autor, puesto que, pese a haber examinado la 
cuestión desde todos los lados imaginables tratando de encontrarle 
una debilidad, jamás pudo encontrar medio alguno para destruirla. 
A pesar de todo, continuó difundiendo la misma y, así, desatando 
discusiones viscerales entre sus contemporáneos. Frans Kuyper, su 
principal adversario, publica luego un diálogo, Den Philosopheren-
den Boer (El granjero filosofante), con el que intenta desacreditar a 
Bredenburg insinuando que era secretamente un discípulo de Me-
yer y de Spinoza y que, por lo tanto, se oponía a la religión.39 El es-
calamiento de la querella continuó y Bredenburg no fue finalmente 
capaz de enfrentar la principal objeción que le hacían: que cons-
ciente o inconscientemente, su posición inevitablemente concede la 
victoria final Spinoza. Pues segregaba “las verdades de la Revela-
ción y de la filosofía en dos ámbitos totalmente separados y contra-
dictorios”,40 y sostenía el rígido fatalismo de una necesidad ciega, 
incompatible con la Providencia.

Esta disputa tiene un gran eco en Leibniz, quien hace referencia 
a ella tanto en la Teodicea41 como en su correspondencia con el físico 
holandés Burcher De Volder, un personaje de gran relevancia para 
comprender el desarrollo de su propia concepción de la física de los 
cuerpos, así como los compromisos metafísicos que la sustentan. En 
febrero de 1700, Leibniz le pregunta a De Volder, “a propósito de los 
refutadores de Spinoza”, si conoce la historia que Bayle cuenta sobre 
su coterráneo Bredenburg, acerca de que

…entre Vds., Bredenburg refutó primero a Spinoza en un libelo 
que editó; pero después, meditando la cuestión con más profun-
didad, llegó a creer que el razonamiento de Spinoza contenía 
fuerza demostrativa, lo que le intranquilizó y buscó la ayuda de 
los amigos para resolver el problema, pero sin éxito [...]. Desea-
ría saber dónde consta el razonamiento de Bredenburg y cómo 
puede adquirirse.42

39	 Israel, Jonathan, La ilustración radical, op. cit., p. 433.
40	 Ibíd., p. 444.
41	 En efecto, Leibniz reproduce textualmente el relato que Bayle hace de las discusiones 

de Bredenburg. Cf. §373, A, VI-6, 337.
42	 GP/II/213.



129

LA DISPUTA DEL CARTESIANISMO COMO CLAVE DE ESTUDIO...� LEILA JABASE 

De Volder relata extensamente la polémica y las proposiciones 
principales que constituyen la demostración y, finalmente, enfatiza 
sobre la contradicción interna que aquejaba a su autor: 

No puede ser que alguien posea una demostración que considera 
perfectamente construida y que, sin embargo, esté convencido 
de lo contrario de dicha demostración; esto es lo que le ocurría 
a Bredenburg [...]; incluso afirmaba expresamente que no podía 
refutarla sino admitiendo que de la nada se produce algo, y sin 
embargo afirmaba creer lo contrario adhiriéndose no a la razón 
sino a la palabra revelada por Dios.43

En cartas siguientes, Leibniz seguirá discutiendo en profundidad 
con De Volder sobre las implicancias spinozistas de ciertas doctri-
nas, al mismo tiempo que intenta marcarle la cercanía con Spinoza 
que ve en algunas de las opiniones de éste. 

Sin embargo, así como la asociación sistemática de Descartes a 
Spinoza para combatir al cartesianismo era la expresión corriente 
de una contienda de la que Leibniz era parte, esto no impidió que 
él también fuera acusado de spinozismo. En este sentido, una de las 
primeras obras en abordar la relación entre Spinoza y Leibniz fue la 
Dissertationum philosophicarum pentas del cartesiano Ruardus An-
dala, publicada en 1712. Allí, Leibniz es acusado de haber elabora-
do el sistema de la armonía preestablecida a partir de la teoría spi-
noziana del alma y el cuerpo, desarrollada por el filósofo holandés 
en la segunda parte de la Ética. El intercambio es un buen ejemplo 
de cómo el spinozismo fue a la vez “testigo y factor de la progresiva 
caída de la filosofía dominante del siglo XVII, el cartesianismo”.44 

Igualmente, otro de los primeros críticos de Leibniz fue Louis 
Bourguet, quien en 1714 le envía una carta en la que sostiene que 
de los principios de Leibniz se derivan consecuencias spinozistas.45 
Bourguet le cuestiona que según su filosofía no habría diferencia en-
tre un mundo posible y el mejor mundo posible, siendo este último 
nuestro mundo, completamente acabado y determinado por Dios.46 
Años más tarde, Joachim Lange, el adversario de Christian Wolff en 

43	 GP/II/218-219.
44	 Moreau, Pierre-François y Lærke, Mogens, op. cit., p. 414.
45	 Cf. GP/III/575.
46	 Cf. GP/III/573.



130

Revista Ideas22    ISSN 2451-6910	 #22 NOVIEMBRE DE 2025 - MARZO DE 2026

Halle, juzgaba a Leibniz de similar manera.47 Criticaba una filiación 
entre los estoicos, Spinoza y Leibniz; y acusaba, nuevamente, a la hi-
pótesis de la armonía preestablecida de ser una ramificación de “la 
falsa filosofía spinoziana” (pseudophilosophiae spinozianae fœtus).48

Por otro lado, Johann Georg Wachter, considerado uno de los más 
destacados estudiosos de Spinoza de su época,49 también jugó un rol 
significativo en la recepción de la relación entre Spinoza y Leibniz. 
Wachter no sólo era spinozista, sino que también estaba profunda-
mente inmerso en las doctrinas de la cábala cristiana. En su libro 
Der Spinozismus im Jüdenthumb, publicado en 1699, Wachter aso-
ció el spinozismo con la cábala, aunque en una primera instancia 
termina por rechazar ambas corrientes por ateísmo. Sin embargo, 
luego escribe el Elucidarius cabalisticus de 1706, en el cual llega a 
la conclusión opuesta, a saber, que ambas doctrinas se ajustan a la 
ortodoxia cristiana. Para llegar a este resultado, reformuló la ca-
racterística “causa inmanente” de Spinoza como causa emanativa, 
transformando así el monismo naturalista de Spinoza en uno neo-
platónico religiosamente menos ofensivo.50 También argumentó 
que, “según Spinoza, la materia del universo no es, pues, nada, sino 
que es una cosa absolutamente excelente o, como dicen los cabalis-
tas, espíritu”.51 De esta forma, Wachter se convirtió en uno de los 
primeros en proponer la lectura idealista de Spinoza. Posteriormen-
te, la misma será un factor determinante en la imagen que predomi-
nó de Spinoza en Alemania a partir de la polémica del panteísmo. Si 
bien la obra de Wachter fue censurada y él mismo marginado por 
sus opiniones spinozistas, en el siglo siguiente sus libros fueron am-
pliamente leídos y comentados en toda Europa.

Asimismo, cabe destacar las Cartas a Serena de Toland, escritas a 
propósito de las conversaciones mantenidas con Leibniz y Wachter 

47	 Lange, J. Joachim, Causa Dei et religionis naturalis adversus atheismum, Halle Saxonum, 
1727. [Facsímil en Wolff, Christian, Gesammelte Werke, vol. 3/17, Hildesheim, Georg 
Olms Verlag, 1984.]

48	 Citado en Belaval, Yvon, op. cit., p. 551.
49	 Cf. Moreau, Pierre-François y Lærke, Mogens, op. cit., p. 418.
50	 Cf. Ibíd. pp. 418-419.
51	 Wachter, Johann G. Elucidarius cabalisticus, sive reconditae Hebraeorum philosophiae 

brevis et succincta recensio, Rome, 1706. [Facsímil en Schröder, W. (ed.), Freidenker der 
europäischen Aufklärung, vol. I-2, Stuttgart-Bad Cannstatt, Frommann-Holzboog, 1995, 
p. 46].



131

LA DISPUTA DEL CARTESIANISMO COMO CLAVE DE ESTUDIO...� LEILA JABASE 

en la Corte de Berlín hacia 1700-1701.52 Más de un siglo después, 
en 1854, Louis Alexandre Foucher de Careil encuentra un texto de 
Leibniz en los archivos de Hanover, en el que Leibniz elabora un co-
mentario sobre el Elucidarius cabalisticus de Wachter, que también 
incluye comentarios extensos sobre la lectura que Wachter hace de 
Spinoza. Decide publicarlo ese mismo año con un comentario suyo 
bajo el título Réfutation inédite de Spinoza par Leibniz.53 Al publicar 
este texto, Foucher de Careil pretendía mostrar que Leibniz, y no 
Descartes, fue el mejor racionalista al elegir refutar el spinozismo 
y establecer el eclecticismo espiritual sobre una base firme: “sólo 
Leibniz tuvo la fuerza de oponer a Spinoza un sistema original, que 
sigue siendo la mejor y única respuesta filosófica, y que apoyó con 
una refutación directa y decisiva”.54 Sin embargo, pese a la preten-
sión del título, difícilmente puede decirse que se trata en efecto de 
una refutación por parte de Leibniz, teniendo en cuenta que el suje-
to principal de la misma no es Spinoza sino Wachter.55

Asimismo, pese a que la influencia de Spinoza en territorio ale-
mán era de larga data,56 hacia el final del siglo XVIII se establece un 
punto de inflexión cuando su filosofía se ve envuelta en la llama-
da polémica del panteísmo. En cuanto al término “panteísmo”, se 
considera que fue acuñado primeramente por Toland, en su Socinia-
nism Truly Stated57 de 1705, para describir aquellas doctrinas en las 
que Dios se identifica con el conjunto de la naturaleza. La polémi-
ca, por su parte, se inició en 1783 como un enfrentamiento privado 
entre Friedrich H. Jacobi y Moses Mendelssohn. Sin embargo, dos 

52	 Toland, John, Letters to Serena, Londres, Bernard Lintot, 1704.
53	 Foucher de Careil, Louis. A., Réfutation inédite de Spinoza par Leibniz, précédée d’un 

mémoire, Paris, Brière, 1854.
54	 Foucher de Careil, Louis. A., “Introduction” en Foucher de Careil, Louis A. (ed.), 

Nouvelles Lettres et Opuscules inédits de Leibniz, Paris, Auguste Durand, 1857, p. C LIX.
55	 Georges Friedmann incluso dirá que el texto es “de mediocre valor para la interpretación 

del spinozismo”. Friedmann, Georges, Leibniz et Spinoza, Paris, Gallimard, 1946, p. 212.
56	 Acerca de la recepción de Spinoza en Alemania durante la primera mitad del S XVIII, 

véase la obra de Solé, M. Jimena, Spinoza en Alemania (1670-1789). Historia de la 
Santificación de un filósofo maldito. Córdoba, Brujas, 2011; así como Bell, David, Spinoza 
in Germany from 1670 to the age of Goethe, Londres, Institute of Germanic Studies, 
University of London, 1984.

57	 Por otro lado, si bien el término es tradicionalmente atribuido a Toland, quien lo utiliza 
en inglés y lo populariza, pueden también encontrarse ocurrencias del término en 
latín en la obra del newtoniano inglés: Joseph Raphson, De Spatio reali, Londres, Typis 
Tho, 1697 (de donde Toland lo extrae). Cf. Moreau, Pierre-François y Lærke, Mogens, op. 
cit., p. 419.



132

Revista Ideas22    ISSN 2451-6910	 #22 NOVIEMBRE DE 2025 - MARZO DE 2026

años más tarde, la disputa se hizo pública cuando Jacobi edita la 
conversación como un diálogo escrito junto con las cartas que había 
intercambiado con Moses Mendelssohn sobre la filosofía de Spino-
za.58 Es destacable que se trató de una polémica que comprometió 
a casi todas las personalidades filosóficas importantes de la época, 
que debieron tomar parte por uno por otro. Es por ello que, junto 
con la publicación de la Crítica de la razón pura de Immanuel Kant 
en 1781, se considera a la polémica sobre el panteísmo, también lla-
mada Spinozismusstreit, como el acontecimiento intelectual más 
significativo de la Alemania de finales del siglo XVIII.59 Más aún, 
el idealismo alemán ha sido caracterizado muchas veces como una 
síntesis de las ideas fundamentales de Spinoza y Kant.60 Aunque tal 
afirmación puede ser un poco simplista, no es menos cierto que los 
idealistas alemanes destacaron la importancia de Spinoza para su 
propio desarrollo filosófico, tanto en términos de acuerdo como de 
desacuerdo, al igual que lo hicieron con Kant.61

En el centro del desacuerdo entre Jacobi y Mendelssohn se ha-
llaba la figura de Lessing, quien, poco antes de morir, le había con-
fesado a este último su simpatía total por Spinoza. Esta polémica 
nuevamente involucró de manera directa la figura de Leibniz. En 
efecto, más allá de las revelaciones sobre el supuesto spinozismo 
de Lessing, el libro de Jacobi discutía principalmente las tesis so-
bre Spinoza que Mendelssohn ya había desarrollado treinta años 
antes en los Philosophische Gespräche de 1755, en particular, sobre 
la relación de Spinoza con Leibniz. Incluso, puede decirse que la 
visión de Mendelssohn sobre Spinoza en este libro prefiguró en cier-
to modo la recepción de Spinoza durante todo el siglo siguiente,62 
vinculando su figura a la de Leibniz. Más específicamente, lejos de 
aprobar el spinozismo como tal, Mendelssohn consideraba a Spino-
za una víctima de la necesidad histórica: en el desarrollo histórico 

58	 Jacobi, Friedrich H., Über die Lehre des Spinoza in Briefen an den Herrn Moses 
Mendelssohn, 1785.

59	 En palabras de Beiser, “la controversia sobre el panteísmo cambió por completo el 
mapa intelectual de la Alemania del siglo XVIII y siguió preocupando a los pensadores 
hasta bien entrado el siglo XIX”. Beiser Friedrich, op. cit., p. 44.

60	 Förster, Eckart, Melamed, Yitzhak Y., “Introduction” en Förster, Eckart, Melamed, 
Yitzhak Y. (eds.), Benedictus de Spinoza and German Idealism, Cambridge, Cambridge 
University Press, 2012, p. 1.

61	 Ibid., p. 1-2.
62	 Cf. Moreau, Pierre-François y Lærke, Mogens, op. cit., p. 424.



133

LA DISPUTA DEL CARTESIANISMO COMO CLAVE DE ESTUDIO...� LEILA JABASE 

de la filosofía, argumentaba, alguien tenía que caer en este abis-
mo para que la filosofía pasara del cartesianismo a la verdad del 
leibnizianismo.63 Como una ofrenda dada en sacrificio al progreso 
de la filosofía, Spinoza se transforma, así, en un héroe: “cumplió el 
noble destino de ser un mediador. Cayó en el abismo. Pero su caída 
posibilitó el abandono de la filosofía de Descartes y el nacimiento 
de Leibniz, el auténtico descubridor de una verdad más elevada”.64 
Sin embargo, esto implicaba sostener al mismo tiempo que el leib-
nizianismo se basa en el spinozismo. En efecto, en los dos primeros 
diálogos de los Philosophische Gespräche, Mendelssohn mostró cómo 
dos tesis centrales de Leibniz —la armonía preestablecida entre el 
cuerpo y el alma y la concepción de la mente divina como regio pos-
sibilitatis— tienen raíces conceptuales que pueden remontarse a 
Spinoza. La primera tesis no era original, pues ya la había sostenido 
el cartesiano Andala, y también había sido apoyada por Lange. En 
ambos casos, sin embargo, la intención era desacreditar a Leibniz 
asociándolo al infame nombre de Spinoza. Mendelssohn concluyó 
exactamente lo contrario: el spinozismo podía en parte rehabilitar-
se precisamente porque constituía la base original de una doctri-
na posterior, religiosamente aceptable, a saber, la de Leibniz.65 En 
cuanto a la segunda tesis, se considera una invención original de 
Mendelssohn,66 pero implicaba una lectura idealista de Spinoza, in-
cluida una espiritualización de la noción de extensión que puede re-
montarse al Elucidarius cabalisticus de Wachter. Este segundo diá-
logo propone que aquello que Leibniz designa como “el paisaje de 
los puros posibles” es comparable con aquello que Spinoza designa 
como La Naturaleza. De este modo, había en Leibniz un Urbild y un 
Nachbild del mundo, una existencia del mundo en el entendimiento 
de Dios antecedenter ad decretum y una existencia del mundo ex-
terior al entendimiento de Dios que resulta de la elección divina. 
Según Mendelssohn, el mundo de Spinoza existe solo en el entendi-
miento de Dios, porque las cosas no tienen una potencia propia, y no 
existe el concepto de creación. El sistema spinozista, por tanto, solo 

63	 Cf. Mendelssohn, Moses, Debate sobre Spinoza. Mendelssohn/Lessing, Solé, Jimena 
(trad.), Córdoba, Encuentro, 2010, pp. 55-56.

64	 Solé, Jimena, op. cit., p. 170.
65	 Morfino, Vittorio, “Lo spinozismo di Leibniz. Linee di una ricostruzione delle storia 

della questione”, en ACME, vol. 49, Nro. 3, 1996, p. 58.
66	 Lærke, Mogens, Leibniz lecteur de Spinoza. La genèse d’une opposition complexe, Paris, 

Honoré Champion, 2008, p. 51.



134

Revista Ideas22    ISSN 2451-6910	 #22 NOVIEMBRE DE 2025 - MARZO DE 2026

incluye lo que corresponde a la Urbild del mundo en Leibniz. Por lo 
tanto, el deus sive natura de Spinoza es un Dios leibniziano que nun-
ca sale de sí mismo para crear.67

III.	 Leibniz lector de Spinoza. Nuevas polémicas en la 
recepción de la relación filosófica

Leibniz tuvo noticias de la filosofía de Spinoza siendo muy joven, mu-
cho antes de estudiarla en profundidad. En 1669 conocía los Principios 
de la filosofía de Descartes que Spinoza había escrito en 1663. Se trata 
de la única obra que Spinoza publicó con su nombre, pero que no tenía 
la intención de mostrar con ella su propia filosofía, sino exponer de la 
manera más clara la doctrina de Descartes.68 Leibniz hace referencia 
a la obra de forma indirecta en una carta a Thomasius, donde lo enu-
mera junto con Johannes Clauberg, entre otros, como un erudito en el 
pensamiento de Descartes.69 Asimismo, leyó el TTP poco después de su 
publicación, en 1670 o 1671, y luego volvió a estudiarlo en 1675. En 1671, 
trató de entablar un intercambio epistolar con Spinoza, a propósito de 
cuestiones de óptica. Allí, Leibniz se expresa de manera elogiosa sobre 
Spinoza,70 y le envía un folleto que titula “Notas sobre óptica avanza-
da”, a la vez que le ofrece enviarle también una copia de su reciente 
“Hipótesis Física Nova”, en el caso de que no la tuviera ya. Spinoza le 
responde que le gustaría leer su Hipótesis Física pero que aún no ha lle-
gado a La Haya, y le ofrece enviarle un ejemplar del TTP.71 Tanto el de-
bate sobre óptica y la mutua oferta de libros, como la referencia sobre 
buscar a alguien que se encargue de la correspondencia entre ambos, 
o la posterior visita de Leibniz a Spinoza en La Haya, permiten suponer 
que seguramente hubo más cartas. Sin embargo, son las únicas que 
aparecen en la Opera Posthuma de Spinoza y no hay noticia de otras 
cartas publicadas o conocidas.72

67	 Ibidem.
68	 En efecto, Spinoza la escribe para un joven alumno, lo cual puede comprobarse en el 

prólogo que Meyer hace de la obra. Cf. PPC/Pref., G/I/132.
69	 GP/I/16.
70	 “Entre los demás elogios que la fama ha divulgado sobre usted, opino que está también 

su extraordinaria pericia en asuntos de óptica”. Ep45 G/II/230.
71	 “Si todavía no ha llegado a sus manos el Tratado teológico-político le enviaré un 

ejemplar, si no le molesta”. Ep46 G/II/234; Ep45 G/II/230.
72	 Lo cual a su vez puede explicarse por el cuidado que los amigos de Spinoza tuvieron 

a la hora de editar póstumamente la obra de Spinoza, en la que se omitieron muchos 



135

LA DISPUTA DEL CARTESIANISMO COMO CLAVE DE ESTUDIO...� LEILA JABASE 

Ahora bien, tal como ya hemos mencionado, la primera idea que 
Leibniz se hace de Spinoza, antes de siquiera haber leído el TTP, se 
encuentra ante todo determinada por la opinión fuertemente críti-
ca que tenía del cartesianismo. Él mismo se consideraba opuesto a 
Descartes, y prefería intentar comprender las interconexiones en-
tre las doctrinas antes que seguir ciegamente una de ellas, tal como 
lo hacen, según creía, los adeptos de Descartes. En efecto, Leibniz 
ponía gran parte de sus esfuerzos en hacer concordar la filosofía 
mecanicista, la teología cristiana y ciertos aspectos purificados del 
aristotelismo,73 y constituyó una labor que mantuvo a lo largo de su 
vida. En contraposición, desconfiaba de los llamados “innovadores” 
o novatores —término con el que Leibniz generalmente se refería 
despectivamente a los cartesianos— que, con espíritu de secta, des-
preciaban todo lo que los antecedía.74 Tal como sostiene Lærke,75 es 
en conexión con esta actitud antisectaria de Leibniz que tiene sen-
tido la clasificación de Spinoza entre los adeptos a Descartes, que 
menciona en la carta a Thomasius. 

En cuanto a Spinoza, ya en 1665 se encontraba trabajando en la 
Ética, pero interrumpe la redacción de la misma para escribir el 
TTP, que finalmente en 1670 sale a la luz.76 La obra versa sobre la li-
bertad de filosofar y la paz del Estado, y presenta una interpretación 
naturalista de las Escrituras. Asimismo, expone una de las tesis por 
la que Spinoza será más conocido: la identificación de Dios con la 
naturaleza. La edita de manera anónima Jan Rieuwertsz, quien te-
nía la reputación de imprimir libros que rozaban la herejía y estaba 
fuertemente vigilado por las autoridades.77 La noticia llega a oídos 
de Leibniz rápidamente, tal como puede leerse en una nueva carta a 
Thomasius de septiembre de 1670, donde recoge la refutación Adver-
sus anonymum de libertate philosophandi que su antiguo profesor en 
Leipzig había publicado recientemente. Al mismo tiempo, aunque 

sellos y nombres propios y, posiblemente se hizo una selección de la correspondencia. 
Cf. Stein, Ludwig, Leibniz und Spinoza, Berlin, G. Reimer, 1890, p. 28; Parkinson, George 
H.R., “Leibniz’s Paris Writing in Relation to Spinoza” en Leibniz a Paris (1672-1676), 
Studia Leibnitiana Supplementa, vol. 18, no. 2, Wiesbaden, Felix Steiner Verlag, 1978, p. 
75, nota 4.

73	 Cf. Lærke, Mogens, op. cit., p. 83.
74	 Cf. A, VI-4, 1482.
75	 Cf. Lærke, Mogens, op. cit., p. 88.
76	 Sobre la redacción de la Ética, cf. Ibíd., p. 93, Israel, Jonathan, op. cit., pp. 359-269.
77	 Cf. Ibíd. pp. 347-359.



136

Revista Ideas22    ISSN 2451-6910	 #22 NOVIEMBRE DE 2025 - MARZO DE 2026

para entonces Leibniz no sabía con seguridad quién era el autor,78 
asocia la obra al Leviatan de Hobbes: 

Hace poco vi un programa de Leipzig, sin duda realizado por 
usted, en el que trataba como se merecía un libro intolerable-
mente licencioso sobre la libertad de filosofar. El autor parece 
seguir de cerca, no sólo la política, sino también la religión de 
Hobbes, cuyos rasgos este último dibujó suficientemente del 
mismo modo en su Leviatán, obra cuyo título mismo denuncia 
su carácter monstruoso: no hay, en efecto, ni siquiera el germen 
de esta crítica tan maravillosa ejercida por el individuo arro-
gante (homo audax) contra la Sagrada Escritura, que no se en-
cuentre en un capítulo entero del Leviatán.79 

Tal como señala Parkinson,80 es Johann Graevius, profesor car-
tesiano en Utrecht, quien, en una carta de abril de 1671, informó a 
Leibniz de que el monstruoso pensamiento del que procedía este 
libro impío era el de Spinoza.81 Leibniz le transmite la novedad a 
Thomasius en enero de 1672, y se refiere a Spinoza como un judío 
excomulgado a causa de sus opiniones ateas, así como un hombre 
excesivamente cultivado en las letras y un excelente óptico.82 Cierta-
mente, para entonces Leibniz ya había entablado correspondencia 
con Spinoza. Sin embargo, seguidamente, en febrero de 1672, Leib-
niz le escribe a Albert von Holten poniendo en duda que Spinoza sea 
realmente el autor del TTP, siendo que ya tenía certeza al respecto.83 
Asimismo, un tono hostil puede verse en una carta a Arnauld de no-
viembre de 1671, donde Leibniz se refiere a Spinoza por su nombre 

78	 Hay distintas conjeturas sobre la probabilidad de que Leibniz haya leído el TTP antes 
de saber que era Spinoza su autor. Cf. Lærke, Mogens, op. cit., p. 96-97, Vernière, Paul, 
op. cit., p. 100.

79	 LT, 261.
80	 Parkinson, George H.R., op. cit., p. 75.
81	 “El año pasado apareció ese libro pestilente, cuyo título es Discursus Theologico Politicus, 

que, habiendo seguido los pasos de Hobbes, [...] abrió la ventana al ateísmo. Su autor 
se dice que fue un judío llamado Spinoza que había sido recientemente excomulgado a 
causa sus opiniones monstruosas, y su libro también fue proscrito por las autoridades a 
causa de la misma razón. Supongo que lo has visto, pero si no, te lo enviaré”. A, I-1, 142.

82	 “El autor del libro sobre la libertad de filosofar, del que has presentado una breve pero 
elegante refutación a modo de programa, es Benedict Spinoza, un judío αποσυναγωγος 
[expulsado de la sinagoga], a causa de la monstruosidad de sus opiniones, según me 
cuentan desde Holanda. Por otra parte, es un hombre excesivamente culto en todas 
las ramas de las letras y, sobre todo, un excelente óptico, que perfecciona unas gafas 
bastante notables”. LT, 336.

83	 “Si Spinoza es el autor de este libro, me parece que no es tan seguro. Por eso me abstengo 
de nombrarlo, sobre todo en público”. A, II-1, 208.



137

LA DISPUTA DEL CARTESIANISMO COMO CLAVE DE ESTUDIO...� LEILA JABASE 

y como el “autor de aquel horrible reciente libro sobre la libertad de 
filosofar”.84 Lo cual da cuenta de la prudencia, para algunos, o du-
plicidad, para otros, con la que Leibniz se refería sobre cuestiones 
vinculadas al filósofo judío.85 Asimismo, la cantidad de actividad 
epistolar asociada a su figura puede explicar el interés cada vez ma-
yor de Leibniz por Spinoza, el autor de una obra que se encontraba 
entre los grandes acontecimientos intelectuales del año en Europa.86 
Asimismo, al menos desde 1671, Leibniz ya contaba con una lectura 
detenida de la obra, tal como puede confirmarse en la respuesta a la 
anterior carta de Graevius:

He leído el libro de Spinoza. Deploro que un hombre de cultura 
tan evidente haya caído tan bajo. Su crítica de los libros sagra-
dos se basa en el Leviatán de Hobbes, pero no es difícil demos-
trar que a menudo resulta floja. Escritos de este tipo tienden a 
derribar la religión cristiana, cuyo edificio ha sido consolidado 
por la preciosa sangre, el sudor y las vigilias prodigadas por los 
mártires. Si [tan sólo] pudieran estimular a un hombre igual 
a Spinoza en erudición, pero superior a él en su respeto por el 
cristianismo, a desenmascarar sus numerosos paralogismos y 
su explotación de las letras orientales.87 

Ciertamente, ha de tenerse en cuenta quien es el interlocutor de 
Leibniz a la hora de interpretar el compromiso de tales palabras.88 
Pero es claro que, más allá de que muestre un concepto fuertemente 
crítico del TTP, Leibniz ya no consideraba a su autor como un mero 
filósofo arrogante o un cartesiano entre otros. Antes bien, se trataba 
de un hombre que, además de tener una gran erudición sobre cuestio-
nes tanto bíblicas como de filosofía natural, era un hábil adversario. A 
su vez, como decíamos, esta no será la única lectura que realizará de 
la obra, sino que volverá sobre ella bajo un nuevo cariz entre 1675 y 

84	 GP/I/76.
85	 Cf. Meinsma, Koenraad O, op. cit, pp. 291, 360-61; Vernière, Paul, op. cit pp. 99, 108, 254; 

Bell, David, op. cit, p. 8; Friedmann, Georges, op. cit, pp. 250-273; Lærke, Mogens, op. cit., 
pp. 96-97.

86	 “No es en absoluto excesivo pensar que durante esos dos años (1670-71), la publicación 
del Tractatus fue para Leibniz el gran acontecimiento intelectual en Europa”. Vernière, 
Paul, op. cit., p. 100. 

87	 A, I-1, 148. Trad. del francés en Friedmann, Georges, op. cit., p 64.
88	 Graevius, junto con Van Velthuysen —ambos profesores de la Universidad de Utrecht—, 

se contaban entre los críticos más severos de Spinoza. Sin embargo, durante su estancia 
en aquella ciudad, Spinoza los conoció y, tiempo después, Graevius entabló un vínculo 
directo con él. Cf. Ep49, G/IV/238.



138

Revista Ideas22    ISSN 2451-6910	 #22 NOVIEMBRE DE 2025 - MARZO DE 2026

1676. La misma se enmarca en el contexto de la estancia de Leibniz en 
París, la cual se extendió desde marzo de 1672 a octubre de 1676. Este 
período parisino es de fundamental importancia para comprender el 
desarrollo filosófico de Leibniz. Pues fueron cuatro años de profunda 
formación, en los que abandonó algunas de las tesis que tenía por ver-
daderas y sostuvo otras a la luz de sus nuevas investigaciones sobre 
física y matemática. En efecto, cuando Leibniz llega a París era ante 
todo un joven diplomático, ciertamente culto, pero que aún no había 
dado muestras reales de sus capacidades matemáticas latentes.89 Sin 
embargo, fue a lo largo de estos años que Leibniz absorbió la ciencia 
exacta avanzada de la época90 y se convirtió en uno de los matemáticos 
más destacados entre sus contemporáneos. 

Por otro lado, allí también conoce a Van den Enden91 y, durante 
una breve visita a Londres en 1673, entabla un importante vínculo 
con Oldenburg, secretario de la Royal Society y amigo cercano de Spi-
noza. Sin embargo, quien renueva su interés por la filosofía de Spi-
noza es con seguridad Tschirnhaus. Leibniz lo conoce cuando éste 
arriba a París en septiembre de 167592 y rápidamente trabó amis-
tad con él. La estrecha relación científica entre Leibniz y Tschir-
nhaus está documentada por las numerosas notas conservadas de 
sus conversaciones y estudios conjuntos sobre física y matemática.93 
Cuando conversan sobre Spinoza, Leibniz muestra un gran interés 
por conocer más profundamente su filosofía. Tschirnhaus le revela 
algunos extractos que había hecho de los manuscritos de Spinoza, 
pero se abstuvo de mostrarle la Ética, dada la promesa que le había 
hecho a Spinoza de no hacerlo sin antes consultarle. Esto se encuen-
tra documentado en la carta que Schuller le escribe a Spinoza el 14 
de noviembre de 1675. Schuller transmite el pedido de Tschirnhaus, 
quien cuenta que ha conocido a Leibniz en París y le ha parecido un 
hombre desprejuiciado y de extraordinaria erudición.94

89	 Sobre la evolución de Leibniz hacia la madurez matemática, cf. Hofmann, Joseph E. 
Leibniz In Paris 1672-1676. His Growth to Mathematical Maturity, Londres, Cambridge 
University Press, 1974.

90	 Como por ejemplo cuando Claude Clerselier (1614–1684) le confía los manuscritos de 
Descartes, que Leibniz lee atentamente por primera vez, cf. A, VI-3, 213-17, 386-87. Cf. 
Lærke, Mogens, op. cit., p. 362.

91	 Cf. GP/IV/339, (Teodicea §376); Parkinson, George H.R., op. cit., p. 76.
92	 Cf. Hofmann, Joseph E., op. cit., p. 50.
93	 Cf. Ibíd., p. 174.
94	 Cf. Ep70, G/II/302-303.



139

LA DISPUTA DEL CARTESIANISMO COMO CLAVE DE ESTUDIO...� LEILA JABASE 

La carta es muy ilustrativa de la relación entre ambos, y men-
ciona otras dos cuestiones significativas. Por un lado, refiere a una 
carta que Leibniz le envía a Spinoza sobre el TTP, lo que abona la 
tesis de que hubo más cartas entre ellos, dado que la que se conser-
va es sobre temas de óptica. Por otro lado, también da cuenta de que 
Leibniz contaba con un acceso directo al TTP y tenía un concepto 
elevado de la obra. Sin embargo, entre el intercambio de cartas de 
Spinoza con Leibniz y las palabras de Schuller pasan al menos tres 
años, y la respuesta de Spinoza muestra una gran cautela. Si bien la 
impresión que Spinoza tenía de Leibniz era la de un hombre ver-
sado y liberal, no era suficiente para confiarle todavía la Ética, a 
la cual Leibniz recién tendrá acceso completo cuando se publica la 
Opera Posthuma en 1677:

Al señor Lybniz (sic), del que me escribe, creo que lo conozco 
por carta, pero ignoro por qué motivo se ha ido a Francia, sien-
do consejero en Fráncfort. Por lo que he podido colegir de sus 
cartas, me ha parecido un hombre de talante liberal y versado 
en toda ciencia. Sin embargo, confiarle tan rápidamente mis 
escritos, lo considero imprudente. Quisiera saber antes qué 
hace en Francia y oír el juicio de nuestro amigo Tschirnhaus 
cuando lo haya tratado más tiempo y conozca más a fondo sus 
costumbres.95 

En efecto, Tschirnhaus continúa profundizando su trato con Leib-
niz al punto de volverse muy estrecho y prolongarse hasta el final 
de su estancia en Francia. En cuanto a la Ética, si bien consideramos 
que es probable que Tschirnhaus no le haya entregado a Leibniz la 
obra, respetando su compromiso con Spinoza,96 ello no impidió que 
le comentara sobre el contenido de la misma. Esto puede colegirse 
de las anotaciones que Leibniz escribió a raíz de sus conversaciones:

[Mons. Tschirnhaus me habló mucho del libro del señor Spinoza 
[...]. El libro de Spinoza será] sobre Dios, el alma, la beatitud o la 
idea del hombre perfecto, de la medicina del alma, de la medi-
cina del cuerpo. [Pretende demostrar cosas de Dios]; que sólo él 
es libre.97

95	 Ep72, G/II/305
96	 Sobre la conjetura de la conducta de Tschirnhaus, se apoya en la consideración de un 

caso paralelo de la misma época, su relación con Christian Huygens, y que puede verse 
en una carta de Spinoza a Schuller. Cf. Ep72 G/IV/305.

97	 A,VI-3, 384-85.



140

Revista Ideas22    ISSN 2451-6910	 #22 NOVIEMBRE DE 2025 - MARZO DE 2026

Asimismo, si bien las anotaciones evidencian que Leibniz com-
prende bien algunas ideas de Spinoza, creemos que esto no implica 
que las comprende de manera suficiente, o al menos no es equipa-
rable con la que contará luego de acceder a la Opera Posthuma en 
1678.98 Además, Tschirnhaus se vio obligado a reconstruir él mismo 
los argumentos de la Ética, conllevando ciertas inexactitudes o re-
curriendo a la doctrina de Descartes. Las notas de Leibniz, por su 
parte, resumen una o varias conversaciones que sin duda tomaron 
la forma de una reflexión conjunta, sin limitarse a una exposición 
fiel del sistema. Por este motivo es que, para comentadores como 
Lærke, puede decirse que “[e]l spinozismo que Leibniz llegó a co-
nocer era, pues, un spinozismo específicamente tschirnhausiano, 
teñido de cartesianismo”.99

Otra lectura spinoziana de gran importancia en este periodo es 
la Carta 12, conocida como la Carta sobre el infinito. Se trata de las 
anotaciones de Leibniz a la carta que Spinoza le envía a Meyer en 
1663. Las anotaciones de Leibniz fueron publicadas por primera vez 
en 1875 por Gerhardt, y posteriormente reeditadas en una versión 
definitiva en la edición de la Academia, bajo el título Communica-
ta ex literis domini Schulleri.100 La lectura que Leibniz hace de ella, 
muestra el profundo interés que le generó, al punto de que vinculó 
pasajes de esta tanto con otras partes de la obra de Spinoza que co-
nocía como con problemas matemáticos que le preocupaban en ese 
momento. En este sentido, es preciso tener en cuenta que el estudio 
de Leibniz de la carta se da en un contexto muy especial, que es su 
gran labor matemática vinculada a la invención del cálculo diferen-
cial que, para esta época, Leibniz ya había desarrollado. Sin embar-
go, cabe destacar el último párrafo de la Carta 12, donde Spinoza 
desarrolla una crítica de la prueba cosmológica a posteriori de Dios, 
tal como se sostiene en la filosofía escolástica. Esta prueba estable-
ce ad absurdum que no puede haber una cadena infinita de causas 
y efectos, sino que necesariamente debe haber una causa primera 
en la naturaleza. Según Spinoza, los peripatéticos antiguos y mo-
dernos utilizan erróneamente el argumento para probar que debe 
haber un “comienzo” de la cadena que corresponde a una creación 

98	 En esto coincidimos con Lærke y no tanto con Parkinson, quien sostiene lo contrario. 
Cf. Lærke, Mogens, op. cit., p. 422; Parkinson, George H.R., op. cit., p. 83.

99	 Lærke, Mogens, op. cit., p. 423.
100	 Cf. A,VI-3, 275-282.



141

LA DISPUTA DEL CARTESIANISMO COMO CLAVE DE ESTUDIO...� LEILA JABASE 

ex nihilo, en la que Dios ocupa la posición de primera causa. En rea-
lidad, el argumento debe entenderse en términos lógicos, no en tér-
minos temporales y causales:

La fuerza del argumento no reside en que sea imposible que se 
dé el infinito en acto o el proceso de las causas al infinito, sino 
sólo en que suponen que las cosas que no existen necesariamen-
te por su naturaleza no son determinadas a existir, a no ser por 
una cosa que existe necesariamente por su naturaleza.101

Dios no es el primer eslabón de la serie de las causas, pero es 
“primero” en el sentido de que sostiene la existencia de todos los 
seres que no son ellos mismos necesarios: es la potencia causal que 
recorre toda la cadena como condición de la causalidad como tal, 
y, por tanto, igualmente presente en todas partes de esta cadena.102 
Leibniz está de acuerdo:

Esta es una observación correcta, que concuerda con lo que yo 
mismo digo, a saber, que nada existe excepto aquello que tiene 
una razón suficiente para existir [...]. De aquí se sigue algo ver-
daderamente memorable; que lo que es anterior en la serie de 
causas no está más cerca de la Razón de las cosas, es decir, del 
Primer ser, que lo que es posterior; ni el Primer Ser es la razón 
de las posteriores como resultado de la mediación de las ante-
riores, sino que es la razón de todas ellas de modo igualmente 
inmediato.103

Como puede verse, Leibniz reconoce su propio principio de ra-
zón suficiente en las afirmaciones de la Carta 12: Dios es la causa de 
todas las cosas en cuanto es la razón suficiente de ellas, el requisito 
último o ratio rationis.104 No es de extrañar que Friedmann escriba 
a este respecto que Leibniz, “de acuerdo con su modo habitual, in-
flexiona el pensamiento ajeno hacia el suyo propio”.105 En este caso, 
hacia el principio de razón suficiente, y rechaza la idea de una serie 
infinita de causas que prescindiría de tal principio o Primer Ser, ca-
paz de dar la razón del Universo. Pues, la serie total de causas debe 
dar ella misma una razón de su existencia, de su elección según el 

101	 Ep12, G/IV/62.
102	 Cf. Lærke, Mogens, op. cit., p. 435.
103	 A, VI-3, 282.
104	 Cf. A, VI-3, 40-41.
105	 Friedmann, Georges, op. cit., p. 84.



142

Revista Ideas22    ISSN 2451-6910	 #22 NOVIEMBRE DE 2025 - MARZO DE 2026

principio de lo mejor, dado que podríamos imaginar otra serie total 
y diferente.

Por otra parte, como hemos mencionado, Leibniz tuvo un “pe-
riodo amistoso” con Spinoza, en el que llegó a sostener ideas que 
contienen una gran resonancia spinoziana. Cabe mencionar que, 
desde la publicación en 1890 del libro de Ludwig Stein en el que 
presenta dicho “Spinoza-freundliche Periode”, la segunda mitad de 
la década de 1670 ha sido uno de los periodos más controvertidos 
para los historiadores e historiadoras que estudian la relación entre 
ambos filósofos. En cuanto a la tesis general de Stein, encuentra una 
respuesta totalmente opuesta en la tesis de Friedmann, quien dedi-
ca una sección de su libro a refutar la lectura de Stein, negando toda 
posibilidad de cualquier tipo de influencia. Dicha lectura se consti-
tuyó como una de las más consolidadas, mientras que la de Stein fue 
fuertemente criticada, pero también mal comprendida. Por nuestra 
parte, destacamos la concepción monista de la substancia que pue-
de encontrarse en algunos de los escritos metafísicos del período 
1675-1676, hoy conocidos como De summa rerum. Allí puede verse 
cómo el problema de la relación entre lo uno y lo múltiple, uno de 
los problemas con mayor pregnancia en su sistema, encontrará en la 
filosofía de Spinoza una formulación de gran atractivo para el joven 
Leibniz. Tal vez el pasaje más spinozista de Leibniz, que muestra de 
manera clara el compromiso con un monismo de la substancia, es 
el que se encuentra en el texto “Que un ser perfecto es posible”. Allí 
Leibniz dice:

todas las cosas se distinguen no como substancias (es decir, 
radicalmente) sino como modos, a partir del hecho de que en 
las cosas que son radicalmente distintas, una de ellas puede 
ser perfectamente entendida sin la otra, es decir, que todos 
los requisitos de una pueden ser entendidos sin que sean en-
tendidos todos los requisitos de la otra [...]. [P]or consiguiente, 
la esencia de todas las cosas es la misma, y las cosas no se di-
ferencian sino en cuanto al modo, lo mismo que una ciudad 
contemplada desde el lugar más alto difiere de la ciudad con-
templada desde el llano.106

Sin embargo, es preciso atender a las limitaciones y especificida-
des de esta etapa que se circunscribe a un período relativamente 

106	 A, VI-3, 573.



143

LA DISPUTA DEL CARTESIANISMO COMO CLAVE DE ESTUDIO...� LEILA JABASE 

corto, a la luz de los diferentes enfoques y desacuerdos que han 
existido a lo largo de la historia. Más precisamente, entre quienes, 
por un lado, ven en De summa rerum un sistema que anuncia las 
doctrinas maduras de Leibniz y que por tanto es una suerte de 
“proto-monadología”, acentuando la continuidad y no la ruptura 
del sistema. Por otro, quienes ven en De summa rerum una doc-
trina spinozista o cercana al spinozismo que, si bien esto no con-
tradice la existencia de conceptos embrionarios que luego podrán 
hallarse en textos posteriores de Leibniz, ellos se encontrarán en 
cierta tensión con aquella. Es decir, ponderamos las restricciones 
que presentan las mismas fuentes, ya que se trata principalmente 
de textos que, aunque llenos de ideas, se encuentran desarrollados 
a medias, a veces de manera oscura, y cuando se los considera en 
su conjunto, pueden resultar contradictorios entre sí. Se trata de 
rasgos que, ciertamente, Leibniz mismo reconocía: “Hay muchas 
cosas esbozadas y emprendidas, pero ejecutadas o llevadas a la 
perfección: a decir verdad, nada”.107 Algo similar escribió sobre el 
Pacidius philalethi de octubre de 1676, y que para algunos comen-
tadores se aplica al conjunto de los textos del De summa rerum: 
“Encontraréis, como se dice, carbón como tesoro; como obras ela-
boradas, hojas dispersas y restos mal expresados de rápidas me-
ditaciones, y para el registro sólo a veces conservados”.108 Igual-
mente, estas “muchas cosas” esbozadas y emprendidas en este 
período, dan cuenta de que hubo una coexistencia de pluralidad 
de ideas que no se resumen ni se explican por la sola cercanía con 
el spinozismo. Por esto mismo, pueden encontrarse otros motivos 
para dudar de que Leibniz haya sostenido siempre una única te-
sis, tanto sobre la relación entre Dios y el mundo, como sobre la 
naturaleza de la substancia. Leibniz admite en más de una oca-
sión la época en la que compartió, por ejemplo, la explicación de 
los átomos de Demócrito, y pueden encontrarse escritos de 1670-71 
en los que se percibe una clara cercanía con el mecanicismo de 
Gassendi o de Hobbes, cuando Leibniz se encontraba componien-
do su Hypothesis physica nova.

107	 Citado en : Baruzi, Jean, Leibniz et l’organisation religieuse de la terre, París, Félix Alcan, 
1907, p. 234. 

108	 Citado en: Fichant, Michel, “Les concepts fondamentaux de la mécanique selon Leibniz 
en 1676”, en Heinekamp, Albert y Mettler, Dieter (eds.), Leibniz à Paris (1672–1676). 
Tome 1: Les Sciences, Wiesbaden, Steiner Verlag, 1978, p. 232



144

Revista Ideas22    ISSN 2451-6910	 #22 NOVIEMBRE DE 2025 - MARZO DE 2026

Ahora bien, la simpatía con el spinozismo disminuye luego de 
que Leibniz tuviera acceso a las últimas cartas de Spinoza a Ol-
denburg durante su viaje a Londres en octubre de 1676, y visitara 
al propio Spinoza en La Haya al mes siguiente. El punto álgido de 
la ruptura puede identificarse cuando lee la Opera posthuma poco 
después de su publicación a principios de 1678, alejándose de las 
hipótesis spinozistas incluidas en el De summa rerum, y direccio-
nándose hacia lo que será su filosofía del llamado “periodo medio”. 
En este sentido pueden entenderse las palabras de Friedmann: 
“parece haber una bisagra: los duros juicios que Leibniz deja caer 
sobre Spinoza en [...] el extracto crítico [de la Opera Posthuma] son 
hitos que anuncian e incluso abren un nuevo período”.109 En efec-
to, el cambio de actitud es muy claro entre De summa rerum y 
sus notas de lectura de la Ética. Ellas contienen la búsqueda de 
una refutación de la primera parte de la obra, casi proposición 
por proposición. Además de hacer anotaciones, transcribe pasajes 
en páginas separadas acompañados de sus propios comentarios 
y, finalmente, reescribe toda la primera parte. Critica la metafí-
sica básica de Spinoza por oscura y contradictoria, formulando, 
en particular, una serie de objeciones a la teoría de los atributos. 
Asimismo, refiere a la teoría de la beatitud y de la eternidad del 
alma de Spinoza, y no está de acuerdo con que nada sobreviva sal-
vo lo que es eterno en la mente, o sea la idea o esencia del cuerpo. 
En efecto, dado que el cuerpo se encuentra siempre en constante 
cambio, le resulta difícil ver cómo su idea puede seguir siendo la 
misma. No obstante, algunos comentadores y comentadoras han 
visto en la lectura que hace de la obra de Spinoza, acotaciones que, 
aunque busquen aclarar supuestos equívocos terminológicos, en 
la mayoría de los casos introducen importantes distorsiones de 
sentido en relación con la intención real de Spinoza. En particu-
lar, para Hart, Leibniz adapta el vocabulario de la Ética a la lógica 
aristotélica y neoescolástica que rige su propio sistema;110 y, para 
Lærke, “lejos de cumplir el objetivo de clarificación, este modo de 
proceder [...] hace imposible cualquier comunicación real entre la 
doctrina de Spinoza y la de Leibniz”.111 

109	 Friedmann, Georges, op. cit., p. 113.
110	 Hart, Alan, “Leibniz on Spinoza’s Concept of Substance” en Studia Leibnitiana, vol. 14, 

no. 1, Franz Steiner Verlag, 1982, p. 77.
111	 Lærke, Mogens, op. cit., pp. 846-847.



145

LA DISPUTA DEL CARTESIANISMO COMO CLAVE DE ESTUDIO...� LEILA JABASE 

Por último, cabe destacar que a finales del siglo XIX y principios 
del XX, hubo un significativo surgimiento de estudios dedicados 
exclusivamente a la relación entre Spinoza y Leibniz. A diferencia 
de los comentadores del pasado, estos estudios implicaron la publi-
cación de trabajos monográficos especializados. Entre ellos, hubo 
quienes argumentaron a favor de una influencia directa de Spinoza 
en la metafísica de Leibniz, otros que negaron toda posibilidad de 
un acercamiento y, por último, —desde una perspectiva más mode-
rada—, hubo quienes plantearon que durante algunos años el ale-
mán tuvo una considerable cercanía con el spinozismo. Sin embar-
go, la gran mayoría de las interpretaciones subsiguientes se incli-
naron por negar cualquier relación entre sus propuestas y, en dicha 
medida, tuvieron por objeto fundamental probar la independencia 
de las tesis de Leibniz e incluso su rechazo continuo al spinozismo. 
Entre ellas, es particularmente destacable la lectura de Friedmann, 
quien sostuvo que ambos filósofos se encuentran “tan alejados que 
muchas veces parecen no comunicarse el uno con el otro”.112 Asi-
mismo, fueron “un ejemplo incomparable de tesis y antítesis en la 
dialéctica de la historia de la filosofía”;113 donde “sus pensamientos 
van [...] en sentidos exactamente contrarios” y, por ello, “estaban 
destinados a chocar violentamente”.114 También Parkinson, quien 
continúa esta idea de un modo incluso más radical, argumenta que 
no hay ningún momento de cercanía al spinozismo —ni siquiera en 
los años parisinos de 1672-1676—, siendo la filosofía leibniziana asi-
mismo opuesta al panteísmo y al determinismo.115 Stuart Brown116 y 
Christia Mercer117 también continúan esta línea interpretativa. Mer-
cer sostiene que Leibniz nunca fue panteísta de ningún tipo: “si bien 
es cierto que estaba fascinado con la metafísica de la Ética y que 
respondió a los detalles del sistema de Spinoza durante gran par-
te de su larga vida, es falso que el panteísmo spinozista le tentara 

112	 Friedmann, Georges, op. cit., p. 204.
113	 Ibíd., p. 35.
114	 Ibíd., p. 296.
115	 Parkinson, George H.R., op. cit., pp. 73-89.
116	 Brown, Stuart, “The Proto-Monadology of the De Summa Rerum” en Brown, Stuart, The 

Young Leibniz and His Philosophy (1646-1676), Dordrecht, Kluwer, 1999, pp. 263-288.
117	 Mercer, Christia, Leibniz’s Metaphysics: Its Origin and Development, Cambridge, 

Cambridge University Press, 2001, pp. 427-460; y “Leibniz and Spinoza on Substance 
and Mode” en Pereboom, Derk (ed.), The Rationalists: Critical Essays on Descartes, 
Spinoza, and Leibniz, Maryland, Rowman & Littlefield, 1999, pp. 273-300.



146

Revista Ideas22    ISSN 2451-6910	 #22 NOVIEMBRE DE 2025 - MARZO DE 2026

seriamente”.118 Por último, Robert M. Adams también atiende a la 
influencia spinoziana en Leibniz.119 Coincidimos parcialmente con 
él que, pese a algunas excepciones en las que se mencionan ciertas 
coincidencias, “la tendencia preponderante en la erudición [...] es 
argumentar que Leibniz fue siempre fundamentalmente opuesto a 
Spinoza”.120 Sin embargo, es preciso remarcar que Adams realiza tal 
diagnóstico a finales de siglo XX, en un momento en el que se da un 
nuevo punto de inflexión en la historia de la recepción de la relación 
entre ambos filósofos. El escenario ha variado considerablemente 
desde entonces, y las lecturas actuales, en general, adoptan posturas 
más intermedias. Existe un número cada vez mayor de intérpretes 
que vuelven a reparar en la idea del período amistoso entre am-
bos sistemas. Aunque, ciertamente, ello no implica necesariamente 
cuestionar la independencia de la filosofía primera de Leibniz ni, 
menos aún, de los conceptos del período maduro. Se destaca, entre 
otras, la tesis que Mark Kulstad presentó en el VI Internationaler 
Leibniz-Kongress de 1994, “Did Leibniz incline toward Monistic Pan-
theism in 1676?”;121 así como la obra monumental de Lærke, Leibniz 
lecteur de Spinoza. La genèse d’une opposition complexe, en la que se 
analizan meticulosamente las fuentes y la historia de la recepción 
de estas.122 Destacamos también la tesis de Rodolfo Fazio, quien sos-
tiene que “la radical oposición que a primera vista se percibe en 
sus sistemas contrasta con un parecido primigenio difícil de pre-
cisar”,123 y analiza la posible influencia positiva de la metafísica de 
Spinoza en el desarrollo de la noción leibniziana de substancia. En 
particular, evalúa que la lectura de la Ética por parte de Leibniz 
en 1678 tiene relevancia a la hora de comprender la reforma en el 
concepto de substancia que el propio filósofo alemán declara haber 
llevado adelante a partir de 1679.124

118	 Ibíd., p. 273.
119	 Adams, Robert M., Leibniz: Determinist, Theist, Idealist, Oxford, Oxford University 

Press, 1994, pp. 123-134.
120	 Ibíd., p. 125.
121	 Kulstad, Mark, “Did Leibniz Incline Toward Monistic Pantheism in 1676?” en VI 

Internationaler Leibniz-Kongress: Leibniz und Europa, Hannover, Gottfried-Wilhelm-
Leibniz-Gesellschaft, 1994, pp. 424-428.

122	 Lærke, Mogens, op. cit.
123	 Fazio, Rodolfo, “Leibniz lector de la Ética: el papel de Spinoza en la reforma leibniziana 

de la noción de substancia”, Ideas. Revista de filosofía moderna y contemporánea, Nº3, 
2016, p. 86.

124	 Igualmente, destacamos los trabajos reunidos en “Leibniz frente a Spinoza. Una 



147

LA DISPUTA DEL CARTESIANISMO COMO CLAVE DE ESTUDIO...� LEILA JABASE 

IV.	 Consideraciones finales

La lectura que aquí hemos propuesto se inscribe en la línea de estu-
dios contemporáneos que buscan revalidar la tesis de una recepción 
inicial positiva de Spinoza por parte del joven Leibniz, seguida de 
una marcada ruptura tras la lectura de la Opera Posthuma. Asimis-
mo, las diferencias interpretativas tan pronunciadas que, como he-
mos mostrado, pueden encontrarse a lo largo de más de trescientos 
años de historia, pueden explicarse por al menos dos variables prin-
cipales. Por un lado, por la complejidad del problema que constituye 
la relación entre ambos filósofos donde no solo se juegan importan-
tes compromisos metafísicos, sino que la misma se inscribe en un 
contexto teológico-político difícil. Es decir, existieron constantes 
acusaciones cruzadas, así como una marcada actitud ambivalente 
de Leibniz en lo que respecta a sus declaraciones sobre Spinoza y 
el spinozismo, que variaban entre el elogio y el desprecio, según la 
fecha y el receptor al que iban dirigidas. Por otro lado, por la apari-
ción de cada vez más textos de Leibniz, antes inéditos y, por tanto, 
inaccesibles a los estudiosos y estudiosas de otros períodos, los cua-
les se suman a un ya extenso y abultado corpus leibniziano. 

Por nuestra parte, examinamos la relación filosófica entre Leib-
niz y Spinoza a través de los diversos personajes que nutrieron el 
escenario y el contexto histórico del problema. Esto nos permitió de-
terminar el papel central del cartesianismo como eje articulador de 
dicha relación. Establecer esta intersección ayuda no solo compren-
der a sus diferencias, sino también a identificar preocupaciones co-
munes, como la sustancia y la causalidad. La ambivalencia de Leib-
niz hacia Spinoza no debe entenderse como una contradicción, sino 
como una clave para desentrañar la riqueza de su diálogo filosófi-
co. Igualmente, frente a las diversas interpretaciones historiográfi-
cas y filosóficas que reviste, consideramos que esta problemática, 
lejos de haberse agotado, sigue necesitando ser explorada. De este 
modo, buscamos aportar una nueva luz no solo sobre las diferencias 

interpretación panorámica”, en los que se buscar abordar colectivamente una variedad 
de lecturas: Cf. Cabañas, Leticia y Esquisabel, Oscar (eds.), Leibniz frente a Spinoza. 
Una interpretación panorámica, Granada, Comares/UCA, 2014). Así como el estudio de 
Narváez, Mario, quien repara en la relación de Spinoza con Leibniz y Tschirnhaus, y 
analiza el interés de ambos en la cuestión del método y de la definición en Spinoza. Cf. 
Narváez, Mario, “La teoría de la definición en Leibniz, Spinoza y Tschirnhaus”, Revista 
Latinoamericana de Filosofía, Nº 46, Vol. 1, 2020, pp. 109-129. 



148

Revista Ideas22    ISSN 2451-6910	 #22 NOVIEMBRE DE 2025 - MARZO DE 2026

irreconciliables, sino también respecto de sus afinidades, con el ob-
jeto de mostrar hasta qué punto puede encontrarse en ambos filó-
sofos preocupaciones comunes. En cuanto al esfuerzo posterior de 
Leibniz por “destruir” el spinozismo, nos parece sugerente en lo que 
respecta a la manera en que el pensamiento de uno se refracta en el 
del otro. No solo por ser una filosofía con la que Leibniz compartió 
compromisos metafísicos en el pasado, sino ante todo por ser tan 
opuesta a su vocación conciliatoria, por la que es tan conocido. En 
efecto, la de Spinoza es la única doctrina filosófica de envergadura 
que es completa y explícitamente excluida de lo que suele denomi-
narse como su “eclecticismo conciliatorio”.125 Es decir, su pretensión 
de integrar toda la tradición filosófica al seno de su propio sistema, 
al modo de un centro de perspectiva en el que todas las doctrinas 
se encontrarían reunidas. Sin embargo, es claro que la asociación a 
Spinoza impediría a Leibniz que sus propias ideas filosóficas fueran 
bien recibidas, teniendo en cuenta el sistema teológico-político de 
una época que ambos compartían.

125	 Cf. GP IV, 523-524.



149

LA DISPUTA DEL CARTESIANISMO COMO CLAVE DE ESTUDIO...� LEILA JABASE 

Bibliografía

Adams, Robert M., Leibniz: Determinist, Theist, Idealist, Oxford, Oxford 
University Press, 1994.

Arthur, Richard T.W., “Introduction” en Arthur, Richard T.W. (ed. y trad.), 
The Labyrinth of the Continuum: Writings on the Continuum Problem, 
1672–1686, New Haven, Yale University Press, 2001, pp. xxiii–lxxxviii.

Baruzi, Jean, Leibniz et l’organisation religieuse de la terre, París, Félix Al-
can, 1907.

Bayle, Pierre, Diccionario histórico y crítico. Selección, Buenos Aires, El 
Cuenco de Plata, 2010.

Beiser, Frederick, The Fate of Reason: German Philosophy from Kant to 
Fichte, Cambridge, MA, Harvard University Press, 1987.

Belaval, Yvon, “Leibniz lecteur de Spinoza,” Archives de Philosophie, 
Nº46,1983, pp. 531–552.

Bell, David, Spinoza in Germany from 1670 to the Age of Goethe, London, 
Institute of Germanic Studies, University of London, 1984.

Bredenburg, Johannes, Enervatio Tractatus Theologico-Politici, una cum 
demonstratione, geometrico ordine disposita, Naturam non esse 
Deum, Rotterdam, 1675.

Brown, Stuart, “The Proto-Monadology of the De Summa Rerum” en Brown, 
Stuart, The Young Leibniz and His Philosophy (1646-1676), Dordrecht, 
Kluwer, 1999, pp. 263-288.

Bunge, Wiep van, Spinoza Past and Present: Essays on Spinoza, Spinozism, 
and Spinoza Scholarship, Leiden, Brill, 2012.

Cabañas, Leticia, Esquisabel, Oscar (eds.), Leibniz frente a Spinoza. Una in-
terpretación panorámica, Granada, Comares/UCA, 2014.

Fazio, Rodolfo, “Leibniz lector de la Ética: el papel de Spinoza en la refor-
ma leibniziana de la noción de substancia”, Ideas. Revista de filosofía 
moderna y contemporánea, Nº3, 2016, pp. 86-108.

Fichant, Michel, “Les concepts fondamentaux de la mécanique selon Leib-
niz en 1676”, en Heinekamp, Albert y Mettler, Dieter (eds.), Leibniz 
à Paris (1672–1676). Tome 1: Les Sciences, Wiesbaden, Steiner Verlag, 
1978, pp. 219-232.



150

Revista Ideas22    ISSN 2451-6910	 #22 NOVIEMBRE DE 2025 - MARZO DE 2026

Förster, Eckart, Melamed, Yitzhak Y., “Introduction” en Förster, Eckart y 
Melamed, Yitzhak Y. (eds.), Benedictus de Spinoza and German Idea-
lism, Cambridge, Cambridge University Press, 2012.

Friedmann, Georges, Leibniz et Spinoza, Paris, Gallimard, 1946.

Foucher de Careil, Louis A, Réfutation inédite de Spinoza par Leibniz, 
précédée d�un mémoire, Paris, Briere, 1854.

---, “Introduction” en Foucher de Careil, Louis Alexandre (ed.), Nouvelles 
Lettres et Opuscules inédits de Leibniz, Paris, Auguste Durand, 1857.

Goldembaum, Ursula, “Transubstantiation, Physics and Philosophy at the 
Time of the Catholic Demonstrations,” en Brown, Stuart (ed.), The 
Young Leibniz and His Philosophy, Dordrecht, Kluwer Academic Pu-
blishers, 1999, p. 92.

Gootjes, Albert, “The First Orchestrated Attack on Spinoza: Johannes Mel-
chioris and the Cartesian Network in Utrecht,” Journal of the His-
tory of Ideas, Vol. 79, No. 1 (2018), pp. 23–43.

Groot Placaet-Boek vervattende de placaten... van de Staten Generael der 
Vereenigde Nederlanden ende van de... Staten van Holkndt, III, ’s 
Gravenhage, 1658–1796, 9 vols., p. 523–54.

Hart, Alan, “Leibniz on Spinoza’s Concept of Substance” en Studia Leibni-
tiana, vol. 14, no. 1, Franz Steiner Verlag, 1982, pp. 73-86.

Hofmann, Joseph E. Leibniz In Paris 1672-1676. His Growth to Mathematical 
Maturity, Londres, Cambridge University Press, 1974.

Israel, Jonathan, La ilustración radical. La filosofía y la construcción de la 
modernidad, 1650�1750, Ciudad de México, Fondo de Cultura Econó-
mica, 2017, pp. 351–533.

---, “The Banning of Spinoza’s Works in the Dutch Republic (1670–1678),” 
en Bunge, Wiep van y Klever, Willem (eds.), Disguised and Overt Spi-
nozism around 1700, Leiden, Brill, 1995, pp. 3-14.

---, The Dutch Republic: Its Rise, Greatness, and Fall 1477–1806, Oxford, 
Oxford University Press, 1995.

Jacobi, Friedrich Heinrich, Über die Lehre des Spinoza in Briefen an den 
Herrn Moses Mendelssohn, 1785.

Kolakowski, Leszek, Chrétiens sans église: La conscience réligieuse et le 
lien confessionnel au 17e siècle, Paris, Gallimard, 1969, pp. 206–225.

Krop, Henri, “Spinoza and the Calvinistic Cartesianism of Lambertus van 
Velthuysen,” en Studia Spinozana, Vol. 15, Spinoza and Dutch Carte-
sianism, Würzburg, Königshausen & Neumann, 2006, pp. 107–132.

Kulstad, Mark, “Did Leibniz Incline Toward Monistic Pantheism 
in 1676?” en VI Internationaler Leibniz-Kongress: Leibniz und 



151

LA DISPUTA DEL CARTESIANISMO COMO CLAVE DE ESTUDIO...� LEILA JABASE 

Europa, Hannover, Gottfried-Wilhelm-Leibniz-Gesellschaft, 
1994, pp. 424-428.

Lærke, Mogens, Leibniz lecteur de Spinoza. La genèse d’une opposition com-
plexe, Paris, Honoré Champion, 2008.

Lange, J. Joachim, Causa Dei et religionis naturalis adversus atheismum, 
Halle Saxonum, 1727. [Facsímil en Wolff, Christian, Gesammelte 
Werke, vol. 3/17, Hildesheim, Georg Olms Verlag, 1984.]

Leibniz, Gottfried W., Leibniz-Thomasius. Correspondance 1663-1672, Ri-
chard Bodéüs (ed.), París, Vrin, 1993 (LT).

---, Die philosophischen Schriften, ed. C.I. Gerhardt, 7 vols., Berlin, Weid-
mann, 1875–1890 (GP).

---, Sämtliche Schriften und Briefe, ed. Deutsche Akademie der Wissens-
chaften zu Berlin, Berlin, Akademie-Verlag, 1923– (A).

---, Leibniz-Thomasius: Correspondance 1663–1672, ed. Richard Bodéüs, 
París, Vrin, 1993.

Malebranche, Nicolas, Oeuvres, 2 vols., Paris, Gallimard, 1979–1992.

Meinsma, Koenraad O., Spinoza et son cercle: étude critique historique sur 
les hétérodoxes hollandais, Paris, Vrin, 1983.

Mendelssohn, Moses, Debate sobre Spinoza, Solé, María Jimena (trad.), Cór-
doba, Encuentro Grupo Editor, 2010.

Mercer, Christia, “Leibniz and Spinoza on Substance and Mode” en Pere-
boom, Derk (ed.), The Rationalists: Critical Essays on Descartes, Spino-
za, and Leibniz, Maryland, Rowman & Littlefield, 1999, pp. 273-300.

---, Leibniz’s Metaphysics: Its Origin and Development, Cambridge, Cambri-
dge University Press, 2001.

Moreau, Pierre-François y Lærke, Mogens, “Spinoza’s Reception” en Ga-
rrett, Don (ed.), The Cambridge Companion to Spinoza, Cambridge, 
Cambridge University Press, 2022, pp. 405-443.

Morfino, Vittorio, “Lo spinozismo di Leibniz. Linee di una ricostruzione 
delle storia della questione” en ACME, vol. 49, no. 3, 1996, pp. 55-82.

Melchioris, Johannes, Epistola ad amicum, contiens censuram libri, cui 
titulus: Tractatus theologico-politicus, Utrecht, Cornelius Noenaert, 
1671.

Narváez, Mario, “La teoría de la definición en Leibniz, Spinoza y Tschir-
nhaus”, Revista Latinoamericana de Filosofía Nº46, Vol. 1, 2020, pp. 
109-129.

Nyden-Bullock, Tammy, “Radical Cartesian Politics: Velthuysen, De la 
Court and Spinoza,” en Studia Spinozana, Vol. 15, Spinoza and 



152

Revista Ideas22    ISSN 2451-6910	 #22 NOVIEMBRE DE 2025 - MARZO DE 2026

Dutch Cartesianism, Würzburg, Königshausen & Neumann, 
2006, pp. 35–65.

Parkinson, George H.R., “Leibniz’s Paris Writing in Relation to Spinoza” 
en Leibniz a Paris (1672-1676), Studia Leibnitiana Supplementa, vol. 
18, no. 2, Wiesbaden, Felix Steiner Verlag, 1978, pp. 73-89.

Ramsay, Andrew M., “Appendix to the Foregoing Work Containing a Re-
futation of the First Book of Spinoza’s Ethics by Which the Whole 
Structure Is Undermined,” en The Philosophical Principles of Natu-
ral and Revealed Religion, Unfolded in a Geometrical Order, Glas-
gow, Robert Foulis, 1748, pp. 425–541.

Regius, Johannes, Cartesius verus spinozismus architectus, Amstelodami, 
B. Lakeman, 1723.

Spinoza, Baruch, Obras Completas. Biografías, trad. Antonio Domínguez, 
Madrid, ViveLibro, 2015.

Spruit, Leen y Totaro, Pina (eds.), The Vatican Manuscript of Spinoza’s 
Ethica, Leiden/Boston, Brill, 2011.

Stenonis, Nicolai, “Ad novae philosophiae reformatorem de vera philo-
sophia epistola,” en Meyer, W. (ed.), Chronicon Spinozanum, vol. 1, 
1921, pp. 31–43.

Solé, Jimena, Spinoza en Alemania (1670-1789). Historia de la Santificación 
de un Filósofo Maldito, Córdoba, Brujas, 2011.

Stein, Ludwig, Leibniz und Spinoza, Berlin, G. Reimer, 1890.

Thomasius, Jakob, “Adversus anonymum, de libertate philosophandi,” en 
Thomasius, Christian (ed.), Dissertationes LXIII, Halæ Magdeburgi-
cæ, Johannis Friderici Zeitleri, 1670/1693, pp. 571–584.

Tschirnhaus, E. Walther von, Medicina mentus sive Tentamen genuinæ 
Logicæ, Amstelædami, Apud Albertum Magnum, & Joannem Rieu-
werts Juniorem, 1687.

Toland, John, Letters to Serena, London, Bernard Lintot, 1704.

Vernière, Paul, Spinoza et la pensée française avant la Révolution, Paris, 
PUF, 1954.

Versé, Nicolas Antoine de. L’Impie convaincu ou Dissertation Contre Spino-
sa dans laquelle on réfute les fondements de son athéisme, Amster-
dam, Crélie, 1684.

Wachter, Johann G., Elucidarius cabalisticus, sive reconditae Hebraeorum 
philosophiae brevis et succincta recensio, Rome, 1706. [Facsímil en 
Schröder, W. (ed.), Freidenker der europäischen Aufklärung, vol. 
I-2, Stuttgart-Bad Cannstatt, Frommann-Holzboog, 1995].


