Primavera de 2020 ISSN 2451-6910

Ideds

12Revista de filosofia moderna y contemporanea

Un circulo en la filosofia
politica argentina reciente
\‘ FEDERICO VICUM

La recepcién de Bergson
en Argentina
PAULA JIMENA SOSA

La distincién de la eternidad,
la duracién y el tiempo en los
Pensamientos metafisicos y
los Principios de la filosofia
de Descartes de Spinoza
GUILLERMO SIBILIA

chner, Foucault y el problema
de la hipdtesis represiva
JOAQUIN ALFIERI

Derrida <> Lacan
¢de qué escritura se trata?
ZCLAUDIA GONZALEZ AJA

erontologia saussureana: lo que
Derrida no ley6 en el Curso de

lingiiistica general
PATRICE MANIGLIER

litancia. Organizaciénypoder

popular
Fichte o el yo encarnado en.el mundo
mtersub}etﬁo

a'senS/b/% Neoliberalismd,
populismaf
y el reverso de lo politicg:
mor frente a la modernidad
pésito de Spinoza, Bergsan,
,é Deleuze y Negri
I De la Logophonie comme chant du
- . $/gne
~ Manifiesto por un comparativismo sgper/or
en filosofia, seguido de Meditaciones
posmetafisicas




Ideas'

2Revista de filosofia moderna y contemporénea
Indexada en ERIH Plus / Latindex Catdlogo / The Philosopher’s Index /Red LatinREV - FLACSO Argentina

una publicacion de RAGIF Ediciones

ISSN 2451-6910

Frecuencia semestral

Afilo 5 - Numero 12

niimero 12 - noviembre de 2020 - abril de 2021

GRUPO EDITOR

Celia Cabrera
(Consejo Nacional de Investigaciones Cientificas y Técnicas - Academia Nacional de Ciencias de Buenos Aires - Argentina)

Julidn Ferreyra
(Consejo Nacional de Investigaciones Cientificas y Técnicas - Universidad de Buenos Aires - Argentina)

Mariano Gaudio
(Universidad de Buenos Aires - Argentina)

Verodnica Kretschel
(Consejo Nacional de Investigaciones Cientificas y Técnicas - Academia Nacional de Ciencias de Buenos Aires -
Universidad de Buenos Aires - Argentina)

Natalia Lerussi
(Consejo Nacional de Investigaciones Cientificas y Técnicas - Universidad de Buenos Aires - Argentina)

Rafael Mc Namara
(Universidad Nacional del Comahue - Consejo Nacional de Investigaciones Cientificas y Técnicas - Centro de Estudios y
Actualizacién en Pensamiento Politico, Decolonialidad e Interculturalidad - Argentina)

Andrés Osswald
(Consejo Nacional de Investigaciones Cientificas y Técnicas - Academia Nacional de Ciencias de Buenos Aires -
Universidad de Buenos Aires - Argentina)

Sandra Viviana Palermo
(Universidad Nacional de Rio Cuarto - Consejo Nacional de Investigaciones Cientificas y Técnicas - Argentina)

Matias Soich
(Consejo Nacional de Investigaciones Cientificas y Técnicas - Universidad de Buenos Aires - Argentina)

Maria Jimena Solé
(Consejo Nacional de Investigaciones Cientificas y Técnicas - Universidad de Buenos Aires - Argentina)

DIRECTOR GENERAL

]ulién Ferreyra (Consejo Nacional de Investigaciones Cientificas y Técnicas - Universidad de Buenos Aires - Argentina)
SECRETARIO DE REDACCION
Matias Soich (Consejo Nacional de Investigaciones Cientificas y Técnicas - Universidad de Buenos Aires - Argentina)

DIRECTOR WEB

Andrés Osswald (Consejo Nacional de Investigaciones Cientificas y Técnicas - Academia Nacional de Ciencias de
Buenos Aires - Universidad de Buenos Aires - Argentina)

DISENO
Juan Pablo Fernandez

www.revistaideas.com.ar

MmalL ideasrevistadefilosofia@gmail.com

FACEBOOK Revistaldeas

TWITTER @IdeasRevista

DIRECCION POSTAL  Dr. Nicolds Repetto 40 PB “B” (1405) CABA - Argentina

RAGIF. RED ARGENTINA DE GRUPOS DE INVESTIGACION EN FiLoSoFiA www.ragif.com.ar

GRUPO COLABORADOR

Claudia Aguilar

(Consejo Nacional de Investigaciones Cientificasy
Técnicas - Universidad de Buenos Aires - Argentina)
Sebastidn Amarilla

(Universidad de Buenos Aires - Argentina)

Lucia Gerszenzon

(Consejo Nacional de Investigaciones Cientificasy
Técnicas - Universidad de Buenos Aires - Argentina)
Solange Heffesse

(Universidad de Buenos Aires - Argentina)
Alejandro Lumerman

(Universidad Nacional de Lomas de Zamora - Argentina)
Pablo Moscon

(Consejo Nacional de Investigaciones Cientificasy
Técnicas - Universidad de Buenos Aires - Argentina)
Pablo Pachilla

(Consejo Nacional de Investigaciones Cientificas 'y
Técnicas - Universidad de Buenos Aires - Argentina -
Paris VIII)

Ivén Paz

(Universidad de Buenos Aires - Argentina)
Gonzalo Santaya

(Consejo Nacional de Investigaciones Cientificas y
Técnicas - Universidad de Buenos Aires - Argentina)
Alan Patricio Savignano

(Consejo Nacional de Investigaciones Cientificasy
Técnicas - Academia Nacional de Ciencias de Buenos
Aires - Universidad de Buenos Aires - Argentina)
Anabella Schoenle

(Universidad de Buenos Aires - Argentina)
Micaela Szeftel

(Consejo Nacional de Investigaciones Cientificas 'y
Técnicas - Universidad de Buenos Aires - Argentina)

DONACIONES

COMITE ASESOR

Emiliano Acosta

(Vrije Universiteit Brussel - Universiteit Gent - Bélgica)
Fernando Bahr

(Universidad Nacional del Litoral - Argentina)
Monica Cragnolini

(Universidad de Buenos Aires - Argentina)

Jorge Dotti t

(Universidad de Buenos Aires - Argentina)

Jorge Eduardo Ferndndez

(Universidad Nacional de San Martin - Argentina)
Leiser Madanes

(Universidad Nacional de La Plata - Argentina)
Silvia Lujan Di Sanza

(Universidad Nacional de San Martin - Argentina)
Diana Maria Léopez

(Universidad Nacional del Litoral - Argentina)
Philippe Mengue

(Université Populaire d’Avignon - Francia)
Esteban Mizrahi

(Universidad Nacional de La Matanza - Argentina)
Dorothea Olkowski

(University of Colorado - Estados Unidos)
Faustino Oncina Coves

(Universidad de Valencia - Espafia)

Lenin Pizarro

(Universidad de Valparaiso - Chile)

Graciela Ralén de Walton

(Universidad Nacional de San Martin - Argentina)

Jacinto Rivera de Rosales

(Universidad Complutense de Madrid y Universidad de
Educacién a Distancia de Madrid - Espafia)
Rosemary Rizo Patrén

(Pontificia Universidad Catdlica del Pert - Pert)
Vicente Serrano Marin

(Universidad Austral de Chile - Chile)

Roberto Walton

(Universidad de Buenos Aires - Argentina)

Jason Wirth

(University of Seattle - Estados Unidos)

Antonio Zirién Quijano

(Universidad Nacional Auténoma de México - México)

Ideas, revista de filosofia modernay contempordnea es una publicacién semestral gratuita. Como tal,
se financia con la colaboracién voluntaria de sus lectorxs. Pero también es un proyecto editorial en el
que proliferan muchos otros proyectos (RAGIF y RAGIF Ediciones), que queremos seguir compartien-
do con ustedes sin renunciar a la gratuidad. Es por eso que convocamos a contribuir voluntariamente
al financiamiento de este emprendimiento a través de las diversas opciones que ofrecemos en el si-
guiente enlace: http://ragif.com.ar/suscripciones-donaciones/

* %k %

Esta edicion se realiza bajo la licencia de uso creativo compartido o Creative Commons:
@@@ “Atribucion-Compartirlgual 4.0 Internacional”. Estd permitida la copia, distribucion,
exhibicién y utilizacién de la obra, sin fines comerciales, bajo las siguientes condiciones:

Atribucion: se debe mencionar la fuente (titulo de la obra, autores, editorial, ciudad, afio),
proporcionando un vinculo a la licencia e indicando si se realizaron cambios.



mailto:ideasrevistadefilosofia@gmail.com

tapa Barrio La Esperanza de Pablo Podesta, fotografia de Tamara Grinberg, abril de 2020

Tamara Grinberg es de Villa Maipu, Gral. San Martin, Provincia de Buenos Aires. Es-
tudié en la Escuela de Artes Visuales Antonio Berni, donde se gradué como Profesora de
Artes Visuales con Especializacién en Grabado. Después realizé la Licenciatura en Artes
en la Universidad Nacional de San Martin (UNSAM) y en paralelo comenzé su formacion
fotogréfica con la Diplomatura en Fotografia a cargo de Juan Travnik y Sebastidn Szyd,
también en UNSAM. Continud con talleres y cursos de fotografia de autor. En 2019 culmi-
no6 su formacion en la Asociacién de Reporteros Graficos de Argentina (ARGRA). Actual-
mente se desempefia como fotégrafa de prensa. Es docente bonaerense y dicta talleres de
Ensayo Fotografico para grupos reducidos. Se especializa en Talleres de Fotografia para
nifies y adolescentes.

editorial ricinas

articulos ricinaiz

1. Un circulo en la filosofia politica argentina reciente
FEDERICO VICUM PAGINA 14

2. Larecepcion de Ber%son en Argentina: la mediacion espafiola
y las lecturas de la generacion de 1910
PAULA JIMENA SOSA PAGINA 82

3. La distincion de la eternidad, la duracidn y el tiempo en los
Pensamientos metafisicos y los Principios de la filosofia de Descartes
de Spinoza
GUILLERMO SIBILIA PAGINA 124

4. Rozitchner, Foucault y el problema de la hip6tesis represiva
JOAQUIN ALFIERI PAGINA 154

5. Derrida <> Lacan ¢de qué escritura se trata?
CLAUDIA GONZALEZ AJA PAGINA 184

6. Terontologia saussureana: lo qlue Derrida no ley6 en el
Curso de lingiiistica genera
PATRICE MANIGLIER PAGINA 210

reSeNAS pPAcINA 239

1. Fenomenologia del Espiritu militante
SEBASTIAN AMARILLA PAGINA 240
Resefia de Selci, Damian, Teoria de la militancia. Organizacion y poder popular, Buenos Aires,
Editorial Las cuarentay El rio sin orillas, 2018, 195 pp.

2. Fichte y la filosofia de la intersubjetividad de la conciencia encarnada
LEONEL SERRATORE PAGINA 247
Resefia de Lopez-Dominguez, Virginia, Fichte o el yo encarnado en el mundo intersubjetivo,
Buenos Aires / México, RAGIF Ediciones / UNAM, 2020, 375 pp.

3. En busca de una politica plebeya
JULIAN FERREYRA PAGINA 258
Resefia de Sztulwark, Diego, La ofensiva sensible. Neoliberalismo, populismo
y el reverso de lo politico, Buenos Aires, Caja Negra, 2019, 186 pp.

4. Vitalismo conceptual y ontologia practica
IVAN PAZ PAGINA 263
Resefia de Ezcurdia, José, Cuerpo y amor frente a la modernidad capitalista: a propdsito de
Spinoza, Bergson, Deleuze y Negri, Ciudad de México, Editorial Itaca, 2018, 218 pp.

5. Racionalismo giroscépico
GONZALO SANTAYA PAGINA 269
Resefia de Gouin, Jean-Luc, Hegel. De la Logophonie comme chant du signe, Quebec, Presses de
I'Université Laval, 2018, 314 pp.

6. Acontecimiento y sistema
PABLO NICOLAS PACHILLA PAGINA 278
Resefia de Maniglier, Patrice, Manifiesto por un comparativismo superior en filosofia, sequido de
Meditaciones posmetafisicas, traduccion de Diego Abadi, Buenos Aires, Isla Desierta, 2020, 175 pp.

normas y politicas editoriales ricina2s7



editorial

e pronto, el futuro se oscurecié por completo, deciamos

en el ultimo editorial. Corria el mes de mayo de 2020, y

toda prevision habia sido cancelada por la emergencia de
la pandemia. Un acontecimiento: nadie lo vio venir, y de pronto el
tiempo se habia salido de sus goznes. S6lo quedaba ver si estaria-
mos a la altura. Seis meses después, el futuro se empieza a entre-
ver bajo la forma de una vacuna cargada de incertidumbres (obje-
tivas y subjetivas), pero que inyecta fuertes dosis de esperanza en
aquel escenario desolado. Si bien aun brumoso, si bien aun tras un
vidrio esmerilado, si bien tras un camino plagado de cadaveres, su-
frimiento, desasosiego y soledad, el porvenir parece desperezarse.
El presente, pese a ello, continua desquiciado, quizds mas aun que
entonces, azotado por los meses de encierro (ese encierro que tam-
bién estd cuando estamos afuera, que nos acompafia cuando lo rom-
pemos, por motivos mas o menos esenciales), de miedo, de ruptura
de la cotidianidad, de pérdida del contacto con otros cuerpos y pie-
les, de cotidiana conciencia de toda la precariedad de nuestra exis-
tencia, y de la humanidad toda, de anillo en anillo del infierno, de
nosotrxs, privilegiadxs aun en nuestro dolor y nuestras carencias,
hasta 1xs mas desamparadxs en su hacinamiento y cara a cara con
el horror, el hambre y la muerte. Nos aturden la inmediatez de los
sentimientos, las urgencias, la zozobra, lo intolerable de una situa-
cion que no cesa de prolongarse y cuyo final se hunde en las brumas
(como esas pinturas chinas donde no se ve ni la base ni la cima de
los edificios). Todos los limites se difuminan en el encierro: trabajo
y esparcimiento, familia y escuela, lo intolerable y lo aceptable. La

EDITORIAL

absolutizacion de los limites espaciales (externos) acarrea el borra-
miento de los personales y sociales. SAlo lo esencial, decimos. Pero,
¢qué es lo esencial? ¢Cual es la esencia de lo esencial? La pandemia
distorsiona todo, y la distorsion arroja sus temblores en nuestra
percepcion, nuestra sensibilidad, nuestro entendimiento, nuestra
razon. El caos amenaza nuestra subjetividad, nuestras relaciones e
incluso el orden social.

Es dificil construir conceptos en este contexto. No hubo apoca-
lipsis, pero tampoco sucedio lo que se podria desprender de las fan-
tasias optimistas que anunciaban un derrumbe del capitalismo, un
resurgimiento inexorable del Estado en la practica y en el sentido
comun, un renacimiento de la naturaleza ante el lapsus forzado de
su acoso por parte del hombre y sus maquinas, y otras utopias mun-
danas. Las intervenciones de los vivillos que ya lo habian visto todo,
para quienes nada es acontecimiento sino todo prevision que con-
firma sus presagios oscuros, tampoco aparecen como tierra fértil
para el pensamiento y la exigencia ética de estar a la altura del acon-
tecimiento que nos atraviesa. Nuestro lado nihilista se despierta:
todos los limites se difuminan, y de pronto todo da lo mismo.

Estas paginas editoriales -ya lo hemos dicho- surgen siempre de
reuniones donde intentamos ejercer el pensamiento colectivo, luego
pulidas y repasadas en intercambios escritos, casi epistolares. La
reunion virtual de esta vez se tornaba sin cesar en una instancia de
catarsis, donde primaban sea el relato de nuestra experiencia per-
sonal, sea nuestra evaluacion sobre la gestion gubernamental de la
crisis sanitaria. ¢Como extraer de alli algun concepto? Tan ahoga-
dxs, tan abrumadxs. ;Y si no hay nada que podamos pensar?

El desarrollo de la pandemia parece enfrentarnos a una doble
pinza: por un lado, un imperativo moral-sanitario, un imperativo
medicinal-kantiano que nos exhorta a mantenernos estrictamen-
te aisladxs y a pugnar por su universalizacién, por la concrecion
de una sociedad de seres humanos libres donde todxs actuen por
deber, sin cesar, al menos hasta que esto termine, respetando una
cuarentena estricta, y exigiendo al Estado que despliegue los mas
sofisticados e inclementes dispositivos de disciplina y control para
hacerlo realidad a través de la coaccion; por otro lado, el nihilismo
libertario donde “ya fue todo”, hacia el cual nos arroja la imposibi-
lidad de cumplir ese deber ser puro, y en el que cualquier accion
estd justificada por la nada, la ausencia de valores y perspectivas.



Ideas'?, revista de filosofia moderna y contemporénea #12 NOVIEMBRE DE 2020 - ABRIL DE 2021

Larazon nos acerca al primer polo, pese a que implica un gran desa-
pego con los afectos y nos convierte en vigilantes, juzgadores e im-
pulsores de castigos a quienes no cumplan con ese imperativo mo-
ral-sanitario; nuestra sensibilidad y nuestros cuerpos se inclinan
hacia el segundo, ante nuestros ojos sin embargo horrorizados por
sentirnos tan cerca de sus exponentes mas radicalizadxs, 1xs que se
arrojan desenfrenadxs a la quema de barbijos y la indiferencia ante
la muerte y el sufrimiento del otrx, en una suerte de dramatizacion
de un serior de las moscas global.

Es cierto que desde ambos polos se han observado aportes y sig-
nos benéficos. El Estado no solo fue herramienta de sometimiento,
la sanidad no fue s6lo control al servicio de un deber ser incle-
mente. Hubo apoyo, rescate, planificacion, contencion de dafios.
La medicina nos fue trayendo profilaxis, tratamiento y perspec-
tiva de inmunizacion. El accionar del Estado, a veces invisible,
pero mayormente invisibilizado, evité que la situacion social es-
talle en un contexto de aumento de la desocupacion, la pobreza
y la vulnerabilidad (secuelas de un esquema neoliberal de con-
centracion y exclusion). Hubo, claro, insuficiencias, demoras, fa-
llos. Pero el elefante reumatico sostuvo un universo social que se
desmoronaba. En el otro extremo, las bases no solo produjeron
reclamos libertarios irracionales o deseos privados como salir a
correr, cenar en un restaurante aunque sea clandestino y tomar
cerveza en bares. También diversas militancias encontraron en
la adversidad la ocasion para visibilizar reclamos que, al mismo
tiempo, se hicieron mas urgentes que nunca: se puso en el tapete
la concentracion de la riqueza (mientras la diferencia entre 1xs
mas ricxs y 1xs mas pobres se sigue incrementando); se arrojo luz
sobre las nefastas condiciones habitacionales de 1xs mas desposei-
dxs y el hacinamiento en las villas miseria; se amplifico la lucha
por un techo y una parcela de tierra donde poder desarrollar las
condiciones minimas de existencia; en el area de la salud mental,
cobro fuerza la denuncia del encierro como herramienta terapéu-
tica hegemonica; la militancia trans logré amplificar la escucha
de su precaria situacion como colectivo, encontrando un amparo
vital en el decreto presidencial de cupo laboral estatal; en ecolo-
gia, el grito de la tierra alcanzo estridencia inédita y las militan-
cias ambientalistas abrieron perspectivas de hegemonia, en tanto,
por una parte, la pandemia no puede ser escindida del modo de

EDITORIAL

produccion alimenticio a nivel global; y en tanto, por otra parte,
la conciencia de que estamos cabalgando sobre la espalda de un
tigre se puso en evidencia incluso para ojos testarudamente ce-
rrados (con los incendios forestales y las zoonosis como algunos
de sus indices).

Mas alla de estos resplandores promisorios en cada una de sus
pinzas, la encrucijada entre el imperativo sanitario y el nihilismo
libertario nos pone una y otra vez ante una alternativa imposi-
ble. La respuesta filosofica mdas atinada ante los dualismos fatales
es desmontarlos, y hacer aparecer no una via intermedia (que solo
confirma el dualismo de origen), sino una nueva manera de pensar
la cuestion donde ese dualismo pierda su sentido. El rol del saber
médico (y cientifico en general) debe encontrar un lugar nuevo en
una constelacion que no lo condene al pulpito del deber ser (y de he-
cho, en el discurso de Ixs epidemiologxs y virologxs se observa cre-
cientemente este desplazamiento). La libertad debe encontrar en la
comunidad su lugar de desarrollo y potencia, y no de debilitamiento
y servidumbre (solxs, aisladxs, es cuando somos siervxs, desampa-
radxs ante la razon del mds fuerte que no es nunca la nuestra). El
espacio donde eso es posible es un Estado organico (concepto al que
nos hemos referido en editoriales anteriores, y cuya determinacion
progresiva es uno de nuestros objetivos).

Ocurre que la doble pinza entre el deber ser y el nihilismo re-
construye la version dogmatica del Estado, como un mas alla de fun-
damento trascendente, que dicta una ley cuyo absurdo constitutivo
Kafka mostro con tanta destreza, frente a un pueblo anarquico que,
librado a si mismo, no puede mas que auto-destruirse. Lxs médicxs
aparecen en esa cosmovision como parte de una fria burocracia,
abocadxs desde la autoridad incuestionable de su saber a someter a
la poblacion a torturas constantes y desapasionadas. Se trata del mo-
delo vertical, que nunca dej6 de depender del modelo teoldgico-po-
litico, y que encontro todas sus paradojas cuando el Deus se reveld
Mortalis. Si ése es el “sino” del Estado, sila unica alternativa es una
inmanencia donde reina un capitalismo que se come como bom-
bones todos los intentos de auto-organizacion librados a su propia
potencia, si se trata de un Estado despotico escindido de un pueblo
que es solo un objeto lejano y prescindible de sus propios frios fines,
entonces todo esta perdido. Terrible nihilismo: ése que no cesa de
apoderarse de nosotrxs ante la pandemia, el encierro, el quiebre de



Ideas'?, revista de filosofia moderna y contemporénea #12 NOVIEMBRE DE 2020 - ABRIL DE 2021

la rutina y la imprevisibilidad del futuro, donde la catastrofe clima-
tica, el incremento sin cese de la desigualdad, la miseria, la cruel-
dad, dejan de ser motivos de luchas para transformarse en cinismo
y carcajadas viles. Al final, todo da igual.

Arrancarse de ese cinismo y de esa desesperanza exige romper
con la doble pinza. Dicho de otro modo: la encrucijada de la pan-
demia muestra el sentido practico de una disputa ontoldgica. Alli
donde la tradicion puso como problema ontoldgico la articulacion o
la mediacion entre lo empirico y lo trascendental, entre el cielo y la
tierra, entre el alma y el cuerpo, aparece la necesidad de desmontar
todas esas disyuntivas, de denunciarlas como falsos problemas. Vol-
viendo a formularlo en términos pandémicos: no se trata de articu-
lar el Estado (su gestion sanitaria, su capacidad de auxilio financie-
ro, sus politicas publicas, etc.) con demandas que le son extrinsecas
(sea desmembradas en individuos, sea agrupadas en organizacio-
nes de base), sino de concebir un Estado organico donde todas sean
dimensiones inmanentes y esencialmente constitutivas. El Estado
(global) y la ciudadania (local) multiple y heterogénea, son anverso
y reverso necesarios, y lo que tenemos “abajo” debe ser una dinami-
ca ciudadana que se sienta y se sepa participe de esa totalidad or-
ganica. Aun cuando (o sobre todo porque) esa totalidad o globalidad
solo existe de modo proyectivo, espectral o problematico. Los recla-
mos y reivindicaciones de los activismos que sefialamos mas arriba
deben ser acogidos por una instancia estatal, y esta instancia debe,
al mismo tiempo, establecer los claros limites que impidan que todo
dé lo mismo. No hay sentido si cualquier limite puede ser franquea-
do de acuerdo al arbitrio individual o corporativo.

Hay que ponerle a ese gato el cascabel. Pero ponerle el cascabel al
gato implica hacerse cargo de la mano que pone, es decir, desenaje-
narse de la condicion de sujeto pristino e independiente que un dia
alza la mano del imperativo moral sanitario para condenar a sus
pares y que al siguiente rechaza cualquier connotacion individual
que inhiba su falsa libertad etérea. Hay que hacerse cargo de la in-
manencia de los limites y del grado vinculante que entretejen en la
esfera de horizontalidad y en el momento institucional vertical: la
transformacion de un Estado que absorbe y canaliza las exigencias
que bullen desde abajo conlleva la transformacion del tejido social
asi como de las subjetividades que se ficcionan como estando por
fuera del proceso. Si la crisis demanda un Estado presente y que

10

EDITORIAL

actue, pese a que con ello no logre colmar el vacio o neutralizar com-
pletamente el caos, del mismo modo la crisis exige un reconfigu-
rarse a fondo como elementos de un entramado social-comunitario
y, en este sentido, rever posiciones que se agrandan en el clima de
distorsion pandémica.

Esta accion del Estado debe tener lugar tanto a nivel local como
también necesariamente (aunque roce en esta exigencia la utopia y
la desesperanza) a nivel global. La inequidad social creciente, las
condiciones miserables de vida de una mayoria en expansion, el
dafo al planeta en el que vivimos cuya tragedia se incrementa dia a
dia, hora a hora, son cuestiones que emergen de la militancia micro-
politica, pero que solo pueden obtener una respuesta macropolitica
(estos planos, una vez mas, no se oponen como disyuntivas sino que
se entrelazan en la ldgica de lo real). Frenar la avidez de la 16gica
capitalista se hace mds urgente que nunca. El camino tedrico clave
para encaminarnos hacia alli es superar el nihilismo y desmontar
las falsas disyuntivas con las que la brujeria capitalista devora todo
lo que se le opone.

Ideas, revista de filosofia moderna y contempordnea



articulos

Los textos publicados en esta seccion estdn sometidos a doble referato ciego



Ideas'?, revista de filosofia moderna y contemporénea #12 NOVIEMBRE DE 2020 - ABRIL DE 2021

Un circulo

en la filosofia
politica argentina
reciente

FEDERICO VICUM

UNIVERSIDAD PEDAGOGICA NACIONAL - ’ )
CONSEJO NACIONAL DE INVESTIGACIONES CIENTIFICAS Y TECNICAS - ARGENTINA

Recibido el 24 de mayo de 2020 - Aceptado el 31 de agosto de 2020.

Federico Vicum es Profesor de Ensefianza Media y Superior en Filosofia (Universidad

de Buenos Aires). Ha cursado la Maestria en Filosofia Politica de la misma universidad.
Actualmente se desempefia como docente en la Universidad Pedagogica Nacional y es
becario doctoral del CONICET, con un proyecto sobre la obra de Friedrich Heinrich Jacobi
y sus vinculos con la filosofia del idealismo alemdn. Es miembro del Grupo de Investiga-
cién sobre Idealismo (Universidad de Buenos Aires).

14

UN CIRCULO EN LA FILOSOF{A POLITICA ARGENTINA RECIENTE FEDERICO VICUM

RESUMEN: Este articulo analiza tres modos de
gjercicio de la filosoffa politica argentina de la
Ultima década: uno nucleado en la editorial Hy-
dray su filosofia estatalista, otro representado
en las obras de Silvia Schwarzback, y el tercero
por Damian Selciy su libro Teoria de la militan-
cia. El circulo que se despliega entre estas tres
propuestas es el siguiente: hay que pensar al
Estado porque sigue siendo el Unico actor poli-
tico universal legitimo (Hydra); sin embargo, el
Estado es parte de un tiempo politico hundido
en la apariencia (Schwarzbdock), que sélo puede
superarse con la militancia organizada (Selci).
Pero en este articulo sostenemos que la mili-
tancia a su vez requiere pensar el Estado (que
con su universalidad se opone al particularismo
militante) para que su accionar no culmine en
una autoatribucion de inocencia. La mencio-
nada teoria de la militancia, sin embargo, tiene
dificultades a la hora de pensar el Estado, tarea
que nos devuelve al punto de partida formulado
en la propuesta de la editorial Hydra.

PALABRAS CLAVE: Estado - estética — militan-
Cia — representacion

ABSTRACT: This article analyzes three ways
political philosophy has taken in the last decade
in Argentina: 1) the State-related philosophy
developed in the books published by Hydra
publishing house; 2) the way explored by Silvia
Schwarzbock; 3) the way taken by Damidn Selci
in his book Theory of militancy. The circle that
binds these three approaches runs as follows:
we must think the State because it is the only
legitimate universal political agent (Hydra);
nonetheless, the State is involved in a political
time lost in appearance (Schwarzbock); and this
sad time for politics might be left behind only
by means of organized militancy (Selci). But

in this article we argue that militancy needs to
think the State (which opposes its universality
to militant particularism) in order not to fall in a
self-declared innocence. The aforementioned
theory of militancy has some troubles to think
the State, and so we come back to the starting
point posited by Hydra books.

KEY WORDS: State - aesthetics — militancy -
representation

on la filosofia argentina parece ocurrir lo mismo que con Ho-
mero, el poeta de la Iliada y la Odisea: tenemos sus libros, pero

no sabemos si alguna vez realmente existio. Entre los libros que te-
nemos, en la ultima década se han publicado cuatro que comparten
la intencion de presentar sus conceptos sin perder de vista las con-
diciones histdricas que motivan la reflexion filosofica. No preten-
demos dar a entender que sean los unicos trabajos que se proponen
algo semejante, ni buscamos reducir la discusion filosofico-politica
argentina actual a estos cuatro libros, como si todos los demas fue-
ran variaciones de temas que sustancialmente estuvieran conteni-

15



Ideas'?, revista de filosofia moderna y contemporénea #12 NOVIEMBRE DE 2020 - ABRIL DE 2021

dos en ellos. Si creemos que entre estos cuatro libros puede plantear-
se una rara conversacion, una conversacion circular, en la que los
problemas planteados por uno conducen a los problemas planteados
por otro. Esos cuatro libros podrian entenderse como tres, dado que
dos de ellos configuran practicamente la primera y la segunda parte
de un mismo trabajo de pensamiento. Estos dos libros son Habitar
el Estado (de Sebastian Abad y Mariana Cantarelli) y El fantasma en
la maquina (compilado por el mismo Abad y Esteban Amador).! Oca-
sionalmente nos referiremos a ellos como “los libros de Hydra”. Los
otros dos libros que seran parte de nuestro trabajo son Los espantos
(de Silvia Schwarzbdock) y Teoria de la militancia (de Damidn Selci).

Nuestra hipotesis es la siguiente: esos cuatro (o, mejor dicho, tres) li-
bros piensan algo que uno de los otros no piensa. La filosofia estatalista
de los libros de Hydra logra articular criterios conceptuales precisos
para pensar la actividad estatal, sobre todo la actividad de formacién
de los propios “agentes” estatales. Sin embargo, entre la conceptualidad
estatalista y los “tiempos a-estatales” que se describen o se suponen
en esos dos libros hay una tension que permanece inexplorada, como
si en ultima instancia los tiempos a-estatales no fueran un verdadero
obstaculo para pensar al Estado. Los espantos, de Schwarzbock, por el
contrario, hace de esas mismas condiciones a-estatales la materia de
sus conceptos. Los conceptos de este libro parecen no querer detener-
se hasta que hayan atrapado el misterio de esa vida informe (0 “vida
de derecha”, segun los términos de Los espantos) que se despliega en
la sociedad argentina posdictatorial. Teoria de la militancia, de Selci,
acepta el cuadro que dibuja Schwarzbock para insertar en €l una for-
ma que despierte al pueblo dormido. Esa forma es la militancia. Pero la
militancia se revela como una forma de actividad politica ligada a una
organizacion particular; el militante identifica su interioridad con la
organizacion que lo cobija, pero no con el Estado que ocasionalmente
tendra que gobernar. De alli surge de nuevo la pregunta de los libros
de Hydra sobre la posibilidad de una subjetividad estatal, ligada a las
decisiones de ese actor politico universal que es el Estado y no a los
compromisos particulares del militante.

1 Elfantasmaen la mdquinaincluye trabajos de Sebastidn Abad, Esteban Amador, Adridn
Cannellotto, Horacio Cao y Daniel D’Eramo, Marisa Diaz y Ana Pereyra. Dado que nos
interesa leer este libro en relacién con Habitar el Estado, en este trabajo solamente
estudiaremos las contribuciones de Abad y Amador, a quienes, por ser miembros de la
editorial Hydra, puede considerarse involucrados en un mismo proyecto filoséfico que
abarcalos dos libros mencionados.

16

UN CIRCULO EN LA FILOSOF{A POLITICA ARGENTINA RECIENTE FEDERICO VICUM

Analizaremos los libros en el orden recién eshozado. La primera
seccion esta dedicada a los libros de Hydra; la segunda, a Los espan-
tos; la tercera, a Teoria de la militancia. No obstante, sera necesario
remitir en cada seccion a aspectos importantes de los libros estudia-
dos en las dos restantes.

1. Habitar el Estado y El fantasma en la maquina.
El Estado como forma

Habitar el Estado y El fantasma en la maquina son dos partes de un
mismo proyecto filosofico. En el prologo del segundo libro, los com-
piladores, Sebastidan Abad y Esteban Amador, escriben: “Si alli [en
Habitar el Estado] se afirmaba la posibilidad y necesidad de la subje-
tividad estatal, y se bosquejaba la estructura de tal forma subjetiva
o disposicion fundamental, aqui [en El fantasma en la mdquina] en
cambio se pregunta como se llega a producirla institucionalmente o,
al menos, qué principios pueden guiar esa produccion si existe una
decision de asumirla como tarea”.? El paso de un libro a otro no es
el paso de la teoria a la practica, sino el del pensamiento centrado
en la delimitacion conceptual de la subjetividad estatal (distinta de
otras formas subjetivas: la militante, la empresarial, la obrera, la
intelectual, etc.) al pensamiento de la génesis institucional de esa
subjetividad.® Lo diagramado en Habitar el Estado presupone que es
posible pensar la construccion de la subjetividad estatal, y 1o pensa-
do en El fantasma en la mdquina tiene como presupuesto el hecho de
que se conoce aquello que se quiere construir.

Habitar el Estado se organiza “a partir de una pregunta: ;como
ocupar el Estado y sus instituciones hoy?”.* Al aspecto historico (el
“hoy” incluido en la pregunta) esta dedicada la primera seccion del
libro (titulada “Condiciones contemporaneas de la ocupacion del Es-
tado en la Argentina”). Alli se describen las coordenadas historicas
y sociologicas en que se inscribe el problema de la ocupacién del

2 Abad, Sebastidn, y Amador, Esteban (comps.), El fantasma en la mdquina. Sobre la
formacion de los agentes estatales, Buenos Aires, Hydra, 2017, p. 9.

3 “No hay un modo no institucional, y mucho menos espontaneo, de engendrar una
subjetividad estatal” (ibid., p. 10).

4 Abad, Sebastidn, y Cantarelli, Mariana, Habitar el Estado. Pensamiento estatal en
tiempos a-estatales, Buenos Aires, Hydra, 2013, p. 17.

17



Ideas'?, revista de filosofia moderna y contemporénea #12 NOVIEMBRE DE 2020 - ABRIL DE 2021

Estado. El estudio de la forma en que se piensa esta ocupacion (el
“como” que introduce aquella pregunta) corresponde a la segunda
seccion del libro (“Un aporte al pensamiento estatal”). En este tra-
mo del libro, el objetivo es “producir categorias capaces para que la
subjetividad estatal pueda afirmarse y autonominarse” o, en otras
palabras, “delinear una subjetividad capaz de habitar el Estado en
nuestras condiciones”.’ Este objetivo adelanta la necesidad de lo que
la gente de Hydra se propone, algunos afos después, en El fantasma
en la mdquina: “la autolimitacion metodoldgica, conceptual y tema-
tica obedece a las condiciones de recepcion y de futura utilizacion
del presente texto como herramienta en el marco de la construccion
de una ética estatal”.b

Las condiciones contemporaneas analizadas en la primera sec-
cion del libro (condiciones que, segun los autores, determinan la
dificultad de pensar estatalmente) tienen tres rasgos distintivos.
En primer lugar, Abad y Cantarelli analizan la “crisis de la cons-
truccion politica actual”. Tres aspectos caracterizan a esta crisis:
la “pérdida de la centralidad del Estado”, el “desprestigio de la po-
litica” y el “debilitamiento de las identidades politico-partidarias”
(a este ultimo rasgo nos referiremos brevemente recién en la terce-
ra seccion de este trabajo). La pérdida de centralidad del Estado es
tanto cuantitativa como cualitativa. El Estado flaquea tanto en sus
“capacidades y recursos (materiales, simbdlicos, etc.)” como en su
calidad de instancia representativa “de la sociedad pensada como
unidad politica”’ A este aspecto cualitativo se dedican algunas bre-
ves reflexiones, que creemos poder resumir en que en lugar de la
“sociedad pensada como unidad politica” predomina —segun Abad
y Cantarelli- 1a sociedad “que se moldea sobre la base del patron de
los productos del mercado. [...] En otros términos, en una sociedad
que se resiste a la politica estatal, la escasez de organizacion y dis-
ciplina —estatal pero inclusive anti-estatal- es el envés del consumo
y la dispersion mercantiles [...]”.8 La subjetividad correspondiente a
esta sociedad desorganizada e indisciplinada no merece el adjetivo
de “anti-estatal”, sino el de “a-estatal”. En efecto, el anti-estatalismo,

5 Ibid., p. 65.
5 Ibid.,p. 67.
7 Ibid., p. 22.
s Ibid.,p.24.

18

UN CIRCULO EN LA FILOSOF{A POLITICA ARGENTINA RECIENTE FEDERICO VICUM

segun Habitar el Estado, supone que el factor central en la constitu-
cion de la sociedad sea el Estado; en la modernidad, cuando ocurria
tal cosa, los movimientos sociales revolucionarios, o por lo menos
revoltosos, ponian consecuentemente la mira en el Leviatan.® El
campo politico actual, en cambio, carece de semejante bastion de
unidad. Si bien el Estado cayo en desgracia, “[n]Jo hay un nuevo dis-
positivo que reemplace aquella articulacion entre Nacidn y territo-
rio que invento el Estado moderno. Y esto significa: no hay una nue-
va voluntad de responsabilidad por el destino de la unidad politica
nacional”.® Segun la logica de Habitar el Estado, podria decirse que
los tiempos actuales son “a-lo-que-fuere”, ya que no hay elemento
alguno que aglutine practicas e ideas a su alrededor, definiendo ex
negativo a aquellas practicas e ideas que se le oponen. Sin embargo,
la caracterizacion de “a-estatal” es relevante porque destaca que la
vida social contemporanea sigue teniendo como “gran interlocutor”
al Estado. Pese a que vivimos en tiempos propicios para la disper-
sion, “persiste la necesidad de producir efectos de autoridad, legali-
dad y uniformidad. En este sentido, hay una tension entre la decli-
nacion de la cantidad y una creciente demanda social respecto de la
cualidad de la fuerza estatal”."

La demanda que la sociedad dirige al Estado al mismo tiempo
que lo rechaza (porque no soporta la organizacion y la disciplina
estatales) da lugar al ya mencionado desprestigio de la politica. Este
desprestigio no tiene como unico fundamento el tragico accionar
estatal durante la dictadura o el escaso éxito de la democracia post
1983. A esos factores historicos Abad y Cantarelli agregan el modo
en que la sociedad los afronta: como “victima demandante” (victi-
ma tanto de los “militares” como de los “politicos”).’? Los criterios
objetivos segun los cuales cabe censurar el derrotero estatal de los

9  Silvia Schwarzbdck razona de un modo similar: “Los sujetos que delegan la soberania
para que se constituya el Soberano son sujetos de la filosofia moderna (sujetos-
sustancia, sujetos productores de realidad), no sujetos de la filosofia contemporanea
(postsujetos, sujetos producidos por los discursos). Igual de modernos que los sujetos
pactantes son los sujetos que se organizan contra el Estado burgués —de acuerdo con
la teoria proletaria— para cambiar las relaciones de produccién” (Schwarzbdck, Silvia,
Los espantos. Estética y postdictadura, Buenos Aires, Las Cuarenta y El rio sin orillas,
2016, p. 97).

1 Abad, Sebastian, y Cantarelli, Mariana, Habitar el Estado, op. cit., p. 70.
1 Ibid., pp. 22-23.
12 Ibid., p. 28.

19



Ideas'?, revista de filosofia moderna y contemporénea #12 NOVIEMBRE DE 2020 - ABRIL DE 2021

ultimos cuarenta afios no son nada sin un sujeto que los piense con
la suficiente distancia como para no considerarlos suyos. Ese sujeto
es la sociedad, que se “buenifica” al pensarse separada del terror y
del fracaso estatales y que, desde su buenismo, demanda que el Es-
tado intervenga sobre ella sin, empero, organizarla.

Tomamos de Schwarzbdck el verbo “buenificar”, porque hay
razones suficientes para suponer algun grado de acuerdo entre la
perspectiva de los libros de Hydra y la de Los espantos a la hora de
considerar que la sociedad argentina se ha perdonado rapidamente
sus faltas, o quizas ni siquiera las ha reconocido.!®* Con todo, cree-
mos que hay una diferencia entre el “buenismo” que se le puede
achacar a la sociedad segun Habitar el Estado (a pesar de que los
autores de este libro no usen tal término) y el “buenismo” que le
achaca Schwarzbdck. En Habitar el Estado, 1a sociedad se buenifica
(segun nuestra interpretacion) tanto de cara a la dictadura militar
como de cara a la democracia. En Los espantos, el buenismo sélo ca-
racteriza a la actitud social frente a la dictadura:

Los crimenes de lesa humanidad, al hacerse responsable de ellos
el Estado, santifican a la poblacidn civil. La pardlisis que produ-
ce el Terror es el equivalente invertido de la emocién violenta:
una figura juridica [...] que, usada en defensa propia, se con-
vierte en una explicacion psicolodgica. [...] Con el menemismo,
en cambio, no se tiene a disposicion el mismo discurso juridico.
Ellugar del terror, en los afios noventa, 1o ocupa la psicologia de
masas. [...]

La seduccion menemista consiste en explotar, como parte del
ideologema del fin de la historia, el momento no politico de la
politica: el voto.!*

La politica democratica posdictatorial, cuya expresion mads aca-
bada es el menemismo, seduce del modo mas sensual: dejar ver. El

13 Cf. Schwarzbdck, Silvia, Los espantos, op. cit., pp. 88-96. Abad, en su contribucién a
El fantasma en la mdquina, parece concordar con el andlisis de Schwarzbdck. Ante la
pregunta sobre los motivos por los cuales predomina un sentido “administrativista”
a la hora de pensar la accién estatal, sugiere que uno de los factores a tener en cuenta
es “la dictadura militar 1976-1983, que constituye una marca dolorosa e inolvidable, y
que nuestra sociedad, como sefiala Schwarzbock, resuelve de modo buenista, es decir:
desculpabilizdndose o, mejor, desresponsabilizdndose [...]” (Abad, Sebastidn, “El ritmo
supraindividual de una legalidad. Un aporte al problema de la formacion de agentes
estatales en la Argentina”, en Abad, Sebastidn, y Amador, Esteban, El fantasma en la
mdquina, op. cit., p. 39).

4 Schwarzbdck, Silvia, Los espantos, op. cit., p. 92.

20

UN CIRCULO EN LA FILOSOF{A POLITICA ARGENTINA RECIENTE FEDERICO VICUM

Pueblo, raiz irrepresentable de la politica (a juicio de Schwarzbdock),
se hace representable a través del voto, cuya légica numérica compa-
tibiliza “[p]olitica y democracia[, que] son conceptos de naturaleza
distinta”.’® Cuando esta frente a la democracia, el pueblo represen-
tado (el pueblo con minuscula) no se buenifica, sino que se deja se-
ducir; no actiia entonces como bueno, sino como tonto. Se cree bueno
unicamente al mirar para atras y recordar el horror de la dictadura;
cuando mira a su alrededor, en cambio, en el tiempo presente de la
democracia, ocurre otra cosa: lo seduce la forma que toma su propio
voto.’* Como la democracia posdictatorial asume una estética expli-
cita (es decir, pone a la vista de todos la estructura paraestatal otrora
clandestina), el pueblo no puede excusarse apelando a la ignorancia
de lo que en verdad sucede. Lo que le ocurre al pueblo en la demo-
cracia posdictatorial es que ve —se le aparece- 1o que antes no podia
ver: “El sentimiento de que la clandestinidad esta a la vista de todos,
sobreexpuesta, lo provoca una estética que [...] excede al ismo de Me-
nem, pero de la que él estd imbuido: la explicitud”.’” Ese sentimien-
to, por ser justamente un sentimiento, es siempre verdadero; todo lo
que se diga de la democracia posdictatorial, por mas escalofriante
0 espantoso o estrafalario que fuere, le parece al ciudadano demo-
cratico algo ya sabido.’ La seduccion democratica es asfixiante: in-
cluso cuando abiertamente se la ve como algo dafiino, esa forma se
le muestra al pueblo como inevitable (como el “fin de la historia®).
El sujeto seducido al maximo por esta forma es lo que Schwarzbock
llama (tomando la expresion de Lux Lindner y de Mariangeles Fer-
nandez Rajoy) “Nifio Mierda”. El Nifio Mierda —aquel que no puede
reconocerse en la lucha revolucionaria contra el Estado, porque sélo
conoce el Estado y su forma democratica, porque sus padres no fue-
ron militantes muertos y por lo tanto vivieron para criarlo tomando
el Nesquik mientras los guerrilleros morian en los campos de con-

15 Ibid., p. 93. Mds adelante nos detendremos con mayor detalle en las ideas que conside-
ramos fundamentales de Los espantos.

16 Como bien concluye Abad, Schwarzbdck denuesta “la banalidad (oscura) o la pseudo-
politicidad de la representacion politica; mas precisamente: de la representacion
politica en la época democrética” (Abad, Sebastidn, “El ritmo supraindividual de una
legalidad”, op. cit., p. 29).

7 Schwarzbdck, Silvia, Los espantos, op. cit., p. 124.
s Cf.ibid., p. 125.

21



Ideas'?, revista de filosofia moderna y contemporénea #12 NOVIEMBRE DE 2020 - ABRIL DE 2021

centracion-'° conquista la forma que tanto lo seduce cuando “habla
desde el Estado, porque se convierte en funcionario y deja de ser un
Nifio Mierda: su voz queda inmediatamente autorizada”.?’ El Nifio
Mierda necesita la autorizacion del Estado porque su vida es una
mierda: no tiene la “autobiografia correcta”,?* la vida que si podria
ligarse, en linea mas o menos recta, con la militancia revoluciona-
ria.?? Al Nifio Mierda, entonces, le gusta la politica burguesa.??

Burguesa o no, a los autores nucleados en Hydra les gusta la poli-
tica estatal. Les gusta esa forma, porque les gusta la representacion.
Quieren pensar la subjetividad politica bajo las condiciones que im-
pone la forma representativa estatal. Que el trabajo de formar un su-
jeto sea lento e infinito no les impide pensar que se pueda desplegar
en la unidad estatal; mas bien les sucede todo lo contrario: solamen-
te en la unidad estatal ven el marco posible para trabajar un sujeto
politico capaz de contener el cambiante juego de las circunstancias.
Amador acepta deliberadamente los términos en que Schwarzbock
plantea el problema: “para un «Nifio Mierda» criado en la democracia
representativa, como es quien escribe estas paginas, puede volver a
tener sentido afirmar que lo inacabado [...] de todo trabajo subjetivo
no impide que ese trabajo tenga lugar en la produccion sistematica
de perfiles estables de la burocracia estatal”.?*

La subjetividad estatal que se perfila en Habitar el Estado (cuyo es-
tudio se prolonga en El fantasma en la mdquina) es la contracara de la
subjetividad contemporanea demandante y victimizada. En lugar de
demandar, la subjetividad estatal ha de ser responsable. En un agente
estatal, la posicion demandante cobra, segun Habitar el Estado, cua-
tro formas significativas: la fuga al pasado (cuando se mira al pasado
como modelo inmaculado y perdido), la fuga a los valores (cuando se

1 Cf.ibid., pp. 48-53.
20 Ibid., p. 51.
2t Ibidem.

22 La pregunta sobre si hay efectivamente, en la posdictadura argentina, una vida mas o
menos legible a la luz de la militancia revolucionaria sera central cuando analicemos,
mads adelante, la insercion del libro de Damidn Selci en la serie de problemas que
intentamos esbozar.

% (f.ibid., p. 48.

2 Amador, Esteban, “Marionetas y actores. Sobre la formaciéon, la técnica y el
representante”, en Abad, Sebastidn, y Amador, Esteban, El fantasma en la mdquina, op.
cit., p. 83.

22

UN CIRCULO EN LA FILOSOF{A POLITICA ARGENTINA RECIENTE FEDERICO VICUM

justifica la inaccién apelando a una supuesta falta de valores indispen-
sables para que cualquier otra cosa tenga sentido), la fuga a la “inter-
na” (cuando la excusa para demandar es que en el Estado hay “inter-
nas” que obstaculizan la resolucion de conflictos) y la fuga a los recur-
sos (cuando no se actua por no contar con los recursos supuestamente
necesarios).” En un primer momento de la argumentacion, Habitar el
Estado modela a la subjetividad responsable por oposicion a estas cua-
tro fugas de la demandante: asi, quien es responsable historiza (va al
pasado solamente en funcion de sus necesidades practicas),?® construye
(sobre las diferencias de valores, crea artificios unificadores), articula
(contiene los conflictos internos a la institucion en funcion del mar-
co comun que da, necesariamente, la pertenencia a esa institucion) e
imagina (busca el modo de afrontar los problemas incluso si faltan los
recursos ideales).?” El “sentido” de estas cuatro “operaciones responsa-
bles” es, en cada caso, el proyecto, la norma, los comparieros y la tarea:
“le]l sentido de las operaciones responsables nos revela qué estamos cui-
dando al ser responsables”.*

%5 Cf. Abad, Sebastidn, y Cantarelli, Mariana, Habitar el Estado, op. cit., pp. 100-101.

% En la operacion de historizacion encuentran su lugar las humanidades como
disciplinas cientificas: “Al postular lineamientos futuros de accién, [un proyecto
politico] ilumina retrospectivamente sus origenes e interpreta el pasado —su pasado-a
partir de esa iluminacioén. [...] Digamos que este trabajo sobre el pasado que la mirada
prospectiva inaugura se llama transmisiéon. Un proyecto politico transmite a partir
de las Humanidades cuando sus propdsitos futuros inauguran la accién investigativa
sobre el pasado que sostiene a esos propositos” (Abad, Sebastidn, “Presentacion”, en
Ubierna, Pablo, Las humanidades. Notas para una historia institucional, Gonnet, UNIPE
Editorial Universitaria, 2016, pp. 10-11). La tarea de las humanidades es, entonces,
netamente conservadora, no por oponerse al cambio social sino porque tienen que
lograr unir el futuro con el pasado y el presente en una visién continua. Entre otros
factores, este rasgo de las humanidades hace que su relacién con la mds parricida de
las disciplinas, la filosofia, sea dificil de precisar (Pablo Ubierna lo destaca en ibid., p.
18). No sucede lo mismo con la historia de la filosofia, ya que, por ser justamente una
forma de investigacién histérica, responde con exactitud al rigor de las humanidades,
volcandose metddicamente al estudio de las fuentes y acercdndose en ocasiones al
examen filolégico; de hecho, que las humanidades sean disciplinas conservadoras lo
comprueba en gran medida el ejercicio de la historia de la filosofia, empecinado en
hacernos comprender el valor de los viejos libros para pensar problemas actuales. En
el caso de la filosofia argentina, Schwarzbdck destaca en ella una curiosa tendencia
al ensayismo, cuyo mayor problema es “su objeto casi excluyente: la Argentina”
(Schwarzbdéck, Silvia, Los espantos, op. cit., p. 84). Schwarzbdck, con magnifica ironia,
menciona esta injustificable tendencia de la filosofia argentina al ensayismo y a
privilegiar como objeto a la Argentina justo en la mitad de Los espantos, que no es sino
un ensayo que versa sobre la Argentina. De esta broma autoinfligida sale Schwarzbdck
con el libro Los monstruos mds frios, que desarrolla sistemdticamente muchos de los
conceptos que a veces se anuncian en Los espantos.

27 Cf. Abad, Sebastidn, y Cantarelli, Mariana, Habitar el Estado, op. cit., pp. 104-105.
28 Ibid. p. 109.

23



Ideas'?, revista de filosofia moderna y contemporénea #12 NOVIEMBRE DE 2020 - ABRIL DE 2021

Con lo dicho se estipula de qué modo y para qué actua la subje-
tividad responsable. Sin embargo, lo que la define ha sido inferido
por contraposicion con lo que define a la posicion demandante. Si
el analisis concluyera aqui, la subjetividad responsable seria tan
dispersa y desorganizada como la demandante, pese a comportarse
de un modo radicalmente opuesto. El punto de unidad que la sub-
jetividad responsable necesita para pasar a ser subjetividad estatal
responsable tiene —valga la paradoja— dos caras: una sensible y otra
inteligible. El aspecto sensible de la subjetividad estatal responsa-
ble recibe el nombre de “mdscara”, en linea con el célebre comien-
zo del capitulo XVI del Leviatan de Thomas Hobbes.?® La mascara
es lo que unifica sensiblemente (en palabras y acciones) las cuatro
operaciones responsables. Como cualquier otro artificio, la masca-
ra estatal fracasa si a la ficcion que ella propone no la acompana la
suspension de la incredulidad:

Para que haya personas artificiales, que son construcciones ba-
sadas en convenciones, ficciones y acuerdos, es indispensable
que otro crea y sostenga las convenciones, las ficciones y acuer-
dos. Al mismo tiempo, para que otro tenga confianza en esas
convenciones o ficciones es necesario que el sujeto (individual o
colectivo) que las porta las sostenga y afirme.*°

El “otro” que tiene que creer en la mascara estatal es, en rigor, otra
mascara: la ciudadania® o, en otros términos, la comunidad politica.
Asilo explica Amador en su contribucion a El fantasma en la maquina:

El Estado puede sostener su legitimidad en la medida en que pro-
duce la creencia en los miembros de la comunidad de que existe
la comunidad, y que el Estado habla en su nombre. Es lo que una
tradicidn del pensamiento social llamo el efecto ideoldgico de los
aparatos del Estado. [...] Porque si no se cree en la comunidad, por
ejemplo en la forma de un mito y un legado fundador como una
base supuesta para proyectar el futuro de esa comunidad y la ne-
cesidad de sostener la integracion social, el Estado no es mas que un
avatar del gobierno, no es un actor que representa la unidad [...].**

»  Cf.ibid., pp. 109-113.
% Ibid., p. 111.

31 El ciudadano es el sujeto producido por el pensamiento estatal (cf. ibid., p. 82); es “la
construccidn politico-estatal moderna por excelencia” y, en tanto tal, “una invencion
politica” (ibid., p. 104).

32 Amador, Esteban, “Marionetas y actores”, op. cit., p. 71.

24

UN CIRCULO EN LA FILOSOF{A POLITICA ARGENTINA RECIENTE FEDERICO VICUM

Como punto de unidad sensible, la mascara estatal tiene enfren-
te otra mascara estatal: el pueblo. La unidn entre dos entes sensi-
bles que comparten una nota comun se encuentra, como ensefia la
tradicion, en el concepto; por lo tanto, se trata ahora de buscar el
criterio que “funda la unidad, ya no perceptible sino inteligible, de
la nocion de responsabilidad y el que hace posible la unidad de la
mascara”.?®* En Habitar el Estado ese factor de unidad inteligible es
la “decision de cuidar lo comun. Y esta decision, en cuanto sostiene
la mascara que hace posible la unidad de los fendmenos, constituye
un «fenémeno» que no se deduce de ninguna norma, expediente o
reglamento. O, para ser mas precisos, una decision es un gasto subje-
tivo”.** En El fantasma en la mdquina, como ya vimos en las palabras
de Amador recién citadas, esta decisién de cuidar lo comun recibe
su verdadero nombre: “la responsabilidad alcanza su fundamento
(se hace inteligible) en la representacion politica”.® En efecto, si la
subjetividad responsable estatal no es la forma en que se habita una
institucion representativa, se rompe el juego con la otra mascara, la
del pueblo. Llegado a este momento, el planteo de Hydra se enfrenta
con un tipico dilema del pensamiento estatalista de raiz moderna:
o bien la representacion constituye el vinculo politico comunitario
sin que haya absolutamente nada anterior al Estado fundador de
politicidad, o bien hay tal cosa anterior, como una especie de suelo
de la actividad estatal. Asi, por un lado, leemos:

Como ensefia la filosofia politica (y aun no hay otra que la reem-
place), la unidad politica que la representacién instituye no re-
sulta de un acuerdo o contrato entre estamentos o corporaciones
(hoy diriamos “colectivos”, “organizaciones”, incluso partidos),
sino de un principio vertical y constitutivo. [...] La representa-
cién no presupone una homogeneidad politica previa, sino que
construye un vinculo de responsabilidad no natural.**

Por el otro, leemos lo siguiente:

Si [...] no abandonamos el pensamiento estatal para pensar la
formacion de los agentes del Estado, el sentido de la estatalidad
que se despliega en la mediacion que produce el agente tiene

3 Abad, Sebastidn, y Cantarelli, Mariana, Habitar el Estado, op. cit., p. 115.

3 Ibid., p. 117.

35 Abad, Sebastian, “El ritmo supraindividual de una legalidad”, op. cit., p. 43.
% Ibid., p. 42, nota.

25



Ideas'?, revista de filosofia moderna y contemporénea #12 NOVIEMBRE DE 2020 - ABRIL DE 2021

que estar ligado a mantener la legitimidad que le viene por re-
presentar ala comunidad. Por eso el querer mds original, la pie-
dra angular para la cual “trabaja” el Estado, es el querer ser una
comunidad, que la Nacion exista y crezca.

Si esto es asi, el Estado supone una voluntad no dividida que lo
antecede. [...] En ese sentido el Estado no fabrica el lazo politico:
supone que ese lazo existe y es la fuente de su legitimidad. [...] Si
tuviera que producirlo sin més, en el fondo no podria explicar
por qué lo hace, en nombre de qué. Es decir, el Estado gobierna
la vida social, impone un orden y produce sus mediaciones con
vistas a sostener una solidaridad politica que lo precede. [...] E1
nombre que nosotros tenemos para referirnos a la solidaridad
politica que sostiene el Estado es “la Nacidn argentina”.®’

Es evidente que el dilema en cuestion admite una solucion mas
sencilla que la que parece exigir su formulacion verbal. Amador
afiade que, “como el mismisimo Laclau sostiene, la estabilizacion
de una identidad colectiva ocurre cuando la nominacion genera un
efecto retroactivo: éramos uno, un populus”.®*® La unidad supues-
ta es, en realidad, resultado. ¢Por qué seguir hablando, entonces,
de unidad y Estado en tiempos a-estatales? ;No estdn maduros los
tiempos de un orden politico no estatal, de una unidad que se afir-
me retroactivamente desde otra instancia que ya no sea el Estado?
Definitivamente no, segun los libros de Hydra: si bien el Estado ha
perdido su antigua posicion central, “en la medida en que la con-
vivencia es una produccion politica y en tanto las politicas publi-
cas pueden incidir sustantivamente en diversos dmbitos de la vida
social —en particular en la correccion y superacion de inequidades
y desigualdades—, el Estado sigue siendo una herramienta decisiva
de articulacion social”.*® Sin embargo, el pensamiento estatalista no

%7 Amador, Esteban, “Marionetasy actores”, op. cit., pp. 72-73. Amador aclara “para evitar
malentendidos: la integridad que se supone no es ni étnica, ni racial, ni lingtuistica,
sino histdrica y fijada institucionalmente en los principios constitucionales y las
autoridades creadas para realizar esos principios” (ibid., pp. 71-72).

3 Ibid., p. 73. La referencia a Ernesto Laclau es significativa para nuestro trabajo
porque la critica a la sustancializacidn de la unidad politica en su filosofia es el punto
de partida de Teoria de la militancia. Por otra parte, puede verse un analisis de un
problema semejante —el del estatuto del pueblo “antes” de la representacién- en Dotti,
Jorge, “La representacion teoldgico-politica en Carl Schmitt”, en Avatares filosdficos, 1,
2014, pp. 27-54.

% Abad, Sebastidn, y Cantarelli, Mariana, Habitar el Estado, op. cit.,p.98. Amador sostiene,
en la misma linea: “el sentido de la mediacion estatal es sostener y aumentar la vida
de un ser colectivo y politico que llamamos Nacién. Dicho diacrénicamente: transmitir
un legado politico para que las nuevas generaciones y los nuevos inmigrantes se lo

26

UN CIRCULO EN LA FILOSOF{A POLITICA ARGENTINA RECIENTE FEDERICO VICUM

puede darse el lujo de cometer el error societal, es decir, pensar al
Estado como si fuera una victima de poderes externos (en este caso,
de lo que podriamos llamar un poco pomposamente el “mercado”).
Julidn Ferreyra, en didlogo con un escrito firmado por Sebastian
Abad y Rodrigo Paez Canosa,*® observa en su tesis doctoral que el
pensamiento estatalista no atiende al hecho de que “la fragmenta-
cion actual se funda, precisamente, en la multiplicacion de los apa-
ratos ideoldgicos del Estado. ;Como terminar con la fragmentacion
por medio de la construccion de aparatos cuya multiplicacion es la
propia causa de esta fragmentacion?”.*! El Estado no puede mirar
hacia abajo, hacia la sociedad, y no reconocer en ella su propia pro-
duccion; no puede ignorarse la forma reflexiva de la subjetividad
moderna justo en el Estado, forma eminente de esa subjetividad.

Jorge Eugenio Dotti, puesto a discutir con la filosofia de Ernesto
Laclau, expone esta doble cara del Estado, caracterizado a la vez por
la sustancialidad unificante y la dispersion pluralista: “En la géne-
sis de la postestructura esta el gesto decisorio teoldgico-politico [...]
inaugurador de una verticalidad que funda orden juridico al asu-
mir la responsabilidad de la decision que, al resolver la violencia del
origen, abre el espacio para una regularidad como la del antagonis-
mo por la hegemonia, como interrelacion entre diferencias plurales
e inquietas”.#> La “accion fuertemente identitaria y sustancializan-
te”*® del soberano tiene que recurrir, entonces, a una identidad y a

puedan apropiar [...]. Dicho sincrénicamente: sostener la unidad del cuerpo politico, de
modo que las desigualdades que produce el capitalismo como sistema y la persecucion
autointeresada del bienestar no disuelvan la solidaridad politica y todos, sin excepcién,
se integren a lo mismo. Por esto ultimo, el Estado no puede desentenderse de las
problemaéticas de la precariedad socioecondémica, del crecimiento en la desigualdad de
posiciones, de la segmentacién social y de la falta de marcacion ciudadana. No puede
desentenderse de ello porque son problemadticas que tienden a la desintegracién de
la solidaridad colectiva, sobre la cual tiene el Estado la carga de la responsabilidad”
(Amador, Esteban, “Marionetas y actores”, op. cit., p. 74).

4 Abad, Sebastidn, y Pdez Canosa, Rodrigo, “Comunidad y critica del Estado”, en Hunziker,
Paula, y Lerussi, Natalia (comps.), Misantropia / Filantropia / Apatia, Cérdoba, Brujas,
2007, pp. 375-383.

41 Ferreyra, Julidn, Del capitalismo a las relaciones humanas. Una investigacion sobre la
luchapor la existencia en la filosofia politica de Gilles Deleuze, Buenos Aires, Universidad
de Buenos Aires (tesis doctoral), 2008, p. 144, traducciéon nuestra. Consultado el
20/05/2020. Disponible en http://repositorio.filo.uba.ar/handle/filodigital/1441.

4 Dotti, Jorge, “cComo mirar el rostro de la Gorgona? Antagonismo postestructuralistay
decisionismo”, en Deus Mortalis, n° 3, 2004, pp. 451-516; la cita en p. 513.

% Ibid., p. 512.

27


http://repositorio.filo.uba.ar/handle/filodigital/1441

Ideas'?, revista de filosofia moderna y contemporénea #12 NOVIEMBRE DE 2020 - ABRIL DE 2021

una sustancia que no se encuentran en la inmanencia del conflicto
social, sino en la “metafisica de la trascendencia”.** La “remision a
lo trascendente (a una premisa religiosa o axiologica) para la arti-
culacion del eje vertebral de toda vida en sociedad: la relacion entre
proteccion, mandato y obediencia” es, segun Dotti, el gran legado
del pensamiento hobbesiano-schmittiano (modelo tedrico de los li-
bros de Hydra) sobre el Estado.*

La realidad trascendente apta para sustancializar lo politico es
inasimilable para los dos modos paradigmaticos del inmanentismo
moderno: el dinero (el aspecto de la inmanencia que podriamos lla-
mar “objetivo”) y la conciencia (su aspecto “subjetivo”). Si la “toma
de conciencia absoluta” caracteristica del revolucionarismo moderno
es posible por “la circularidad y fluidez absoluta que caracteriza al
dinero”,*® lo que caracteriza al estatalismo —concluimos nosotros- es

4 Ibid., p. 472.

4 Dotti, Jorge, “El Hobbes de Schmitt”, Cuadernos de filosofia, Vol. 20, N° 32, 1989, pp. 57-
69; la cita en p. 68. Abad subraya lo siguiente sobre este trabajo de Dotti: “El a priori
de la obediencia, en virtud del cual se acata «luego» al soberano, es [...] el miedo a
Dios. Este es el momento fundamental del articulo de 1989. [...] Dotti sintetiza todo lo
relevante para esta breve nota en una sentencia: el miedo a Dios «es la apertura a la
trascendencia, constitutiva del modelo hobbesiano en su propia base [...]». El articulo de
1989 afirma entonces —aventuramos- lo que Dotti presupuso y ensefid siempre: que la
apertura a la trascendencia no es solo el techo abierto del cristal hobbesiano por el que
el soberano mira al cielo, sino el temor a Dios que, de habitar en todos los ciudadanos,
hace posible una republica pacifica” (Abad, Sebastidn, “Breve nota sobre «El1 Hobbes de
Schmitt» (1989), de Jorge Dotti. A casi 30 afios de su publicacién”, Conceptos histdricos, 4
(6), 2018, pp. 142-146, p. 146).

46 Dotti, Jorge, “.Como mirar el rostro de la Gorgona?”, op. cit., p. 459 y p. 468. De la toma
de conciencia como “instancia simultdneamente cognoscitiva y practica” se sigue el
“proposito pedagogico de su Kritik [i. e., de la critica marxistal: ensefiar, a los que lo
hacen sin saberlo, que sepan y asi luchen por liberarse, destrabando el obstéculo a la
marcha de la historia [...]” (ibid., p. 468). Si los libros de Hydra buscan las categorias
histéricamente adecuadas para pensar la formacién del agente estatal argentino, Teoria
de la militancia, de Selci, busca las propias para la formacién del militante argentino
contempordaneo. De alli la importancia de la conciencia en el argumento de Selci: es la
instancia que, al alcanzar la posicién del “Cuadro politico, figura estremecedoramente
cercana al «saber absoluto» de Hegel” (Selci, Damidn, Teoria de la militancia, Buenos
Aires, Las Cuarentay Elrio sin orillas, 2018, p. 17), tiene “el infinito derecho a asumir la
responsabilidad sobre la realidad, de manera colectiva y organizada, con, sin o contra
el Estado (que es un instrumento o una relacién, pero en todo caso, no un sujeto)”
(ibid., p. 187). Volveremos sobre este problema més adelante. Por el momento, podemos
afirmar (en contra de lo que sostiene Ferreyra, Julidn, “La formacién para vivificar
la maquina estatal”, en Ideas. Revista de filosofia moderna y contempordnea, 9, mayo-
octubre 2019, pp. 279-282, p. 280) que los libros de Hydra y el de Selci no tienen en comun
la “reivindicacién de lo estatal”. Mdas bien parece haber una distancia insalvable entre
ambas posiciones: “Para ciertas teorias y discursos contemporaneos, subjetivacion
estatal seria un oximoron o una locucién sin sentido. En todo caso, la subjetivacién
seria a-estatal o para-estatal. Para cierta subjetividad militante, la subjetivacion

28

UN CIRCULO EN LA FILOSOF{A POLITICA ARGENTINA RECIENTE FEDERICO VICUM

que la instancia que funda orden no es reductible a la conciencia.
El impulso revolucionario se alimenta del desajuste entre lo univer-
sal, lo particular y el elemento mediador entre ambos (el elemento
representativo), con la intencion de resolver esa “imperfeccion”;¥’ la
moderacion estatalista, en cambio, descansa sobre la firme silueta de
la representacion, que, aunque imperfecta, es a sus o0jos inevitable.*®

De la irreductibilidad a la conciencia y de la necesidad de la me-
diacion representativa se desprenden dos de los momentos mas inte-
resantes del tipo de formacion estatal que piensan Abad y Amador:
la heteronomia y lo que podriamos llamar el “Juicio burocratico”.
Abad sostiene que “formar o construir una subjetividad es, partien-
do de una condicion de heteronomia, producir una marcacion tal
que, tras haber sido asumida libremente, hace posible una forma
especifica de pensamiento (en nuestro caso, pensamiento estatal)”.*
El momento heterénomo de la formacion esta ligado con el nucleo
inteligible de la responsabilidad estatal, la representacion politica:
“la formacion estatal [...] ha de pensarse a partir de la mediacion

estatal seria posible bajo la condicion aporética (o contradictoria, diriamos) de que
el Estado (o el gobierno, que en este caso es lo mismo) sea él mismo de naturaleza
militante” (Abad, Sebastidn, “El ritmo supraindividual de una legalidad”, op. cit., p.
27). Selci tematiza la voluntad pedagégica del militante, con los criterios propios (no
conceptuales) de la literatura, en su novela Cancion de la desconfianza (Buenos Aires,
Eterna Cadencia Editora, 2012). En ella, Styrax, un joven profesor de bajo, menor de
treinta afios, planea secuestrar y efectivamente secuestra (aunque “secuestrar”, segun
se repite en la novela, no es la palabra exacta) a uno de sus alumnos, Lucio Ech, un hijo
de Esclarecidos, con el fin de reeducarlo. Los Esclarecidos son figuras indefinibles; la
novela ofrece ocho casos en que se dejan ver algunos rasgos caracteristicos: hedonismo,
inmadurez o infantilismo, promiscuidad, apoliticidad ligada al contacto familiar
con la politica y los grandes negocios. Como resume Schwarzbdck, el Esclarecido es
el “enemigo en si, en estado puro” (Schwarzbdck, Silvia, “El enemigo del enemigo”,
en https://www.eternacadencia.com.ar/blog/libreria/lecturas/item/el-enemigo-del-
enemigo.html. Consultado el 20/05/2020. Publicado originalmente en El rio sin orillas,
N°6 (2012)). Styrax y sus compafieros de célula son, en cambio, Empecinados.

47 Cf. Dotti, Jorge, “,Como mirar el rostro de la Gorgona?”, op. cit., p. 459.

4 En Hobbes encontramos formulado, con gran claridad, el problema del caracter
ambiguo de la representacién politica del sustrato trascendente. En el capitulo XLV
del Leviatdn, Hobbes explica qué es una imagen: “Una imagen (en el significado mas
estricto de la palabra) es la semblanza de alguna cosa visible. [...] Y desde esto es obvio
que no puede existir ni existe ninguna imagen hecha de una cosa invisible. Es también
evidente que no puede haberimagen alguna de una cosa infinita [...]” (Hobbes, Thomas,
Leviatdn, trad. Antonio Escohotado, Buenos Aires, Losada, 2015, p. 519). Pocas lineas
después, Hobbes agrega: “Pero en un uso més amplio de la palabra imagen se contiene
también cualquier representacién de una cosa por otra. Asi, un soberano terrenal
puede llamarse imagen de Dios, y un magistrado inferior imagen de un soberano
terrenal” (ibid., p. 520).

%9 Abad, Sebastian, “El ritmo supraindividual de una legalidad”, op. cit., pp. 37-38.

29


https://www.eternacadencia.com.ar/blog/libreria/lecturas/item/el-enemigo-del-enemigo.html
https://www.eternacadencia.com.ar/blog/libreria/lecturas/item/el-enemigo-del-enemigo.html

Ideas'?, revista de filosofia moderna y contemporénea #12 NOVIEMBRE DE 2020 - ABRIL DE 2021

reciproca de la representacion politica como principio estructu-
rante del Estado y de las mencionadas categorias éticas [proyecto,
norma, compafieros, tarea], cuya unidad conceptual inmediata es
el concepto de responsabilidad”.’® El agente estatal formado piensa
la mediacion entre lo universal (dado por el elemento que tiene que
ser representado politicamente, o traducido a un curso de accion
determinado) y lo particular (la situacion empirica que tiene que
ser organizada por el Estado, es decir, conectada con el momento re-
presentado). Ese pensamiento estatal es, segun Amador, una forma
de Juicio;>! como tal, es irreductible a un procedimiento automatico:
“[rlequiere una lectura que discierne y en ese discernir determina lo
indeterminado con un sentido [...] ligado al sostén del orden juridico
en un territorio”.>

El Juicio burocratico es a la politica lo que el Juicio de gusto a la
estética: el lugar de la belleza, de 1o organico,*® del encuentro (relati-
vamente armonioso) entre lo invisible y lo visible. Es el gran anhelo
de lo que Schwarzbdck llamaria “politica burguesa”, la politica que
los militantes revolucionarios rechazaban. Segun las categorias de
Los espantos, el Juicio politico revolucionario no juzgaba sobre lo
bello, sino sobre lo sublime de la politica. En lugar de hacerlo en una
forma bellamente organizada, el Pueblo del revolucionario se mani-
festaba en un “instante de desborde sensorial”, en el que el Pueblo
irrepresentable aparecia “en persona [...] como infinitud y totalidad
combinadas en una sola imagen”.>* La imagen que se juzga como su-
blime fundamenta estéticamente la actividad revolucionaria (que

50 Ibid., p.43.Enla misma direccién, leemos: “Sin el establecimiento de la representacién
politica como principio estructurante del Estado y de la formacion estatal, el agente
estatal puede saber contenidos, incluso puede saber que los sabe, pero no sabra para
quién trabaja” (ibidem).

51 Cf. Amador, Esteban, “Marionetasy actores”, op. cit., pp. 63-68. Lasreferencias para esta
lectura del Juicio son Hannah Arendt (con su interpretacién politica de la Critica del
Juicio kantiana) y Jorge Dotti (con su vuelta de tuerca schmittiana sobre la politicidad
del Juicio sugerida por Arendt). Las obras de Arendt y Dotti a las que se alude son,
respectivamente, Conferencias sobre la filosofia politica de Kant, trad. Carmen Corral,
Buenos Aires, Paidés, 2003, y “La libertad del Juicio: epistemologia y politica a la
luz de la Tercera Critica”, en Sobrevilla, Daniel (comp.), Actas del coloquio de Lima.
Conmemorativo del bicentenario de la Tercera Critica, Lima, Goethe Institut, 1991, pp.
99-166.

52 Amador, Esteban, “Marionetas y actores”, op. cit., p. 66.

5 Una de las notas de la mediacidn estatal es la organicidad, segun Amador (cf. ibid., pp.
75-78).

54 Schwarzbdck, Silvia, Los espantos, op. cit., p. 37.

30

UN CIRCULO EN LA FILOSOF{A POLITICA ARGENTINA RECIENTE FEDERICO VICUM

tiene el problema de la institucionalizacion s6lo como problema a
futuro, postergable hasta el dia siguiente a la victoria); la imagen
bella, en cambio, es el medio de formacion de las instituciones poli-
ticas vigentes (en el sentido de la formacion de la propia institucion
y en el de la formacion de sus miembros):

Las imdgenes, cuando eran patrimonio exclusivo de la religion,
necesitaban ser bellas. No podian no serlo, porque le hablaban
al hombre de lo que no era humanamente comprensible, salvo
con los recursos de la ficcion. [...]

La Iglesia cuida de las imagenes incorporandolas a un ritual (la
misa), que necesita de la presencia fisica de los hombres para
que sean no ficcionales [...], para que la devocion por esas image-
nes sea la devocion por lo invisible [...], no por lo visible.

Por ser parte constitutiva de su prédica de lo invisible, la Igle-
sia hace de las imagenes su protoarte de Estado. Cada templo,
con su monopolio del uso de lo invisible, verticaliza el uso de
las imagenes.%

Pero no solo de lo bello vive una institucion. A su aspecto bello lo
precede su aspecto sublime. El momento sublime de la institucion
eclesidstico-estatal, a diferencia del de la vanguardia revoluciona-
ria, no se despierta con la conversion en imagen del Pueblo irrepre-
sentable, sino con la trascendencia a la que se abre la institucion en
su punto mas alto (el soberano) y en su punto mas bajo (el corazon
de sus miembros), infundiendo en todos, soberano y subditos por
igual, el necesario temor para fundar la institucion.*® En otras pala-
bras: sin lo politico sublime no habria politica bella. De alli que la
representacion (en todos los sentidos filosoficos de la palabra, inclu-
yendo al politico) tenga su racionalidad en el

hiato entre lo universal y lo particular. La distancia entre el
concepto y la imagen que lo representa es uno de los pilares

5% Schwarzhdéck, Silvia, Los monstruos mds frios. Estética después del cine, Buenos Aires,
Mardulce, 2017, pp. 289-290. El modelo de formacion politicareivindicado por Abad es el
de las instituciones eclesidsticas. Cf. Abad, Sebastidn, “El ritmo supraindividual de una
legalidad”, op. cit., p. 41. Junto con Cantarelli, en Habitar el Estado ya habia destacado
que el pensamiento estatal requiere marcar a sus agentes con “homogeneidad estética”.
Cf. Abad, Sebastian, y Cantarelli, Mariana, Habitar el Estado, op. cit., p. 85.

5 Cf. nota 45 para una breve referencia a este problema, que excede los objetivos de este
trabajo. Sobre lo sublime y el temor, cf., por ejemplo, Kant, Immanuel, Critica del Juicio,
§ 28. Sobre el temor y el modelo estatal hobbesiano, cf. Galimidi, José Luis, Leviatdn
conquistador. Reverenciay legitimidad en la filosofia politica de Thomas Hobbes, Rosario,
Homo Sapiens, 2004, especialmente pp. 170-183.

31



Ideas'?, revista de filosofia moderna y contemporénea #12 NOVIEMBRE DE 2020 - ABRIL DE 2021

del racionalismo occidental. El concepto se vuelve plenamente
visible en virtud de las imperfecciones de su realizacion histo-
rica. La presentificacién sin desajuste anula la nocién misma
de mediacion y representacidn, sobre las que se asienta lo que
llamamos pensar.>’

El pensamiento estatal, entonces, es posible porque se sostiene en
esa estructura ambivalente (universal y particular mediados y, por
eso mismo, no idénticos) de la representacion. Pero si, como dijimos,
al aspecto bello de la politica lo precede el sublime, la subjetividad
puesta en acto por lo sublime no puede prescindir de formar bella-
mente lo particular. En el plano de la formacion del agente estatal,
y también en el plano de la tarea a realizar por tal agente, esto sig-
nifica que

la eficacia no puede contravenir la legitimidad [i. e., el carac-
ter representativo] de la marcacion o [... en otras palabras] el
momento heterénomo de la formacion tiene que conducir a la
asuncion libre de la forma. Esto significa que debemos pensar la
legitimidad y la efectividad de la marcacion formativa como dos
caras de una misma moneda, como dos momentos de un proceso
de autoexplicitacién de la racionalidad estatal. Si este razona-
miento es correcto, la diferencia entre el responsable y el desti-
natario del proceso formativo tiene que ser superada.s®

Que la “diferencia entre el responsable y el destinatario del
proceso formativo” tenga que ser superada no puede querer decir
otra cosa sino lo que Abad desarrolla a continuacion: el hecho de
que es el Estado el que tiene que formar a los agentes del Estado.*
Asi, la heteronomia “conduce” a la “asuncién libre de la forma”,
pero no se identifica con ella (de hacerlo, la mediacion estatal de-
jaria de ser representativa, ya que abandonaria la distancia en-
tre el universal dado y el particular), del mismo modo en que “[1]
a responsabilidad se configura a partir de la mdascara, pero no
se identifica con ella; en rigor, se trata de un tipo de disposicion
que carece de forma [...]”.¢° La responsabilidad es esa disposicion

57 Dotti, Jorge, “¢Cémo mirar el rostro de la Gorgona?”, op. cit., p. 459. Como el pensamiento
revolucionario también se justifica por ese desajuste entre la idea y la forma visible, es
también un pensamiento politico alineado con el racionalismo occidental.

58 Abad, Sebastian, “El ritmo supraindividual de una legalidad”, op. cit., pp. 44-45.
59 Cf.ibid., p. 45.
50 Abad, Sebastian, y Cantarelli, Mariana, Habitar el Estado, op. cit., p. 116.

32

UN CIRCULO EN LA FILOSOF{A POLITICA ARGENTINA RECIENTE FEDERICO VICUM

que, como lo sublime kantiano, supone un “gasto subjetivo” que
se manifiesta al darle expresion sensible a lo que carece de forma.
Una vez que ingresa al orden de lo sensible, no se puede pretender
tener otro acceso a su forma que el que imprime la accion estatal
configuradora. Como recuerda Schwarzbdck, el uso de las ima-
genes bellas en el orden eclesidstico es monopdlico y depende de
la accion orientadora de la Palabra;®* Amador recuerda lo mismo
cuando explica que “la integridad [nacional] que se supone no es
ni étnica, ni racial, ni linguistica, sino histdrica y fijada institu-
cionalmente en los principios constitucionales y las autoridades
creadas para realizar esos principios”.?

Sin embargo, la diferencia entre la Palabra eclesiastica y la pala-
bra constitucional es evidente. Cuando el universal no es eterno sino
histdrico, no es facilmente conceptualizable su sustancialidad tras-
cendente; cuando no esta claro qué es lo que debe ocupar el lugar de
lo irrepresentable, no es imposible que el Juicio sobre lo sublime eli-
ja al Pueblo que promete la “vida verdadera”®® antes que al Dios que
mete miedo. (Acaso, entonces, cualquier cosa puede ocupar el hueco
de lo invisible? Javier De Angelis, en su articulo “El vanguardismo
decisionista de Carl Schmitt en la lectura de Jorge Dotti”, recuerda
la respuesta del profesor argentino a la pregunta que le hiciera, en
una larga entrevista, el grupo de la revista El rio sin orillas sobre el
uso del concepto schmittiano de “excepcion” para “explicar el tipo
de intervencion politica de Montoneros”, tal como lo hace Beatriz

6 Cf. Schwarzbdck, Silvia, Los monstruos mds frios, op. cit., p. 292.

52 Amador, Esteban, “Marionetas y actores”, op. cit., pp. 71-72. Un pensador critico —-por
cierto escéptico respecto de las virtudes de la praxis revolucionaria- como Theodor
Adorno también rescata el legado de las instituciones religiosas como modelo de un
momento de heteronomia inevitable en la accién moral: “Creo que podemos reflexionar
sobre la entera esfera de la filosofia moral de forma sensata sdlo si somos conscientes
de su doble aspecto: que toda la esfera moral debe estar atravesada por la razén y que,
al mismo tiempo, la razén no agota la esfera de lo moral. Este momento es expresado
en los mandamientos religiosos en contraste con la filosofia y diria que es asi a causa
de un motivo puramente filosdfico, es decir porque significa el limite de la razén en el
ambito de lo moral. [...] Creo que es una tarea pendiente para un pensamiento secular
e ilustrado no disolver el momento religioso a partir de la indagacion de su autoridad,
sino al mismo tiempo y, mediante una autorreflexién del pensamiento, rescatar lo
religioso como un ingrediente de la accién moral misma e incorporarlo en la propia
conducta” (Adorno, Theodor, Problemas de filosofia moral, trad. Gustavo Robles, Buenos
Aires, Las cuarenta, 2019, pp. 190-191).

8 Schwarzbdck, Silvia, Los espantos, op. cit., p. 37.

33



Ideas'?, revista de filosofia moderna y contemporénea #12 NOVIEMBRE DE 2020 - ABRIL DE 2021

Sarlo en La pasion y la excepcion, citando al propio Dotti.5* He aqui
la pregunta y un pasaje de la respuesta:

[El rio sin orillas] -Las ultimas lineas de La pasiony la excepcion
de Beatriz Sarlo constituyen todo un reconocimiento a su obra,
en la medida en que una cita suya, aclaratoria del significado
schmittiano de la excepcionalidad, es retomada para explicar el
tipo de intervencion politica de Montoneros. ¢Esta sin embargo
de acuerdo con la caracterizacion en clave schmittiana que Sar-
lo realiza del movimiento politico-militar revolucionario mas
importante de la Argentina?

[Jorge Dotti] -El giro argumental que realiza Beatriz Sarlo es
profundo y rico en sugestiones. Personalmente, no estoy de
acuerdo enlo que respecta ala dimension semdntica de las ideas
en juego, en el sentido de que esa caracterizacion es valida en la
medida en que Sarlo realiza un recorte selectivo del pensamien-
to schmittiano, o, mejor, 1o lee con la luz del prisma de Agamben
[...]. La cita que elige de un articulo mio (lo cual me enorgullece,
porque Beatriz es una intelectual que admiro) ofrece el flanco a
su lectura. Yo acentuo alli [en “Teologia politica y excepcion”]®
un formalismo de la decisién que deja tacita su premisa, la cual,
de haber sido expresamente expuesta, habria reducido el efecto
de omni-aplicabilidad, o sea de la apertura del discurso decisio-
nista a una pluralidad de contenidos diversos. En ese articulo,
en general, debi haber marcado la no neutralidad schmittiana
respecto de los contenidos de la decisidn, la cual, en su metafisi-
ca especifica, tiene como referente una teleologia estatalista de
impronta indeleblemente cristiana [...].%

De Angelisrecuerda la respuesta en el marco de su interpretacion
de las interpretaciones que Dotti llevé a cabo de la obra del jurista
aleman. Segun De Angelis, “al menos hasta comienzos de la déca-
da del 2000 Dotti interpreta la teologia politica schmittiana en los
términos de una politizacion del vanguardismo estético de los afios
veinte. Por ello, anuda su Deutung a la quiebra vanguardista que im-

6 Cf. De Angelis, Javier, “El vanguardismo decisionista de Carl Schmitt en la lectura de
Jorge Dotti”, en Ideas. Revista de filosofia moderna y contempordnea, n° 8, noviembre
de 2018, pp. 65-69, la cita en p. 68 (alli se remite también a Sarlo, Beatriz, La pasiony la
excepcion. Eva, Borgesy el asesinato de Aramburu, Buenos Aires, Siglo XXI, 2003, pp. 194
y sS., pp- 268-270). La entrevista en cuestion es “Conversacién con Jorge Dotti”, en El rio
sin orillas. Revista de filosofia, culturay politica, N° 1, Afio 1, octubre 2007, pp. 236-267.

% Dotti, Jorge, “Teologia politica y excepcién”, en Daimon. Revista de Filosofia, N° 13, Julio-
Diciembre, 1996, pp. 129-140.

6 “Conversacion con Jorge Dotti”, op. cit., p. 258.

34

UN CIRCULO EN LA FILOSOF{A POLITICA ARGENTINA RECIENTE FEDERICO VICUM

plica lo excepcional y al formalismo del momento de la decision”.5” A
partir de la fecha indicada, habria un cambio en el Schmitt de Dotti.
Su lectura se alejaria de “la intensificacion del momento revolucio-
nario (o fundacional) de lo politico schmittiano, su momento genéti-
co”, para enfatizar “el tiempo de la responsabilidad en la faena esta-
tal. Este movimiento implica una critica de la recepcion estetizada
del vanguardismo decisionista y su reconfiguracion en los términos
de una teleologia estatalista de impronta cristiana”.%® E]1 fundamen-
to cristiano, por lo tanto, impide que la radicalidad de lo politico
sea una mera forma apta para recibir cualquier contenido; la teo-
logia sustancializa a la politica, evitando la estetizacion formalista.
Sin embargo, la respuesta de Dotti, enriquecedora en tanto exégesis
de Schmitt, no cierra el problema que nos llevo a recordarla: de la
orientacion cristiana de la metafisica estatalista, un lector actual no
puede deducir sino que efectivamente cualquier cosa puede ocupar
el puesto de lo invisible; y esto, no porque esa metafisica sea falsa
(de hecho, ya hemos visto que los vocablos “mito” y “ficcion” no son
ajenos al pensamiento estatal), sino porque no cumple la condicion
que, segun Abad, tiene que cumplir el fundamento trascendente del
orden politico (el miedo a Dios): “habitar en todos los ciudadanos”.%®
No se trata, desde luego, de una constatacion empirica que tuviera
que realizarse antes de fundar un Estado (como si hubiera que veri-
ficar que todos los futuros ciudadanos efectivamente creen en Dios);
en efecto, si algo le ensefia la institucion eclesidstica a la estatal es
la paciencia del formador, que sabe que no tendra una tarea facil:

Tu [..] fortalécete en la gracia de Cristo Jesus; y lo que de mi oiste
ante muchos testigos, encomiéndalo a hombres fieles capaces de
ensefiar a otros. Comparte las fatigas, como buen soldado de Cristo.
El que milita, para complacer al que le alisto como soldado, no se
embaraza con los negocios de la vida. Y quien quiera que compite
en el estadio no es coronado si no compite legitimamente. El labra-
dor ha de fatigarse antes de percibir los frutos. Entiende bien lo
que quiero decir, porque el Sefior te dara la inteligencia de todo.”

5 De Angelis, Javier, “El vanguardismo decisionista...”, op cit., p. 66.

% Ibid.,p. 68. Enla acentuacion de la responsabilidad de la faena estatal ubica De Angelis
la recepcion del pensamiento de Schmitt, mediado por la recepcién de Dotti, que se
pone en juego en Habitar el Estado y en El fantasma en la mdquina.

% Abad, Sebastidn, “Breve nota...”, op. cit., p. 146.

702 Tim. 2. 1-6 (version espafiola: Sagrada Biblia, trad. Eloino Nacar Fuster y Alberto
Colunga Cueto, Madrid, Biblioteca de Autores Cristianos, 1977).

35



Ideas'?, revista de filosofia moderna y contemporénea #12 NOVIEMBRE DE 2020 - ABRIL DE 2021

Pero tal paciencia se sostiene en que el que ensefia y el que es for-
mado, el militante de Cristo y el que se le opone, el atleta y el labrador,
ya son parte del cuerpo de Cristo, aunque no lo sepan y aunque aun lo
sean de un modo imperfecto, y también se sostiene en que solamente
como partes de ese cuerpo cumplen sus distintas funciones:

[Cristo] constituyd a unos apdstoles; a otros, profetas; a éstos,
evangelistas; a aquéllos, pastores y doctores, para la perfeccion
consumada de los santos, para la obra del ministerio, para la
edificacion del cuerpo de Cristo, hasta que todos alcancemos la
unidad de la fe y del conocimiento del Hijo de Dios, cual varones
perfectos, a la medida de la talla que corresponde a la plenitud
de Cristo [...] por quien todo el cuerpo, trabado y unido por todos
los ligamentos que lo unen y nutren segun la operacion de cada
miembro, va obrando mesuradamente su crecimiento en orden
a su conformacion en la caridad.”™

Cuando falta esa fe previa en un cuerpo anterior a la accion politi-
co-estatal, se abre el espacio para que cualquier cosa ocupe sulugar.”
En esa direccion parece avanzar el argumento de Los espantos en
torno a la naturaleza del Estado argentino posdictatorial: “Cuando la
vida de derecha ya no puede compararse con la vida de izquierda, la
derecha, como poder econémico triunfante [...], no necesita un ismo
propio. Puede crearlo, si quiere, pero siempre le va a resultar mas
eficaz, dentro de la democracia, instrumentar a los ismos populares
que ya existen [...]”.”* Segun Schwarzbdck, el pensamiento estatalis-

7t Ef.4.11-13, 16. Hasta el mismo Sumo Pontifice es Sumo Pontifice porque hay un cuerpo
que lojustifica como tal: “La decisién impenetrable de un Dios personal estd, en tanto se
crea en Dios, siempre «en orden» y no es una pura decision. El dogma catélico-romano
de la infalibilidad de la decisién papal contiene [...] elementos juridicos fuertemente
decisionistas; sin embargo, la decisién infalible del papa no funda el orden y la
institucién de la Iglesia, sino que la presupone: el papa es infalible s6lo como cabeza de
la Iglesia, en virtud de su dignidad, pero no lo es como hombre” (Schmitt, Carl, Sobre
los tres modos de pensar la ciencia juridica, trad. Montserrat Herrero, Madrid, Tecnos,
1996, p. 28).

2 En Teoria de la militancia, la salida de la inmanencia de la conciencia y del orden
signado por el dinero (inmanencia en la que se regodea el individuo demandante) va
a estar dada, no casualmente, por un cuerpo, un tipo especial de cuerpo de Cristo: el
cuerpo de la Conduccion. En efecto, “tiene que venir alguien de afuera para abrirnos
los ojos, alguien tiene que ayudarnos a escapar de la prisién de la demanda”, y ese
alguien es el Amo conductor que nos exhorta a “poner el cuerpo”, a que lo imitemos en
su accionar concreto (el modelo teoldgico al que refiere Selci es la imitatione Christi).
Para todo esto, cf. Selci, Teoria de la militancia, op. cit., pp. 100-105. Se trata de un cuerpo
a-estatal que, como ya vimos, subjetiva al militante imitador a fin de actuar “con, sin o
contra el Estado”. Mds adelante volveremos sobre esto.

73 Schwarzbdck, Silvia, Los espantos, op. cit., p. 106.

36

UN CIRCULO EN LA FILOSOF{A POLITICA ARGENTINA RECIENTE FEDERICO VICUM

ta, para seguir siendo de izquierda (o peronista, o por lo menos sen-
sible a las desigualdades sociales), tiene que pensar a la derecha de
un modo anacronico, como lo que la derecha era hace unas cuantas
décadas; en otras palabras, tiene que darle forma visible y pensar de
ella solamente lo que tiene de vanguardista: “Todo aquel que habla
de la derecha como si tuviera forma sensible termina aplicdndole,
invertido, el concepto de vanguardia artistica con que se pensaron
a si mismos el nazismo y el fascismo [...]. Pero este principio, el del
ismo de derecha con la forma de un ismo de vanguardia, solo fue
valido hasta la segunda posguerra”.” La teologia politica (la respues-
ta schmittiana al vacio politico) y la estetizacion vanguardista de la
politica (a la que la teologia supuestamente frenaba en seco) no se
contraponen, sino que son dos caras de la misma moneda. Cuando
no hay cuerpo previo a la metafisica de la trascendencia,”” dar forma
teologico-politica es dar organicidad bella al caos. El pensador es-
tatalista puede firmar -si interpretamos correctamente a Schwarz-
bock-las palabras de Mallarmé, que no refieren a una sucesion tem-
poral de dos cosas distintas sino a su identidad logica: apreés avoir
trouvé le Néant, j’ai trouvé le Beau (“Después de haber encontrado la
Nada, encontré lo Bello”).

" Schwarzhoéck, Silvia, Los espantos, op. cit., pp. 103-104. Para una lectura en clave
vanguardista del pensamiento de Dotti, ¢f. Schwarzbdck, Silvia, “Schmitt, Marx y
Argentina. Una lectura estético-politica de la lectura de Jorge Dotti”, en Avatares
filosdficos, 2, 2015, pp. 86-102. El punto “donde se hace evidente el cardcter estético-
politico (en lugar de teoldgico-politico) de la operacién dottiana con Schmitt [estd en
el hecho de] pensar lo reaccionario sin temer ser tenido por reaccionario, ponerse en
ellugar de quien no cree en la transformacién social para entender por qué fracasa la
transformacion social” (ibid., p. 99).

75 “:[N]uestra época trabaja a los sujetos para que reconozcan una voluntad colectiva
nacional [...]? Creemos que no” (Amador, Esteban, “Marionetas y actores”, op. cit., pp.
84-85.

37



2. Los espantos y la politica hecha estética

En la posdictadura, el Estado argentino entra al “régimen de la repre-
sentacion absoluta, de la apariencia como esencia [..]”.”¢ La idea de un
descenso desde lo invisible universal a lo visible particular mediado
por una instancia representativa (asi como su contracara, la del ascen-
so de lo particular a lo universal) se vuelve anacronica. Es el Estado el
que condensa, en si mismo, la “infinitud”.”” Como imagen absoluta, sin
esencia subyacente, no puede hacerse valer como ficcion (o convencion
0 mito); corre para €élla misma suerte que corre para todas las imagenes
infinitas en las condiciones estéticas contemporaneas: “Ya no se pue-
de determinar, con el solo saber de espectador con que cada persona
cuenta, cuando las imagenes son ficcionales y cuando no ficcionales,
incluso cuando ellas mismas estén presentadas, por quienes las difun-
den, como no ficcionales o como ficcionales”.” El ciudadano-espectador
democratico sabe y ve todo lo que puede saber y ver sobre el Estado;
por eso mismo, todo lo que, durante la lucha armada y la dictadura,
era verdadero y clandestino, ahora se le vuelve ficcional y explicito. Sin
embargo, por el mero hecho de aparecer ante el ciudadano-espectador,
lo ficcional adquiere la verdad propia de todo lo que se percibe inme-
diatamente. Al igual que las imagenes explicitas del placer y del dolor,
de las que no se puede saber si son imagenes de un verdadero placer o
un verdadero dolor, el Estado democratico es mera forma visible, san-
cionada por el voto. Abiertamente se reconoce su no-verdad (que no es
lo mismo que la simple falsedad).

La representacion del pueblo, tanto mediante las agrupaciones
armadas como mediante la democracia posdictatorial, “constituye
un problema estético”.”® Lo que a partir de 1983 ya no se puede pen-

76 Schwarzbdck, Silvia, Los espantos, op. cit., p. 24.
77 Ibid., p. 29.
78 Schwarzbdck, Silvia, Los monstruos mds frios, op. cit., p. 294.

7 Schwarzbdock, Silvia, Los espantos, op. cit., p. 37. La oracion completa reza: “La formacion de
un colectivo que actia en nombre del Pueblo (del Pueblo irrepresentable), al que considera
portador de la vida verdadera, y lo hace sin consultarlo, constituye un problema estético”.
Actuar en nombre del Pueblo irrepresentable (y hablar en nombre del mismo; cf. ibid., p. 22)
es representarlo; la paradoja de representar lo irrepresentable, como ya vimos, también es
propia del pensamiento del Estado, ya que es propia del pensamiento politico moderno. Por
su parte, la democracia también se configura como un juicio estético: “No verdad —juicio
estético— hay tanto en la relacién de Montoneros con el Pueblo irrepresentable (aunque esa
relacion se haya fundado en la voluntad de verdad) como en la relacién de la democracia
con el pueblo representado (aunque esa relacion si se haya fundado en una concepcioén de la

38

UN CIRCULO EN LA FILOSOF{A POLITICA ARGENTINA RECIENTE FEDERICO VICUM

sar (es decir, concebir como efectivamente real) es la representacion
politica. Segun nuestra interpretacion de Los espantos, la represen-
tacion politica habria sido posible si hubiera triunfado alguna agru-
pacion armada, aunque no se sepa bien cudl de ellas. Unicamente
con el triunfo guerrillero habria sido posible una representacion
politica (no estética) verdadera, en la que un particular articula a
todo el pueblo. De todos modos, solamente cabe decir que la victoria
revolucionaria habria hecho posible -y no necesariamente efectiva—
esa representacion verdadera, porque, como escribe Schwarzbock,
“[tlampoco en las revoluciones triunfantes los juicios estéticos se
universalizan [...]”.8° Sea como fuere, esa posibilidad fue derrotada.
Lo que queda de esa derrota (en otras palabras, lo que queda de la
victoria de la dictadura) es lo que le da titulo al libro aqui estudia-
do: los espantos, “los muertos que pesan como una pesadilla sobre la
conciencia de los vivos. No obstante existen en tiempo presente. Son
los nifios [...] que se pueden morir en cualquier momento [...]”.8 En
la posdictadura, los seres humanos condenados a una vida espanto-
sa son los particulares que el falso universal democratico no puede
articular. Dada la inexistencia de una verdadera integridad nacio-
nal, de nada sirve que el Estado apele a su caracter de convencion o
ficcidn que tiene que ser sostenida y creida por los miembros de la
comunidad; tal cosa no sirve porque no se puede saber, en tiempos
tan enrevesados, si acaso la verdad de la ficcion estatal no es preci-
samente la existencia de la miseria. Desde una perspectiva como la
de Schwarzbhdck, que el pensamiento estatalista recurra, como es-
trategia conceptual, al mito o a la ficcion, no es la solucidén sino la
expresion de su fracaso: “Mientras haya un mendigo, habra mito”,
sentencio Walter Benjamin.®

Sin ese cuerpo nacional solidario previo al Estado, el pensador
estatalista puede echar mano de la otra figura asociada a la repre-

democracia como no verdad)” (ibid., p. 27).
80 Jbid., p. 38.

81 Ibid., p. 140. Schwarzbhock toma la expresién “espantos” de la pelicula La mujer sin
cabeza, de Lucrecia Martel. En ella, uno de los personajes, Vero, atropella algo con su
auto, que bien podria ser un nifio, y no baja a socorrerlo. La expresién “espantos” la
usa la tia de Vero, Lala, para referirse a un nifio (el hijo de una empleada doméstica)
“parecido a todos los nifios descendientes de pueblos originarios que se vieron en la
pelicula (como el que podria haber atropellado Vero y ha aparecido, de acuerdo con las
noticias, ahogado en una acequia)” (ibid., p. 137).

82 Benjamin, Walter, Libro de los pasajes, trad. Luis Fernandez Castafieda, Isidro Herrera
y Fernando Guerrero, Madrid, Akal, 2013, p. 405 [K 6, 4].

39



Ideas'?, revista de filosofia moderna y contemporénea #12 NOVIEMBRE DE 2020 - ABRIL DE 2021

sentacion estatal: la decision que, ex nihilo, crea orden. Sin embar-
go, tampoco esta opcidn es histdricamente viable. Segun repone
P4ez Canosa, “para Schwarzbock la principal omision de Abad y
Cantarelli [es] que, atentos a lo que pasa de dia en el Estado, no
atendieron o no se ocuparon de lo que pasa alli de noche”.®* Cuando
lo clandestino (el lado nocturno del Estado) aparece publicamente,
el pensamiento publico de lo estatal (el pensamiento diurno) cobra
la forma de un suefio trasnochado. Cuando las condiciones contem-
poraneas son a-estatales (tanto por su caracter economicista como
por el tipo de subjetividad que habita en ellas), y cuando el Estado
mismo protege en su estructura los resabios del funcionamiento
para-estatal, la formacion estatal es una empresa quijotesca, sus-
tentada en el poder de la “voluntad de construir”, el mismo tipo de
voluntad que también supo luchar contra el Estado: segun Habitar
el Estado, “tiene sentido pensar una ética estatal porque aun hay
voluntad de construir entre sus agentes y funcionarios”.®* El esta-
talismo termina requiriendo de algo parecido a una vanguardia
estatalista que toma la decision de actuar estatalmente, sin otros
fundamentos que la propia voluntad.? Para Schwarzbdck, esta vo-
luntad de construir, cuya manifestacion tiene que ser la decision
fundante, se encuentra con que el Estado ya esta habitado:

Si el Estado hay que habitarlo no es porque esté vacio, sino por-
que estd ocupado. La decision del decisionismo, para quien
habita el Estado, siempre ya ha sido tomada por otro. Esa es la
paradoja de toda estatalidad: habitar lo que ya esta ocupado im-
plica de por si una lucha a muerte, aunque esa lucha se dé, en
democracia, dentro de los limites del discurso. Los otros, en esta
lucha intraestatal, son las fuerzas estructuralmente anteriores,
inmemorialmente deseosas de que nada cambie. [...]

[Esta lucha queda] diferida, ademads de irresuelta, indefinida-
mente: la ocupacioén real del Estado que pueda lograr una fuerza

8 P&ez Canosa, Rodrigo, “Sobre Los espantos de Silvia Schwarzhock”, en Ideas. Revista de
filosofia modernay contempordnea, N° 5, otofio de 2017, pp. 183-189; la cita en p. 188.

84 Abad, Sebastian, y Cantarelli, Mariana, Habitar el Estado, op. cit., pp. 77-78.

8 Es como si se dijera que el suelo del Estado estd roto y que hay que arreglarlo desde el
techo. Pero la falta de la nacién como lazo politico previo dafia también a la estructura
representativa: “snuestra época trabaja alos sujetos para que reconozcan la legitimidad
de una voluntad colectiva nacional [...]? Creemos que no. [...] hoy en dia no circula con
energia en la vida social argentina un afecto ligado a la dimensién representativa del
Estado, es decir, ligado a que alli se hace presente una voluntad colectiva vinculante”
(Amador, Esteban, “Marionetas y actores”, op. cit., pp. 84-85).

40

UN CIRCULO EN LA FILOSOF{A POLITICA ARGENTINA RECIENTE FEDERICO VICUM

politica, a partir de 1984, se medird por el grado de autarquia de
las fuerzas armadas, las fuerzas policiales, los servicios secretos
y el servicio penitenciario.®

Schwarzbock ubica la para-estatalidad argentina precisamente en
aquellos agentes que el Estado forma unicamente para que sean agen-
tes estatales (a diferencia, por ejemplo, de un economista, cuyo destino
no es necesariamente la funcién publica). El Estado de Los espantos
gira en falso (0 en lo no verdadero) porque donde mas Estado tendria
que encontrar, mas espanto encuentra. Por eso, quien piense sobre el
Estado argentino nunca podra llegar a verlo como una totalidad, por-
que el aspecto diurno y el aspecto nocturno del Estado, si bien objeti-
vamente se contradicen (ya que lo nocturno impide la construccion de
una universalidad estatal no espantosa), para el Estado eso no sucede.?’
En efecto, lo nocturno se explicita y ya no puede distinguirse en €l lo
verdadero de lo falso. Por tanto, segun explica Schwarzbdck, el Estado
argentino pudo creer la ficcion que sus agentes para-estatales le inven-
taron en el afio 2002: a saber, que una agrupacion piquetera se prepa-
raba para tomar el poder.8®

Silas condiciones contemporaneas, para un pensador estatalis-
ta, son a-estatales, para Schwarzbock son las propias de un Estado
infinito. Como sucede con la musica de los astros, inaudible por
habitual, o con la esfera cuyo centro esta en todas partes y su cir-
cunferencia en ninguna, el Estado parece ausente o descentrado
porque su logica de visibilizacidon del poder llegé a extremos in-
esperados, haciendo “explicita, en lugar de publica, la dimension
secreta de la politica”.?® La razon de Estado (“engafiar al pueblo
para su propio bien”) pierde sentido cuando ya no se puede saber
qué es engafo y qué no. El pueblo, que sabe y ve todo lo que puede
saber y ver sobre el Estado, sabe que el Estado se ha vuelto una
“ficcion util” solo para “los poderosos”, ya no para el pueblo. Si la
razon de Estado supone que hay un bien del pueblo para el cual el
Estado es util, el hecho de que este principio se vuelva “obsoleto”
indica que ya no hay un bien por fuera del mero Estado con res-

8 Schwarzbdck, Silvia, Los espantos, op. cit., pp. 117-118.
87 Cf.ibid., p. 116.

8 Cf.ibid., p. 117.

8 Ibid., p. 124.

4



Ideas'?, revista de filosofia moderna y contemporénea #12 NOVIEMBRE DE 2020 - ABRIL DE 2021

pecto al cual el Estado es util y en vistas al cual conviene engafiar
al pueblo. Por el contrario, de ser un medio para el bien del pueblo
el Estado pasa a ser un fin para “los poderosos”: “[e]l propio bien
del Pueblo, por el cual hay que engafiarlo para su propio bien -
concluyen los poderosos—, es que el Estado exista”.?° La existencia
del Estado infinito es el propio bien del Estado infinito. E1 Estado
parece cumplir su destino de deus y alejarse cada vez mas del des-
tino de mortalis. Sin embargo:

[llos poderosos [...] saben que el Pueblo no obedece si no se cree
el garante del pacto. Por eso —piensan- es necesario engafiarlo:
el Pueblo no s6lo debe creer en su rol de garante, sino convencer-
se de que en ese rol tiene un poder latente, que podria ejercerlo
en cualquier momento, si se sintiera excluido del pacto.”!

Los poderosos le devuelven al pueblo el engafio del fundamento
humano y, por lo tanto, histérico y contingente del poder estatal; el
Estado vuelve, con ese engafio, a recuperar su condicion de mortalis,
y el pueblo, su condicion de soberano.

Con todo, el soberano contemporaneo es un soberano espectador,
acostumbrado a mirar imagenes que explicitan el maximo dolor
y el maximo placer. Es un soberano que invierte la formula de la
visibilidad hobbesiana: ya no es el faro publico (universal) visible
para todos los subditos, sino un particular entre otros que puede
ver absolutamente todo. Es una mirada apta para no cerrar los ojos,
por ejemplo, ante imagenes de actos de tortura: “[e]l espectador con-
tempordaneo aprende a gozar de la desgracia de la victima, en lugar
de compadecerse por ella, identificAndose con una camara-verdu-
go (una camara puesta, literalmente, en el lugar del verdugo)”.% Al
identificarse con la cadmara, el espectador contemporaneo aprende a
mirar desde afuera del cuerpo:

El yo que ha mirado las imagenes de [las torturas de] Abu
Ghraib obliga a reformular, filoséficamente, el concepto de
pasividad que, durante tanto tiempo, le fue atribuido al re-
ceptor de imdagenes: la pasividad no sélo es soberania (como
ensefia la prioridad del esclavo en el BDSM: el poder lo tiene,

9%  Ibidem.
91 Ibidem.

92 Schwarzbdck, Silvia, Los monstruos mads frios, op. cit., p. 139.

42

UN CIRCULO EN LA FILOSOF{A POLITICA ARGENTINA RECIENTE FEDERICO VICUM

paraddjicamente, el que le exige a otro que lo ejerza sobre él),
sino un saber sobre lo que puede un espectador cuando mira
desde afuera del cuerpo.®

El engafio que le hace creer al pueblo que tiene el poder sobe-
rano, le hace creer tal cosa porque el soberano contemporaneo le
exige a otro que ejerza el poder que, por hipotesis, no le pertenece
a este otro. El pueblo soberano, para tener en serio el poder consti-
tuyente que los poderosos parecen reconocerle, tendria que mirar
el mundo como un cuerpo, esto es, como una realidad que pre-
existe a los poderes estatales constituidos (como ensefia la teoria
revolucionaria, con sus diferentes matices, desde ;Qué es el tercer
estado?, de Emmanuel Sieyes); pero esto le resulta imposible, jus-
tamente porque el soberano contemporaneo mira “desde afuera
del cuerpo”. Por lo tanto, el soberano contemporaneo le pide ne-
cesariamente a otro que ejerza el poder, para poder creer que su
pasividad es el signo inequivoco de su soberania.’** El poderoso,
justificado por la entrega del poder, no necesita esconder su cruel-
dad; mas bien, justificado por la apariencia reinante, puede des-
plegar todas sus fuerzas secretas aun a costa del pueblo, que, su-
friendo, vera confirmada la idea de que es €l, el pueblo, quien tie-
ne el poder, como —segun Schwarzbock- sucede en el BDSM. Como
supuesto poder constituyente limpio e inocente de todo ejercicio
real del poder ingresa la militancia a la politica a partir del 2003:

La sabiduria del movimientismo, en este contexto, es su inorga-
nicidad: mantenerse a distancia del Estado (menemista y duhal-
dista), sin que esa distancia material (fisica y tangible) implique
de suyo un discurso antiestatalista (libertario y/o anarcoesteti-
cista). Esa distancia real (no solo simbolica) es lo que lo preserva
como militancia nueva, como militancia no partidaria, para po-

% Schwarzbhdéck, Silvia, Los espantos, op. cit., pp. 127-128.

% Sobre el publico de arte contempordneo Schwarzbdck comenta: “El receptor
contemporaneo ya no es apatico, como lo fueron las masas a principios del siglo XX, sino
frio: no es dificil de shockear por estar permanentemente en shock [...], sino dificil de
entretener por saberse a si mismo una pieza clave de la industria del entretenimiento
y por ser capaz de descifrar, con una rapidez inaudita, los productos que ella le disefia
[...]” (Schwarzbdck, Silvia, Los monstruos mds frios, op. cit., p. 352). Mutatis mutandis
dirfamos: el pueblo contemporaneo no es dificil de engafiar por estar permanentemente
engafiado, sino porque se sabe a si mismo espectador irreemplazable de todo aquello
que, por serle explicitamente ofrecido, capta enseguida como algo ya conocido. Que el
pueblo sea dificil de engafiar es lo que vuelve obsoleto el principio de larazén de Estado
(engafiar al pueblo en favor del pueblo) y lo que vuelve imposible la creencia politica en
una ficcién estatal universalizante.

43



Ideas'?, revista de filosofia moderna y contemporénea #12 NOVIEMBRE DE 2020 - ABRIL DE 2021

der establecer con el Estado, a partir de 2003, vinculos de afini-
dad en términos de comienzo, no de retorno.

Cuando la militancia inorgénica, a partir de 2003, se vuelve or-
ganica, lo hace con una voluntad fundadora: quiere fundar el
Estado, en lugar de refundarlo. Aspira al comienzo, en lugar de
aspirar al retorno, lo contrario de lo que habia sucedido con la
democracia a partir de 1984.%

La militancia post 2003 no podra vincularse simbdlicamente con
la militancia setentista. Para los nacidos en la década de los ochenta
0 para quienes eran nifios durante los setenta, “[l]a palabra militan-
cia, para referirse a una victima de la dictadura [...], no tiene refe-
rente”.”® El comienzo de la alianza entre el Estado y la militancia es
un comienzo absoluto. Ni el Estado democratico posdictatorial ni la
militancia guerrillera le dan a ese comienzo un cuerpo previo. Por
eso, “la vida de izquierda, en lo que tiene de derrotada (y de derrota-
da sin guerra) solo puede ser concebida, a posteriori, como cristolo-
gica: es una vida que, por lo que ensefia el campo de concentracion,
habria exigido el cuerpo”.?’

Schwarzbock lleva las condiciones contemporaneas a su concepto.
Si en los libros de Hydra parece haber una disociacion entre el diag-
nostico histdrico-descriptivo y el concepto, Schwarzbock hace un diag-
nostico conceptual en el que todo cierra con la verdad increible propia
de la ficcidn. No la mueve el impulso de escribir una filosofia orientada
al servicio publico, rasgo que nuestra autora encuentra muy arraigado
en la filosofia argentina y que bien puede observarse en el proyecto de
Hydra (también, veremos, en el de Selci).®® Pdez Canosa advierte que
la figura de los “espantos” abre en el mapa conceptual del libro homo-

% Schwarzbdck, Silvia, Los espantos, op. cit., p. 131.
% Ibid., p. 46.
9 Ibid., p. 69.

% Sobre el “burocratismo” de la filosofia argentina, cf. ibid., pp. 81-85. Compdrese con
estas lineas de Habitar el Estado: “pensar politicamente un problema no se agota en la
determinacion de su genealogia. Mds bien, la mirada histdrica es la puerta de entrada a
la cuestion que nos convoca. Sin ella, resulta imposible avanzar en esta direccion. Pero
—tratdndose de un problema politico- no alcanza con caracterizar el paisaje histérico
desde una perspectiva contemplativa, por mas exhaustiva y brillante que sea. Por eso
mismo, nuestro andlisis estd subordinado a un segundo movimiento que, por otra
parte, consiste en la presentacion de herramientas para pensar la ocupacion del Estado
enlas condiciones actuales” (Abad, Sebastidn, y Cantarelli, Mariana, Habitar el Estado,
op. cit., pp- 120-121).

44

UN CIRCULO EN LA FILOSOF{A POLITICA ARGENTINA RECIENTE FEDERICO VICUM

nimo la posibilidad del optimismo y “un resquicio para la critica”.®
El hecho de que los espantos sean lo violentado por lo universal y, por
eso mismo, aquello por lo cual vale la pena seguir pensando, le da a la
sombria reflexion de Schwarzbock un hilo de futuro en medio de la
seduccion del fin de la historia. Sin embargo, la trabazon conceptual de
Los espantos no logra abrir esa esperanza sino renunciando a la prosa
ajedrecistica que domina todo el libro para emplear, en su ultima pa-
gina, una retdrica moralista y sentimental: “Los espantos [...] son los
nifios a los que la cdmara muestra en lenguaje negativo, fuera de foco,
como figuras estructuralmente espectrales: nifios que se pueden mo-
rir en cualquier momento, cualquiera de los dias en que nadie los lleva
a la escuela, atropellados por un auto del que nadie se baja”.'®° ;Le es
posible al optimismo no renunciar al concepto?

Selci, al igual que lo harian los autores de Hydra, responde que si.'%!
Su libro Teoria de la militancia se propone fundamentar tedricamen-
te el accionar militante, impensable sin una cuota de optimismo. Su
proposito no olvida el duro andlisis de Los espantos; por el contrario,
el militante es, para Selci, una figura posible de la “vida de izquierda”
obliterada, segun Schwarzbock, por la “vida de derecha”.’? Pero cree-
mos que la relacion entre ambos libros es aun mas estrecha. Asi como
Schwarzbdck se interna en las condiciones contemporaneas que la fi-
losofia de Hydra subordina al desarrollo de un pensamiento estatal,
asi también Selci parte de algunas ensefianzas de Los espantos con el
fin de refutarlas. En efecto, para nuestro autor es cierto que el pueblo
fue un soberano pasivo, pero por eso mismo es necesario despertarlo;
es cierto también que fue un soberano inocente, pero por eso mismo
es necesario responsabilizarlo; es cierto que el militante no tiene para
dar mas que su cuerpo, pero por eso mismo es necesario pensarlo real-
mente en términos cristologicos; es cierto que el Estado no es mas que
un “instrumento o una relacion”, y no un sujeto, pero por eso mismo es
necesario formar a militantes dispuestos a actuar “con, sin o contra el
Estado [...]”.103

9% Péez Canosa, “Sobre Los espantos de Silvia Schwarzbdck”, op. cit., p. 184.
100 Schwarzbdck, Silvia, Los espantos, op. cit., p. 140.

101 Cf. Selci, Damian, Teoria de la militancia, op. cit., pp. 117-118.

102 Cf. ibid., p. 115.

103 1bid., p. 187.

45



46

UN CIRCULO EN LA FILOSOFIA POLITICA ARGENTINA RECIENTE FEDERICO VICUM
3. Teoria de la militancia y el activismo del pueblo'®*

Teoria de la militancia no es un panfleto o un manifiesto partida-
rio. Es lo que indica su titulo: una teoria de la militancia. En otras
palabras, una teoria del caracter espiritual de la responsabilidad
politica de un particular, esto es, de una organizacion (no de un in-
dividuo) que tiene militantes en pro de una causa determinada. Por
eso, Selci aclara que

antes que cualquier “concepcion del mundo” concreta (progre-
sista, nacional-popular, neoliberal, comunista, fascista) la pre-
gunta hegeliana/militante es qué posicion tomamos nosotros
ante la objetividad (que es antagoénica): si nos postulamos como
formalmente responsables de ella, si nos “hacemos cargo” para
luego intentar transformarla, o si nos negamos y s6lo sufrimos
las consecuencias a fin de no perder la apariencia de sustancia-
lidad (la Inocencia), con lo que “la culpa la tiene el Otro”.1%

En el nivel conceptual en que argumenta Selci es imposible deter-
minar de antemano la “concepcion del mundo” de un militante, prin-
cipalmente porque se puede militar cualquier concepcion del mundo.
Esto no implica olvidar que la reflexion de Selci si reconoce un dis-
parador empirico en el que entran en juego distintas “concepciones
del mundo” y en virtud del cual, por lo tanto, no da lo mismo militar
una causa u otra (aunque no sea facil determinar cudl de las causas en
pugna es la mejor): “La propuesta de este libro, en el plano netamente
pragmatico, es que evidentemente «con los gobiernos populistas» no
alcanza: sin un grado bastante elevado de involucramiento social, es
decir, sin niveles crecientes de militancia organizada, el neoliberalis-
mo retoma el poder del Estado”.’¢ Si “con los gobiernos populistas no
alcanza”, es porque no alcanza con la teoria populista: “La hipdtesis es
sencilla: sila teoria del populismo permitio fundamentar (al menos en
parte) el ascenso politico y el ejercicio gubernamental de las experien-
cias populares latinoamericanas, la «falla» de estas experiencias debe
reconducirse a la misma «teorta del populismo» [...]”.1” Méritos del libro

104 Sobre la Teoria de la militancia, de Damidn Selci, cf. la resefia en este mismo numero,
pp. 242-248

105 Thid., p. 85.
105 Ihid., p. 186.
107 Ibid., p. 13.

47



Ideas'?, revista de filosofia moderna y contemporénea #12 NOVIEMBRE DE 2020 - ABRIL DE 2021

de Selci son transformar el disparador empirico en pregunta tedrica y
responder esta pregunta con precision y claridad. ;Se puede ir mas alla
del populismo y de su pueblo entendido como sujeto demandante hacia
una teoria que haga del pueblo un sujeto responsable? Si, se puede, dice
Selci, y 1a forma de hacerlo es la militancia:

los movimientos populares necesitan militantes organizados.
No pueden limitarse al plano de la demanda, sea para arti-
cularla (como en la teoria laclauiana stricto sensu) o para sa-
tisfacerla (en los gobiernos latinoamericanos “populistas”). La
demanda supone toda la 16gica de la representacion politica,
la diferencia triste y gramsciana entre gobernantes y gober-
nados, y presenta una serie de problemas que, en conjunto,
no se pueden resolver [...]. Parecerd pues que, en rigor, lo mas
sensato seria [...] rememorar que existe una politica que no se
deja reducir a la representacion, que es mds bien participacion
0 [...] incluso Revolucién.1%®

Se necesita un “Pais Militante”, se necesita que “todo el mundo [se
ponga] a militar organizadamente en politica. Como diria Kurt Vonne-
gut: «como suena»”.’ El libro de Selci, en este aspecto, busca la res-
puesta conceptual a una de las “condiciones contemporaneas” que se
planteaban en Habitar el Estado: el “debilitamiento de las identidades
politico partidarias”. Alli, Abad y Cantarelli escribian lo siguiente:

las identidades politicas, en tanto organizaciones productoras
de unidad de accion y de produccion entre sus agentes, estan hoy
francamente debilitadas.

¢Qué implica esta tendencia? Por un lado, que las identidades
politicas conviven con otras formas de subjetividad: mds indivi-
duales, menos participativas, mas fragmentadas. Es decir, mas
cercanas al consumo y la dispersién que a la organizacion y la
disciplina. En otros términos, el debilitamiento de las identida-
des politico-partidarias no es una buena noticia en la medida en
que desencadena e incentiva el desacople de espacios de cons-
truccién y reproduccién dellazo social que, ademads, no han sido
(aun) sustituidos por instituciones diferentes, pero equivalentes
en sus funciones. Por otro lado, la relajacion de las estrategias de
articulacion politica nos confronta con la reduccion de un cam-
po privilegiado de entrenamiento y formacion de agentes espe-
cializados en la construccion colectiva. Gran problema para la

105 Ihid., p. 184.
105 Ihid, p. 186.

48

UN CIRCULO EN LA FILOSOF{A POLITICA ARGENTINA RECIENTE FEDERICO VICUM

ocupacion del Estado en particular y de otras instancias de con-
ducciodn politica en general.!*°

No solo para una teoria como la de Selci la falta de participacion
es un problema politico central. También lo es para un pensamiento
estatalista y defensor de las bondades de la representacion politica:
“Mientras los ciudadanos se alejan de la participacion politica, el
pensamiento estatal pierde sus incentivos”.!'! Para Abad y Cantare-
11i, la mayor participaciéon no deriva en menor representacion; por
el contrario, segun nuestra interpretacion, cuanta mas participa-
cion haya, mas necesario sera pensar la representacion. En efecto,
cuanto mas firmes y definidas sean las identidades politicas parti-
culares, mas claro debera ser el modo en que esas particularidades
se articulen en una identidad mayor o universal. De lo contrario,
la participacion deja de ser productiva y se convierte en un factor
disolvente. Por eso, lo comun estatal, segun Abad y Cantarelli, se
construye en la tension entre conflicto y cierre del conflicto:

la construccién de lo comun puede pensarse, en sus diversas for-
mas, como la permanente elaboracion politica de un conflicto. La
construccién politico-estatal es una légica del desacuerdo por-
que lo comun no esta dado y es objeto de disputa; pero también
del cierre y la unidad, ya que lo comun tiene como condicién de
su existencia la disputa, pero no equivale a ella.}?

Precisamente esta “permanente elaboracion del conflicto” es lo
que Selci rechaza.!® Tal tension indefinida no puede ser el resul-
tado de la lucha politica; si se lucha, es para ganar, y para ganar es
necesaria la organizacion. Ganar de verdad es, segun Teoria de la
militancia, renunciar a la demanda populista, a la que va asociada,
como correlato, la representacion politica. Selci podria compartir
las palabras de Geminello Preterossi en su resefia del libro Popu-
lismo de José Luis Villacafias: “El populismo corrobora, compar-
tiéndolas, algunas premisas constitutivas del eje hobbesiano, como
la dimension representativo-simbdlica, su funcion unificadora, la
funcidén performativa y efectivadora del lenguaje, la necesidad de la

110 Abad, Sebastidn, y Cantarelli, Mariana, Habitar el Estado, op. cit., pp. 29-30.
1t Ibid., p. 32.
4z Jbid., p. 85.

13 Cf. Selci, Damian, Teoria de la militancia, op. cit., pp. 148-151.

49



Ideas'?, revista de filosofia moderna y contemporénea #12 NOVIEMBRE DE 2020 - ABRIL DE 2021

trascendencia y de la personificacion del poder, incluso en un con-
texto completamente secular [...]”.1*

Sin embargo, en el nucleo de la politica participativa, en la or-
ganizacion militante, a Selci le renace, como una cabeza de hidra
recién mutilada, el problema de la representacion, formulado en los
términos clasicos hobbesianos: “la organizacion consiste en que la
palabra de uno debe ser la palabra de todos, y la accion de uno, la
accion de todos [...]”.1*5 La organizacion militante supone represen-
tacion y disciplina, al igual que la subjetividad estatal que delinean
Abad, Cantarelli y Amador. Sin embargo, Selci considera que el Esta-
do “es un instrumento o una relacion, pero en todo caso, no un suje-
to”.116 Selci, diciendo casi lo mismo que los libros de Hydra, propone
lo contrario: en el Estado no puede haber subjetividad. Se propone
desarticular la “vida de derecha” que, en Los espantos, caracteriza
ala posdictadura argentina, y lo logra con creces: contra la aparien-
cia sin esencia, organizacion y disciplina. Pero esta organizacion no
es un trampolin para otra organizacion mayor, el Estado, sino una
especie de reserva de energia politica que incluso puede ir “contra
el Estado”. Para comprender por qué sucede esto, realizaremos un
breve resumen de Teoria de la militancia y analizaremos algunos de
sus rasgos centrales. Nos preguntaremos especialmente si la teoria
de Selci acaso exige, en virtud de su propia construccion conceptual,
aquellos elementos que rechaza.

El populismo es, para Selci, un punto de partida irrenunciable.
Su mérito consiste en presentar una teoria que permite pensar pro-
cesos politicos concretos, como los gobiernos latinoamericanos que
han recibido, no casualmente, el calificativo de “populistas”. Quizas
no sea la “mejor” teoria, pero permite pensar lo que hay, “y lo que
hay es sencillamente el populismo”.!’” De alli que no se pueda re-
troceder de la coincidencia entre teoria y praxis que se mienta con
el término “populismo”. Sin embargo, si se puede avanzar a partir
de esa conjuncion; mas aun, se tiene que avanzar. El populismo de

114 Preterossi, Geminello, “Sobre el populismo de Villacafias”, trad. M. Colucciello, en Soft
Power. Revista euro-americana de teoria e historia de la politicay del derecho, 6, 1, enero-
junio 2019, pp. 393-397; 1a cita en p. 394.

15 Selci, Damidn, Teoria de la militancia, op. cit., p. 173.
16 Jbid., p. 187.
"7 Ibid., p. 22.

50

UN CIRCULO EN LA FILOSOF{A POLITICA ARGENTINA RECIENTE FEDERICO VICUM

Laclau falla cuando transforma la “identidad discursiva” del pueblo
—fruto de la equivalencia de las demandas- en una sustancia previa
a las demandas. El pueblo populista se sustancializa y, para colmo,
lo hace como sujeto demandante. La demanda implica un Otro que
tiene que responder o satisfacer la demanda.'*® El pueblo populista,
entonces, nunca asume la responsabilidad politica. Tanto sus males
como las soluciones a los males le vienen de afuera: las soluciones,
de los gobernantes, siempre “otros” respecto de los gobernados; los
males, del enemigo, la Oligarquia. El antagonismo Pueblo/Oligar-
quia es un antagonismo externo; el pueblo siempre tiene al enemi-
go afuera y no es responsable de su sufrimiento. Selci entiende que
la estrategia populista se tiene que radicalizar “interiorizando” al
enemigo. El pueblo no es una sustancia indivisa e inocente; el anta-
gonismo lo atraviesa por completo. Sin embargo, no todo el pueblo
toma conciencia de esta situacion:

La interiorizacién involucra la espeluznante toma de conciencia
de que el Pueblo es contradictorio, pero, (cudles son los polos de
la contradiccion? [... Hlay una parte que toma conciencia, y es el
Politizado; hay otra parte que se “oligarquiza”, y es el Cualun-
que. Lo que [...] llamaremos “materialismo dialéctico” no es mas
que la asuncidn de que el Pueblo interiorizo el antagonismo y de
que la lucha politica es, preeminentemente, interna [...].}*°

El materialismo dialéctico de Selci se basa, en esta primera
vuelta de tuerca al populismo, en la filosofia de Slavoj Zizek. El
antagonismo entre dos sustancias externas, Pueblo/Oligarquia, se
traslada al interior del Pueblo, y alli los polos antagoénicos son el
Politizado y el Cualunque. El politizado es aquel que hace del an-
tagonismo la nota definitiva de su vida, dispuesto a (por 1o menos
dispuesto, o con ganas de) hacerse responsable de lo que involu-

118 En el libro Desde abajo y a la izquierda, Mariano Pacheco expone lo que podria verse
como el tipo de demanda que el gobierno populista sistematiza: “El otro dia conversaba
con una muchachada bastante méas joven que yo [...]. Yo les contaba de esa famosa
reuniéon que hubo entre los movimientos sociales mas auténomos y Néstor Kirchner
en Casa Rosada. [...] Néstor nos interpela y nos pregunta qué queriamos. Supongo que
el tipo se referia a qué tipo de pais queriamos. Y nosotros le respondimos con dos
imposibles. Por un lado, queriamos que abrieran los archivos de la SIDE por el caso
de Dario y Maxi [...]. Y por otro lado, queriamos... jmds planes! Los pibes se cagaban de
risa, y yo también, pero en el fondo eso muestra nuestras limitaciones en ese momento”
(Pacheco, Mariano, Desde abajo y a la izquierda. Movimientos sociales, autonomia y
militancias populares, Buenos Aires, Las cuarenta y El rio sin orillas, 2019, p. 139).

119 Selci, Damidn, Teoria de la militancia, op. cit., pp. 17-18.

51



Ideas'?, revista de filosofia moderna y contemporénea #12 NOVIEMBRE DE 2020 - ABRIL DE 2021

cra al pueblo; el cualunque es el que niega el antagonismo y, de
ese modo, conserva la sustancialidad inocente: “no se mete” en
politica. Este antagonismo interior al Pueblo es “absolutamente
irreductible [...]. Por eso existe el objeto a como aquello que, en
lugar de simbolizar / superar / sintetizar el antagonismo, lo encar-
na dentro del campo de lo simbdlico”.’?° El “objeto a” es interior al
pueblo pero, a la vez, es lo que impide que éste sea una unidad o
una totalidad indivisa. Es interior y al mismo tiempo inasimilable
al pueblo. EIl “objeto a” no es otro que el politizado; en efecto, como
él se dedica a la politica y perturba la paz del pueblo, el cualun-
que lo acusa de ser un vago, un “parasito”, de ser improductivo,
de vivir a costa del pueblo cualunque: “El politizado, entonces,
descubre crecientemente que solo puede luchar si encarna el mis-
misimo objeto a, el objeto éxtimo, a la vez interior e inasimilable.
El politizado, en suma, adivina por fin que él es «la inherencia
absoluta del obstaculo externo que impide al Pueblo lograr iden-
tidad consigo mismo»”.** Por supuesto, no se trata de que el po-
litizado sea un ser malvado que no quiere vivir en paz ni dejar
a otros vivir en paz. Sucede que “la sociedad es imposible en su
propio concepto, estd atravesada por un Impedimento Absoluto y
el objeto a solo lo encarna”.'?? El politizado se enfrenta, asi, con un
nuevo desafio: hacerse cargo de ese conflicto que se materializé
en su propia conciencia. El cualunque toma el camino mas facil:
perpetua la demanda hacia otro y no se responsabiliza de lo que
a él mismo le sucede. El camino del cualunque es la inercia popu-
lista. Pero el politizado tiene que salir de ese circulo infinito de la
demanda, que Selci, siguiendo a Lacan, entiende como imposible
de satisfacer y, por eso mismo, mas atractivo todavia para el que
se inclina hacia la irresponsabilidad. Nuestro autor se pregunta
y se responde: “el politizado, ;qué ayuda recibe para salir de la
pulsién? El no puede sacarse a si mismo de la Inocencia [...] -tiene
que venir alguien de afuera a abrirnos los ojos [...] y ese alguien
es el Amo tal como lo conceptualiza Zizek: el Amo se hace absolu-
tamente cargo de sus actos y sus palabras [...]”.'?* E1 Amo no nos

0 Jhid., p. 46.
2 Ibid., p. 77.
122 Jhid., p. 85.
123 Jbid., p. 101.

52

UN CIRCULO EN LA FILOSOF{A POLITICA ARGENTINA RECIENTE FEDERICO VICUM

dice “como salir, sino que lo hace: se pone al lado nuestro y sale,
para mostrarnos «en acto» como hacerlo, y esto simplemente por-
que nos quiere. Es, por lo tanto, un ejemplo a seguir”.'** Salir de la
demanda no es ni puede ser un acto originariamente intelectual.
Solamente el cuerpo nos da el empujon que necesitamos para asu-
mir la responsabilidad. La relacion entre el cuerpo del Amo (Amo
al que Selci también llama “Conduccion”) y el cuerpo del politiza-
do es de imitacion:

Existe el concepto latino de la Imitatione Christi, la imitacion de
Cristo [...]: para alcanzar la revelacion cristiana no es preciso cono-
cer las dificultades y sutilezas teoldgicas, basta con hacer lo mismo
que El La imitacion, en definitiva, es lo que permite el transito de
la conciencia politizada al militante organico: el militante no “en-
tiende mas” que la conciencia politica, sino que imita a su Conduc-
cion, porque pone su cuerpo a hacer politica [...].1%

La Conduccidn, que aqui hace las veces de cuerpo de Cristo, le
da a la conciencia politizada un anclaje en lo que, a falta de un tér-
mino mejor, llamamos realidad. Saca a la conciencia politizada de
sus preguntas infinitas (o del mero “hablar de politica”) y la lleva
a ingresar a una organizacion.!'? La Conduccion viene, en princi-
pio, necesariamente de afuera; es como si irrumpiera en la mara-
fa de conciencia, demanda, politizaciéon y cualunquismo. Pero esa
apariencia de sustancialidad externa de la Conduccion es so6lo un
momento de la fenomenologia de la conciencia militante: “Ya con
un pie en la entrada de la organizacion, la «conduccion» resulta ser
simplemente el piso superior de un sofisticado edificio politico, con

24 Thid., p. 102.
25 Thid., p. 103.

126 La ruptura entre la conciencia hiperactiva del politizado y la realidad que lo rodea
aparece en Cancion de la desconfianza, la mencionada novela de Selci. Alli, Styrax, un
profesor de bajo algo menor de treinta afios, es un politizado (un Empecinado, segun
los términos propios de la novela) que esta desfasado de la cultura juvenil —por decirlo
asi- dominante. La actividad politica meramente intelectual (al comienzo de la novela)
de Styrax la define el hecho de que se “autopregunta” y se “autorresponde”. A este
personaje le falta cuerpo: “Esta descoordinacién corporal con mi época, reflexioné
alguna vez Styrax, ¢tiene algo que ver con el afloramiento de las autopreguntas?”
(Selci, Damidn, Cancidn de la desconfianza, op. cit., p. 19). A un politizado como Styrax
le falta una Conduccién que le devuelva el vinculo corporal con su mundo. Por otra
parte, es este tipo de intervencion cuasidivina lo que Schwarzbdck parece descartar de
plano cuando, en Los espantos, refiere los decepcionantes resultados de la aparicién de
(algo asi como) un mesias en una familia burguesa como la de Teorema, de Pier Paolo
Pasolini. Cf. Schwarzbdck, Silvia, Los espantos, op. cit., pp. 67-69.

53



Ideas'?, revista de filosofia moderna y contemporénea #12 NOVIEMBRE DE 2020 - ABRIL DE 2021

distribuciones de responsabilidades, funciones diferenciadas, se-
cretarias, frentes...”.1?’

A causa del contacto con el Amo, el politizado se siente, como dice
Selci, “especial”: “si eligio (hacerse cargo) es porque previamente se
sintio elegido (por el Amo) [...]”.1?® El politizado “tiene algo que los
cualunques no: tiene conciencia”.'* Se siente orgulloso de su tesoro
interior y desprecia a los cualunques. Sin embargo, el orgullo de lo
individual es un rasgo cualunque por excelencia. El antagonismo Po-
litizado/Cualunque también tiene que interiorizarse, a fin de que el
politizado no se pierda en el cualunquismo de su supuesta superiori-
dad. En el politizado que ya tuvo la ayuda de la Conduccion (es decir,
en el militante) el antagonismo se interioriza bajo la forma de Orga-
nizacion/Ego. El ego es el residuo cualunque en el politizado que ya
tiene todo para ingresar a una organizacion, residuo que se resiste a
renunciar a la preciada individualidad. La organizacion dice:

hay otra vida y es vigorosamente monocorde. Le pide asi al mili-
tante [que] se politice por completo [...]. Sea quien sea el militan-
te, debe transformarse para siempre, debe ser util a la Causa co-
lectiva. Debe renunciar a la riqueza de su existencia: si era obre-
ro, profesor, estudiante, hijo, madre, musico, cientifica, vago o

127 Selci, Damidn, Teoria de la militancia, op. cit., p. 105. Con su teoria de la Conduccién
como, por un lado, una especie de “despertador” de la conciencia politica enredada
en sus indecisiones y, por otro, una instancia que gradualmente va interiorizandose
en el espiritu del militante, Selci puede discutir una famosa objecién al peronismo,
a saber, la de cdmo puede ser que la conciencia de la clase obrera se forme gracias a
un General al que nada lo asemeja a la clase obrera. Una formulacién de esta objecién
puede hallarse en un hombre también venido de las letras, al igual que Selci: “Hicimos
un milagro del general Perdn que vino a prolongar la tradicion criolla del patrén de
estancia, carifioso en sus momentos, paternalista siempre, necesitado de clientela
siempre, patrones que creen que pueden ofrecernos lo que estd en nuestro derecho
tomar. Ejemplo: la pretendida conciencia de clase que el general Perén habria otorgado
(¢regalado?) a los trabajadores... (En qué historia de la clase obrera podremos leer que
aun buen sefior se le ocurrié un dia otorgar la conciencia de clase a los trabajadores de
su pais?” (Calveyra, Arnaldo, Si la Argentina fuera una novela, Buenos Aires, Ediciones
Simurg, 2000, pp. 123-124). Si es posible que, a los ojos de Selci, Perén sea un buen
ejemplo de lo que es la Conduccion, no lo es porque Perdn haya otorgado o regalado la
conciencia a los trabajadores, sino porque debe de haberles dado un cuerpo. Por contra,
el auténtico y desaprovechado milagro argentino fue, para Calveyra, la figura de Jorge
Luis Borges, milagro que no logré tomar cuerpo y se desvanecio lentamente en el viejo
escritor: “Algo mds acerca del milagro Borges: incapaces de admiraciones durables vy,
mejor que durables, profundas, incapaces de encarnar en un ahsoluto que acreciente
nuestra vision del mundo, que la vuelva mas vasta que la duracion limitada de nuestras
vidas. [...] Nos creimos en la obligacién no de dar cuenta de esa obra sino del hombre de
mads en mas fragil a medida que los afios pasaban [...]” (ibid., p. 123).

128 Selci, Damidn, Teoria de la militancia, op.cit., p. 124.

129 Jbidem.

54

UN CIRCULO EN LA FILOSOF{A POLITICA ARGENTINA RECIENTE FEDERICO VICUM

trabajador, de la religion que fuere, con su sexo o etnia, caracter,
talante, todo eso debe sacrificarse en pos del Gris Universal de la
politica, su igualitarismo esquematico radical.**

El ego, en la organizacion, es peligroso, porque puede querer es-
quivar la linea marcada por la Conduccion. El politizado que no sa-
crifica su ego vive en el antagonismo entre su individualidad (que
en realidad no vale nada) y la generalidad de la organizacién. La
resolucion de este antagonismo es lo que Selci llama Cuadro politi-
co, a cuya fundamentacion logica esta destinada la Teoria de la mili-
tancia.®* El Cuadro es el militante que ha interiorizado la organiza-
cion. En lugar de depender irresponsablemente de la Conduccion, el
Cuadro asume que “no solo debe ser conducido, sino también con-
ducir”.'*? Asi, toma decisiones y se responsabiliza por sus actos y pa-
labras de una manera siempre fiel'** a la organizacion. Las palabras
de Selci son muy claras a la hora de caracterizar al Cuadro:

En el Cuadro politico, la espontaneidad (del Ego) y la disciplina
(de la Organizacion) coinciden infinitamente: cuanto mas dis-
ciplinado es, mas decisiones toma. [...]. [El] Ego se hace cargo de
(interioriza) la Organizacion mediante la absoluta disciplina, y
la Organizacion se hace cargo de (interioriza) el Ego mediante la
absoluta responsabilidad en la toma de decisiones.'>*

El Cuadro ya no tiene a nadie a quien echarle la culpa. Se ha he-
cho absolutamente responsable. Todo pasa a estar bajo la o6rbita de
suresponsabilidad: él es interiormente la Organizacion, y una orga-
nizacion politica no puede desligarse de los problemas que le toca
afrontar. Ya no hay, para el Cuadro, sustancia externa que ocasione
malestar al pueblo; en todo caso, 1o que hay es un pueblo que no esta
siendo absolutamente responsable, es decir, que no esta militando
organizadamente en politica, y por lo tanto elige responsabilizar a
otros. Pero, en realidad, no hay otros, porque el pueblo mismo es la

130 Thid., pp. 129-130.

131 “[E]ste librito busca [...] fundamentar légicamente la posibilidad de los Cuadros politi-
cos” (ibid., p. 17).

52 Jbid., p. 133.

133 La nocion de “fidelidad” y “sujeto fiel” las tematiza Selci en didlogo con la filosofia de
Alain Badiou. Aqui no ingresaremos en el andlisis de estas cuestiones.

154 Ibid., p. 135.

55



Ideas'?, revista de filosofia moderna y contemporénea #12 NOVIEMBRE DE 2020 - ABRIL DE 2021

realidad.!® Si el politizado en vias de ingresar a la organizacion po-
dia apelar a la idea de la imitatione Christi para tener un parametro
externo de conducta, el Cuadro, tras interiorizar ese modelo, es ya
una especie de Cristo contemporaneo:

de manera monstruosamente parecida a Cristo en la cruz, el
Cuadro acepta “pagar las deudas de otros”, hacerse cargo de lo
imposible, asumir el costo por males que de ningun modo po-
drian ser su culpa; la conocida expresion segun la cual “Cris-
to murio6 por nosotros” indica la paradoja absoluta de un mero
hombre que se hace cargo del Universo como si fuese obra suya
—esta exageracion religiosa [...] describe el tipo que llamaremos
“clasico” de lo que es un Cuadro politico [...].1

Como deciamos, no hay sustancia externa indivisa, s6lida, imper-
meable; hay una escision en la sustancia Pueblo por la cual el Pueblo
puede llegar a ser un sujeto responsable y no demandante. Esa es-
cision es la que “elige” al politizado, que ha de llegar a ser Cuadro.
Selci amplia el modelo cristologico del Cuadro en estos términos:
“Cristo solo pudo hacerse cargo de todo porque antes Dios lo habia
elegido como Su hijo. Homologamente, el Cuadro politico s6lo puede
alcanzar la responsabilidad absoluta si la Conduccion, mediante la
confianza en el pueblo, lo saca del fango cualunque y le ofrece un
modelo a imitar”.’®” La Conduccion le indica al politizado que la rea-
lidad esta ahi no para seguir estando ahi, siempre igual a si misma,
sino para que €l la elija y se haga cargo de ella; ademas, le ensefia
como hacer tal cosa. Del mismo modo, el Padre habria elegido a su
Hijo para que se hiciera cargo de los males que aquejaban a la sus-
tancia humana.

Ahora bien, Cristo, un hombre ciertamente anormal, quizas haya
sido suficiente para redimir, por su propia muerte, los pecados del

135 “Variando un poco la médxima de Perdn, habria que decir que la unica realidad es
el Pueblo. Ciertamente vivimos en el Pueblo, «adentro suyo». No es alguien a quien
concientizamos desde afuera, o a quien invitamos a emanciparse. Mds aun, seria
impreciso decir que el Pueblo transforma la realidad: uno y otra son lo mismo, asi
que sdlo cabria hablar de una «autotransformacién» —como la que hace una persona
cuando decide volverse militante” (Selci, Damian, “Lectura militante del concepto
de unidad politica”, en Revista Planta (blog), entrada del jueves 2 de enero de 2020.
Consultado el 20/05/2020. Disponible en http://plantarevista.blogspot.com/2020/01/
lectura-militante-del-concepto-de.html. Publicado originalmente en El Ojo Mocho, n°
8, primavera/verano 2019/2020).

136 Selci, Damidn, Teoria de la militancia, op. cit., p. 137.
137 Ibid., pp. 137-138.

56

UN CIRCULO EN LA FILOSOF{A POLITICA ARGENTINA RECIENTE FEDERICO VICUM

mundo. En cambio, estd claro que un solo Cuadro no es suficiente
para hacerse cargo eficazmente de los males del pueblo. Por eso, dice
Selci, hay que ganar, y ganar seria tener cientos y cientos de Cuadros
politicos; utépicamente, ganar seria tener un pueblo militante que
sea absolutamente responsable y, por eso mismo, absolutamente li-
bre. Alli ya no habria demanda, porque ya no habria otro al cual
echarle la culpa; alli ya no habria representacion politica, porque
todos tendrian en si mismos la organizacion y todos participarian
en politica.!*® E1 Cuadro se caracteriza por observar con fidelidad
lo que indica la organizacion: “el Cuadro ahora «es» su lugar en la
organica, «<hace» lo que dice la ldgica y «dice» 1o que le bajan como
la linea”.** La organica hace referencia a la distribucién de respon-
sabilidades en la organizacidn; la l6gica remite al modo general en
que la organizacion aborda las cuestiones que se le presentan; la
linea marca lo que se puede hacer y decir publicamente. Llama la
atencion la semejanza entre estas tres propiedades de la organiza-
cion y las tres “marcas de la mediacion estatal” que presenta Ama-
dor en su contribucidn a El fantasma en la mdquina. Amador sefiala
que la mediacion estatal es autoritativa (es decir, la institucion par-
ticular o, para ser mas extremos, el agente estatal particular recibe
la autoridad de la voluntad soberana publicamente reconocida: esto
corresponderia a la organica de Selci, segun la cual el Cuadro es lo

138 Las ganas de participar en algo (lo que sea) son efectivamente un rasgo de la
contemporaneidad. Yano estamos “enlaera delos electorados apaticos de las décadas de
los 80 y 90” (Selci, Damidn, “,Qué pensar? La estructura politica actual y sus desafios”,
en Revista Planta (blog), entrada del miércoles 30 de octubre de 2019. Consultado el
20/05/2020. Disponible en http://plantarevista.blogspot.com/2019/10/que-pensar-la-
estructura-politica.html). Si el estatalismo y la representacion politica remiten a una
estética moderna, apegada a la forma, la ansiedad por participar se remonta a una
estética nacida con las vanguardias historicas del siglo XX y radicalizada después de
la Segunda Guerra. Schwarzbdck comenta: “El indice de participacién es interpretado,
en cualquier actividad humana contemporanea, como el indicio de que lo que se hace
estd bien hecho, incluso cuando la reacciéon sea adversa; de lo contrario, nadie habria
reaccionado” (Schwarzbock, Silvia, Los monstruos mds frios, op. cit., p. 354). El nexo
con la actividad politica es inmediato, si al leer las siguientes lineas de Los monstruos
mds frios recordamos las reflexiones de Los espantos sobre lo util para los poderosos
pero ya no para el pueblo: “Cuando todos podrian hacer arte, pero no todos los hacen,
la diferencia entre artistas y publico resulta, con cierta obviedad, una ficcion util
para los artistas, no para el publico. Quien la sostiene en su nombre, con un fino
espiritu corporativo, es el sistema institucional del arte. Por eso no es facil, para el
arte contempordaneo, salir fuera de si. [...] La dificultad del arte contemporéneo para
salir fuera de si es la misma de la politica para trascender la burocracia [...]” (ibid., p.
356). La mera posibilidad de la participacion corroe la eficacia de las instituciones no
participativas.

139 Selci, Damidn, Teoria de la militancia, op. cit, p. 139.

57


http://plantarevista.blogspot.com/2020/01/lectura-militante-del-concepto-de.html
http://plantarevista.blogspot.com/2020/01/lectura-militante-del-concepto-de.html
http://plantarevista.blogspot.com/2019/10/que-pensar-la-estructura-politica.html
http://plantarevista.blogspot.com/2019/10/que-pensar-la-estructura-politica.html

Ideas'?, revista de filosofia moderna y contemporénea #12 NOVIEMBRE DE 2020 - ABRIL DE 2021

que es en virtud de su lugar en la estructura de responsabilidades),
organica (esto es, la mediacion estatal no depende del capricho del
burdcrata, sino que se ajusta al parametro dado por la institucion:
esto corresponderia alalinea de Selci, que indica qué se puede hacer
y qué se puede decir como militantes de una organizacion) y a largo
plazo (ya que la mediacion estatal se piensa “como la continuidad
de un proyecto nacional”: esto corresponderia a la 16gica de Selci, el
criterio general con que una organizacion trata los problemas poli-
ticos).!? Sila mediacion estatal y la conducta del Cuadro tienen tanto
en comun, seria de esperar que el militante, tal como lo concibe Sel-
ci, tuviese, una vez trasplantado al Estado, la subjetividad adecuada
paralatarea que alli debe desarrollarse. Es mas: en la organizacion,
como ya mencionamos, la palabra de uno es la palabra de todos, y
la accion de uno es la accion de todos: nada mas propio de la repre-
sentacion politica estatal de la que debe ser agente la subjetividad
burocratica. Sin embargo, Selci repudia la representacion politica y
considera que la militancia es “el infinito derecho a asumir la res-
ponsabilidad sobre la realidad, de manera colectiva y organizada,
con, sin o contra el Estado (que es un instrumento o una relacion,
pero en todo caso, no un sujeto)”.'** Es necesario ofrecer al menos
una explicacion hipotética para esta sorprendente conclusion.

El Cuadro ya no tiene nada fuera de si. Es una figura de la con-
ciencia sin contraparte cualunque. El pueblo tiene enfrente a la oli-
garquia; el politizado tiene enfrente al cualunque; el ego tiene en-
frente ala organizacion; el Cuadro ya interiorizo todo y no hay nada
que se le aparezca como externo o como irreductible a su libertad.
Como no hay nada fuera del Cuadro, el Cuadro es en si mismo una
figura no representativa. La organizacion habla y actda en nombre
de todos sus Cuadros, y un Cuadro habla y actiua en nombre de toda
la organizacion, pero nada de esto debe entenderse como un accio-
nar representativo. Para representar politicamente, al fin y al cabo
es necesario (como, segun vimos, sugiere Dotti) sustancializar a los
actores politicos, en lugar de subjetivizarlos. Selci, con absoluto ri-
gor antirrepresentativo, les quita a todas las figuras de su teoria de
la militancia la “apariencia de sustancialidad”. Sin dudas, la dife-

140 Paralasmarcasdelamediacionestatalsegun Amador, cf. Amador, Esteban, “Marionetas
y actores”, op. cit., pp. 74-80.

41 Selci, Damidn, Teoria de la militancia, op. cit., p. 187.

58

UN CIRCULO EN LA FILOSOF{A POLITICA ARGENTINA RECIENTE FEDERICO VICUM

rencia entre la sustancia y el sujeto que estamos proponiendo pare-
ce algo esquematica, sobre todo si tenemos en cuenta que Hegel, un
referente tanto para el pensamiento estatalista como para el pensa-
miento revolucionario, contribuye a superar esa distinciéon. Habria
que decir, entonces, que el pensamiento estatalista supone una tras-
cendencia irreductible, una trascendencia que puede ser mediada
pero no absorbida en la inmanencia (a una conclusion semejante
llegamos en la primera seccidon de este trabajo). La trascendencia
estatalista funda el orden y lo justifica: el cuerpo de Cristo paulino
sostiene en sus funciones particulares (como campesinos, doctores,
atletas, etc.) a todos sus miembros. En otras palabras, los sustan-
cializa. El cuerpo de Cristo en que piensa Selci, en cambio, va por
otro lado (que tampoco carece de sustento biblico): cuando irrumpe
la Conduccion, la vida individual del militante (como obrera, cien-
tifica, vago, musico, hija, hijo, etc.) se suspende. El militante tiene
que sacrificar su vida cualunque en favor del llamado del Amo. Si
recordamos los términos en que Schwarzbdck concibe la entrada de
la militancia en el orden politico post 2003, obtenemos una buena
imagen de lo dicho: la militancia ingresa como militancia “nueva”
en la democracia que esta comenzando de cero en lugar de simple-
mente retornar.

Las referencias a la trascendencia y a la sustancia no son faciles
de aceptar y, mas que ayudar en la tarea del pensamiento, parecen
entorpecerla. En lugar de comparar directamente la representacion
con la participacion, quizds sea mejor comparar la participacion es-
tatalista con la participacion tal como la piensa Selci. Un caso tipico
de fildsofo del Estado y, a la vez, critico de la representacion politica
y defensor de la participacion, es Jean-Jacques Rousseau. No repon-
dremos aqui sus ideas, que damos por ampliamente conocidas. Nos
interesa ver, por el contrario, cdmo lee un intérprete estatalista, en
este caso Dotti, la participacion rousseauniana, pensada como fac-
tor configurador de la unidad estatal. La presencia del pueblo en la
asamblea soberana tiene una logica que supone, como condicion de
la participacion, la representacion:

cada miembro del poder soberano alli presente actuaria politi-
camente solo porque ha operado una mediacion consigo mismo,
porque se ha —por asi decir- desdoblado y se esta representando
a si mismo; mas claramente: ser ciudadano-actor de la sobera-
nia en una democracia directa significa que, en el Legislativo,
se esta representando a s mismo como él es, en el espacio socie-

59



Ideas'?, revista de filosofia moderna y contemporénea #12 NOVIEMBRE DE 2020 - ABRIL DE 2021

tal y familiar, pero no inmediatamente politico. Politizarse, en
términos de estatalidad, es ser y no ser simultdneamente (ser en
la medida en que no se es, sino que se representa a lo que se es);
un juego reflexivo que, si queremos respetar la “alienacion total”
rousseauniana, tiene que tener a ambos polos —homme y cito-
yen- como actividad de reflejar y resultado de la misma: el re-
presentante es el reflejo del ser humano representado y vicever-
sa, porque el pasaje de lo personal y societal a 1o publico estatal
no ofrece ninguna dificultad, ninguna traba nacida del egoismo
o de pretensiones despoticas: la aliénation totale ha remediado
estas distorsiones.'*?

Politizarse —participar- estatalmente es representar en el cuerpo
soberano lo que se es fuera del cuerpo soberano; al mismo tiem-
po, ser un homme en la sociedad civil supone la participacion en
el cuerpo soberano. En cambio, la participacion no estatal que pro-
pone Selci no sigue ese tipo de logica. De hecho, segun su opiniodn,
Rousseau no es mas que un abogado de la sustancialidad inocente
del pueblo.’® Antes de avanzar, aclaremos algo que puede resultar
banal, pero que sino es aclarado puede llevar a confusiones: de nin-
gun modo se trata aqui de ver si en el Pais Militante de Selci ya no
habrd médicos, madres, padres, musicos, abogadas, escritoras, in-
genieros. Lo que hacemos es intentar comprender por que la teoria
de la militancia, tal como la entiende Selci, no necesita coronarse en
una relacion concreta con el Estado. Hasta ahora hemos visto con
cierta claridad un punto: el Cuadro no tiene nada relevante fuera de
si. El cualunque, como observamos, no tiene conciencia; nada de su
mundo importa para el militante. E1 Cuadro, entonces, no tiene nada
“por debajo” de si: la sociedad civil no es nada en comparacion con
la vida militante; el juego reflexivo que el estatalista Dotti encuen-
tra en la participacion rousseauniana no tiene lugar en la militancia
aestatal de Selci. Pero, ¢acaso no tiene el Cuadro algo “por arriba”
de si? ¢No necesito de la exterioridad cristologica de la Conduccion
para salir de la demanda?

142 Dotti, Jorge, “La representacion teoldgico-politica en Carl Schmitt”, en Avatares
filosdficos 1, 2014, pp. 27-54, p. 43.

1“3 Cf. Selci, Damidn, “Lectura militante del concepto de unidad politica”, op. cit. En su
ensayo “La posibilidad del siglo”, Selci considera que es superfluo el concepto de
“representarse a si mismo”, que es, sin embargo, la clave de la participacién politica
estatal, segun vimos en el Rousseau de Dotti. Cf. Selci, Damién, “La posibilidad del siglo”,
en VV.AA,, La posibilidad del siglo. Cinco ensayos para el pensamiento de la militancia,
Buenos Aires, Pedro Diaz & Gluck Editores, 2020, pp. 6-17, en particular p. 12.

60

UN CIRCULO EN LA FILOSOF{A POLITICA ARGENTINA RECIENTE FEDERICO VICUM

Efectivamente, el Cuadro necesito de la superioridad de la Conduc-
cion para salir definitivamente del plano de la demanda. Pero —cita-
mos arriba- “ya con un pie en la entrada de la organizacion, la conduc-
cion resulta ser simplemente el piso superior de un sofisticado edificio
politico”. E1 Cuadro, cuando interioriza la organizacion, interioriza
la Conduccion. Organizacion y Ego estan en identidad especulativa.
La Conduccion aparece como algo externo sélo y momentaneamente
para la conciencia militante, pero su verdad es aparecer como un mero
“piso superior” de un edificio que tiene que estar adentro del Ego. La
arquitectura del pensamiento estatalista esla de la catedral gotica, que
se eleva hacia el cielo con la certeza de que la realidad a la que da for-
ma visible estd irremediablemente mds alld de sus empinadas torres;
la del pensamiento militante esla de una unidad bésica sin terraza. En
otras palabras: para el verticalismo estatal, el verticalismo de la mi-
litancia es parte del horizontalismo de la sociedad civil, que debe ser
rearticulado en una unidad vertical mayor.}** Si el pensamiento esta-
talista requiere algun tipo de trascendencia (por mas dificil de pensar
que resulte su conceptualizacion secularizada), el pensamiento mili-
tante se despliega en pura inmanencia.

Contra todos los prondsticos, la inmanencia militante no es mas
facil de conceptualizar que la trascendencia del estatalismo. El ne-
cesario momento de la Conduccidn se vuelve —al no poder ser real-
mente trascendente ni totalmente inmanente— un auténtico golpe
de suerte. Como dice Selci, su teoria quiere poner al lector “entre la
espada y la pared”, es decir, quiere forzarlo a militar, “[plero este
forzamiento [...] estd hecho desde la amistad; es una exhortacion
conceptual que serd eficiente si cada uno, y en cada caso, encuentra
una Conduccién a quien imitar —ya que solo nos liberamos con el
cuerpo, y por imitacion”.*> La loégica implacable de la conciencia mi-
litante empieza con un encuentro fortuito entre la Conduccion y el

144 Para la concepcién militante del verticalismo, cf. Kesselman, Violeta, “Verticalismo”,
en VV. AA., La posibilidad del siglo, op. cit., pp. 18-26. Alli leemos: “La organizacion
vertical se sostiene sobre dos pivotes: la confianza en la conduccién y la confianza en
Ixs compafierxs (por el mero hecho de serlo)” (ibid., p. 21). Exactamente los mismos
pilares, mucho mads fuertes y exigentes, encontramos en el verticalismo estatal de
Hobbes. La confianza en “Ixs compafierxs” no es sino otra manera de expresar lo que
ordena la famosa segunda ley de naturaleza en el capitulo XIV del Leviatdn; pero esa
confianza horizontalista s6lo es posible por la confianza en el representante soberano,
por la “confianzay fe puestas en aquel que habla” (Hobbes, Thomas, Leviatdn, op. cit. p.
314; 1a cita corresponde al capitulo XXXII).

145 Selci, Damidn, Teoria de la militancia, op. cit., p. 188.

61



Ideas'?, revista de filosofia moderna y contemporénea #12 NOVIEMBRE DE 2020 - ABRIL DE 2021

politizado. No puede ser de otra manera: una teoria de la militancia
no es mas que una teoria de la particularidad, y la particularidad es
irreductible a la teoria. Las Conducciones fundan particularidades
dentro de una unidad politica mayor.

¢Qué quiere decir, entonces, que el pueblo tenga el poder? ¢Aca-
SO quiere decir que ha de tener el poder una determinada orga-
nizacion militante, la que verdaderamente exprese el querer del
pueblo? Es posible. Como escribié Schmitt, “[a]Jun no ha sido solu-
cionada la antiquisima dialéctica de la teoria de la voluntad del
pueblo: la minoria puede estar en posesion de la voluntad verda-
dera del pueblo y, ademas, el pueblo puede ser engarfiado [...]”.1*¢
No s6lo una minoria puede ser la que verdaderamente porte la
voluntad popular, sino que, como expresa Selci, “lo que el Pueblo
quiere (en ocasiones) puede ser lo peor [...]”."*” Pero esto nos lleva
derecho y sin concesiones al plano de la representacion politica: la
minoria verdadera, la que no engafia al pueblo, en verdad repre-
senta a todo el pueblo; es algo momentaneo, por supuesto, y pru-
dencial, hasta que todos sean educados en lo que verdaderamente
quieren. Si bien la novela Cancion de la desconfianza parece tener
ecos de una dictadura pedagodgica, no encontramos esa direccion
en los escritos politicos de Selci.’*® El pueblo, para nuestro autor,
no es infantil o inmaduro, de modo que su sometimiento a la van-
guardia iluminada sea inevitable. El pueblo es ya y siempre el res-
ponsable maximo —el sujeto- de lo que le sucede. A veces no se da
cuenta de que lo es, pero lo es.

Pongamos un ejemplo: el triunfo electoral de la formula presiden-
cial Fernandez-Fernandez en 2019. Después de afios de desencuen-
tros, la dirigencia peronista se unid en un unico frente y su victoria
termind siendo arrasadora. Selci, fiel a su principio de que es el pue-
blo el sujeto politico ultimo, explica que esa unidad dirigencial fue
posible porque antes hubo unidad popular:

146 Schmitt, Carl, Sobre el parlamentarismo, trad. Thies Nelson y Rosa Grueso, estudio
preliminar de Manuel Aragén, Madrid, Tecnos, 1990, pp. 34-35.

147 Selci, Damidn, Teoria de la militancia, op. cit., p. 52.

148 De hecho, rechaza explicitamente ese tipo de representaciéon vanguardista, aunque
es enigmadtica la razon por la cual, entonces, seria mejor militar en una organizacion
antes que en otra. Cf. Selci, Damidn, “La posibilidad del siglo”, en VV.AA., La posibilidad
del siglo, op. cit., p. 11.

62

UN CIRCULO EN LA FILOSOF{A POLITICA ARGENTINA RECIENTE FEDERICO VICUM

si la dirigencia estaba dividida por egos estupidos, por sober-
bia, por incapacidad de reconocer objetivos comunes... todo esto
debe predicarse también del Pueblo. La unidad politica fue pri-
mero una unidad popular, pero no porque el Pueblo haya sido
por fin escuchado por una dirigencia comunmente alienada,
sino porque el Pueblo estaba en si dividido (o para decirlo con
el término usual: “agrietado”) y se puso a practicar la unidad
como método de supervivencia. Si nos parece que los dirigen-
tes peronistas invertian demasiado tiempo en pelearse entre si,
todo lo que debemos hacer es complementar esta mirada con su
reverso o fundamento: era el Pueblo el que invertia demasiada
energia en el “narcisismo de las pequefias diferencias” —el que
pagaba Ganancias y creia que “mantenia vagos”, la que critica-
ba a los planeros, el que se enojaba con un piquete, el que creia
que su progreso se debia inicamente a su esfuerzo y su penuria
unicamente a los politicos, la que odiaba a Cristina por su tono
de voz... Hay que reconocer, sin que ello nos conduzca a un pesi-
mismo antropolégico demasiado férreo, que el Pueblo también
puede ser una auténtica “feria de vanidades” y que los engrei-
mientos de la dirigencia palidecen ante la radiante arrogancia
popular. ;Hay algo méas egocéntrico que el discurso del progreso
personal con independencia de la situacion nacional? ¢Hay algo
mas soberbio que despreciar a la vecina que cobra la Asigna-
cién? ¢Hay algo mds “ombliguista” y “sectario” que la queja por
no poder comprar délares?'#

La unidad popular que esta en el origen de la victoria de Fernan-
dez-Fernandez es precaria (quizas no se deba mas que a cuestiones
de supervivencia, y en los frios numeros es la unidad del 48%) pero,
sea como fuere, tuvo lugar. Tuvo lugar porque los que podian produ-
cirla abandonaron su cualunquismo: la compra de ddlares, el resen-
timiento hacia quienes necesitan ayuda estatal, la idea del self-made
man, etc. De este caso particular, tal como lo interpreta Selci, cree-
mos poder desprender dos conclusiones: por un lado, la unidad del
pueblo es necesaria para producir u obtener algun tipo de resultado
politico. Decimos que es necesaria no en sentido empirico —el 48% de
los votos—, sino necesaria conceptualmente: si el pueblo no es uno,
es imposible entenderlo como sujeto responsable, incluso como res-
ponsable de su cualunquismo. Sin el pueblo como unidad, la victoria
de Fernandez-Ferndndez es una casualidad numérica, no un fruto
de la accién popular, como quiere Selci que sea. Es decir (y aca toma

149 Selci, Damidn, “Lectura militante del concepto de unidad politica”, op. cit.

63



Ideas'?, revista de filosofia moderna y contemporénea #12 NOVIEMBRE DE 2020 - ABRIL DE 2021

forma el circulo que queremos dejar planteado): es necesario pensar
la unidad politica universal, la unidad mayor que la unidad de la
organizacion particular militante. Y para pensar la unidad politica
universal no hay mas que el Estado. Asi como Selci dice saber que el
populismo quizas no sea la mejor opcidn tedrica, pero que es lo que
hay, asi también el Estado argentino quizas no sea el mejor Estado
posible, pero es el unico referente universal legitimo que tenemos.
De hecho, sabemos que el pueblo es una unidad recién cuando de-
cide estatalmente; cuando lo mirdbamos bajo la dptica militante, lo
veiamos dividido por motivos cualunques. En otras palabras, sabe-
mos que el pueblo es una unidad cuando leemos su participacion
politica a través de la eleccion de sus representantes.

Por otro lado, del pasaje recién citado obtenemos otra conclusion
relativa a la filosofia de Selci: el cualunque es, al igual que el poli-
tizado, un “objeto a”, un obstaculo interno al pueblo que impide su
identidad. Cuando el cualunque afloja su cualunquismo, el pueblo
muestra su unidad, asi como cuando el pueblo es un pueblo de mi-
litantes también es una unidad y el militante pierde su caracter de
objeto inasimilable. Esta conclusion (a saber, que tanto el politizado
como el cualunque son, como citamos arriba, “la inherencia abso-
luta del obstaculo externo que le impide al Pueblo lograr la identi-
dad consigo mismo”) era esperable: el politizado y el cualunque son
identidades moviles, que se constituyen reciprocamente. La “cien-
cia de la experiencia de la militancia” sigue los pasos de la concien-
cia politizada, para la cual el cualunque sirve de contrafigura; pero
no hay una sustancia en el politizado que lo distinga realmente del
cualunque. La militancia es particularidad, y cualquier particula-
ridad puede militarse con conviccion. Puede haber grandes Cuadros
de causas que nos resulten espantosas o cualunques. El cualunque
es cualunque solamente a los ojos de un politizado rival, al igual que
este politizado es un cualunque para aquel primer cualunque. En
ninguno de los dos lados puede faltar, entonces, conciencia. Un mili-
tante que considera que en el cualunque o, llegado el caso, en el mi-
litante de otra organizacion, no hay conciencia, no puede pasar a la
unidad estatal (podriamos decir incluso que no puede hacerlo des-
de el momento en que llama “cualunques” a sus conciudadanos). E1
triunfo de otra organizacion militante solo puede entenderlo como
la preeminencia del cualunquismo inconsciente. Ante el abruma-
dor cualunquismo, el militante redobla la apuesta y milita mas. In-

64

UN CIRCULO EN LA FILOSOF{A POLITICA ARGENTINA RECIENTE FEDERICO VICUM

cluso cuando su organizacion gana las elecciones, el militante tiene
que militar mas y mejor, porque tiene que ampliar y perfeccionar la
participacion politica. Siguiendo con nuestro ejemplo local, si bien
el triunfo de Fernandez-Fernandez fue posible porque antes de la
unidad dirigencial hubo unidad popular, Selci recomienda profun-
dizar el trabajo militante para confirmar ese logro popular:

si la gente ya no escucha a los medios, ¢a quién si escucha? La
respuesta es sencilla: se escucha por fin a si misma, es decir, se
re-Une -y para reunirse se organiza, y para organizarse ha de
volverse, en un sentido amplio de la palabra, militante. Acd to-
camos el nervio de nuestra argumentacion: a través de la orga-
nizacion militante, que garantiza la re-union, el Pueblo se vuel-
ve su propio “medio de comunicacion de masas” y simplemente
desplaza del espectro a la ideologia neoliberal.'s°

Este parrafo estd en linea con el disparador empirico de Teoria
de la militancia que sefialabamos al comienzo de esta seccion. Si el
pueblo milita organizadamente, el neoliberalismo de a poco desapa-
recerd. Pero ¢acaso el neoliberalismo no puede militar organizada-
mente? Por supuesto que puede; ya sabemos que la militancia, antes
que una ideologia concreta, es una “posicion ante la objetividad”.
No es imposible que haya quienes quieran responsabilizarse por la
realidad desde una perspectiva neoliberal (o comunista, o fascista,
o conservadora, etc.). Ademas, también sabemos que el pueblo pue-
de querer lo peor, por lo cual podria llegar a militar las causas mas
insensatas. Selci advierte, en relacion con lo que venimos diciendo,
algo muy importante: la derrota electoral del gobierno macrista no
significo el repliegue de sus fuerzas, sino la conversion de sus segui-
dores en militantes. El macrismo empezé a militar: “Arribamos a
una conclusion parcial: tenemos un adversario inteligente, que nos
imita en todo aquello que le parece util, aunque para eso deba sacri-
ficar algunas vacas sagradas republicanas o incluso apoliticas”.’s!
La intensificacion de las militancias particulares puede tener gran-
des resultados en lo que hace a la participacion politica, pero es evi-
dente que nunca podran ganar todas las militancias a la vez. Pese

150 Thidem.

151 Selci, Damidn, “,Qué pensar? La estructura politica actual y sus desafios”, en Revista
Planta (blog), entrada del miércoles 30 de octubre de 2019. Consultado el 20/05/2020.
Disponible en http://plantarevista.blogspot.com/2019/10/que-pensar-la-estructura-
politica.html.

65


http://plantarevista.blogspot.com/2019/10/que-pensar-la-estructura-politica.html
http://plantarevista.blogspot.com/2019/10/que-pensar-la-estructura-politica.html

Ideas'?, revista de filosofia moderna y contemporénea #12 NOVIEMBRE DE 2020 - ABRIL DE 2021

a esto, si nuestra argumentacion fue correcta, un militante del tipo
que pregona Selci no reconoce la racionalidad (la conciencia) de
otras militancias (de hecho, piensa a la militancia macrista como
imitacion —pura actividad corporal- de la kirchnerista). De alli que,
cuando el Estado ya no pueda ser un instrumento de su militancia,
se convenza de que tiene el infinito derecho de actuar contra el Esta-
do: en éste ya no habra sujetos responsables, sino “una densa masa
de infantilismo y sordidez”.’*? La exhortacion a militar organizada-
mente en politica que se desprende de Teoria de la militancia —ex-
hortacion implacable, que realmente logra poner entre la espada y
la pared al lector- puede derivar en cualquier militancia. La vision
optimista de Selci solo se justifica si se da por sentado que todos
vamos a militar del lado de los buenos, de los que quieren la eman-
cipacion. Pero ¢quién no milita del lado de los buenos o a favor de
la emancipacion? Todos los involucrados en politica, por hipotesis,
quieren el bien; si ademas de querer el bien coincidieran en el modo
particular de realizarlo (es decir, en como hay que gobernar), ya no
habria conflicto politico, y por lo tanto el fin del conflicto politico ya
no seria el resultado de la victoria militante, sino todo lo contrario:
la condicion inicial de la lucha, la garantia previa de la bondad de
nuestras convicciones. Esta lucha justificada de antemano apunta-
ria unicamente contra seres huecos, contra aquellos que, por algun
motivo cualunque, no quieren el bien y son, por lo tanto, apoliticos
por naturaleza; en fin, contra los que no tienen conciencia. Lo que
pierde el pensamiento politico al buenificarse como pensamiento
militante es la posibilidad de pensar lo que piensa el adversario,
que pasa a ser alguien que no piensa.!®® Cabe agregar: ese pensa-

152 Selci, Damidn, Teoria de la militancia, op. cit., p. 124. Para un estudio de la tensién entre
la institucién estatal y las actuales tendencias politicas argentinas, cf. Dotti, Jorge,
“Incursus teologico-politico”, en Las vetas del texto, segunda edicién ampliada, Buenos
Aires, Las cuarenta, 2009, pp. 275-300.

153 El Colectivo de Filosofia, Psicoandlisis y Politica “El Loco Rodriguez” se pregunta: “Por
otro lado, tampoco debemos mentirnos. El macrismo no sélo expresa una sensibilidad
derechizada en sus facetas mas feroces, sino también en sus elementos mas inofensivos.
Captura un pliegue de anhelos, demandas, aspiraciones que no son rechazables,
ni condenables per se desde una agenda politica de izquierda: inseguridad, calidad
institucional, ruptura con las herencias, lucha contra el narcotrdfico y “contra las
mafias”, inflacidn, renovacion tecnolégica, deseo de orden, «que las cosas funcionen»,
etc. ¢Por qué no contamos con una politica que logre hacerse cargo de estos problemas
y disputar sus imégenes, sus sentidos, sus resonancias sensibles? ;Todo deseo de orden
esaprioride «derecha»? ¢Y silo es, esrechazable desde una aspiracién emancipatoria?”
(El Loco Rodriguez / Ignacio Rodriguez, “Intemperie: que no vuelvan més”. Consultado
el 20/05/2020. Disponible en https:/medium.com/@ellocorodriguez/intemperie-que-

66

UN CIRCULO EN LA FILOSOF{A POLITICA ARGENTINA RECIENTE FEDERICO VICUM

miento buenificado pierde la posibilidad de definir y saber exac-
tamente qué es lo que él mismo quiere, dado que ya no tiene nada
contra lo cual configurarse, y gana la tentacion de regodearse en esa
falta de definicidon, amparada en la certeza de que de un lado estan
los buenos y del otro una “densa masa de infantilismo y sordidez”.*>*

No se puede pasar por alto el hecho de que Selci reconoce la di-
ficultad que enfrenta a la hora de determinar concretamente qué
quiere defender en tanto militante. En la medida en que pretende
ser una superacion del populismo, su teoria busca dejar atras lo que
éste enmascara, a saber, “la triste evidencia de que carecemos de
programa”.’>> Pero ante el “hecho indiscutible” de la victoria del
capitalismo, al pensamiento militante no le queda mas opcion que
abandonar los hechos a fin de imaginar otra teoria que proponga
algo mejor que el capitalismo: “Demos un salto de fe y propongamos:
de existir [esa teoria], ella seria la teoria de la militancia”.’*® Si la
filosofia estatalista supone el temor de Dios como condicion practi-
ca (no empirica), la filosofia militante pide un salto de fe hacia una
teoria (lo que ya en su propia formulacion es un pedido paraddjico).

no-vuelvan-m%~C3%A1s-938a9027672c). En relacién con los temas abordados en este
trabajo, cf. también El Loco Rodriguez / Ignacio Rodriguez, “;Qué significa poner el
cuerpo? (o el problema de la herencia guevarista)”. Consultado el 20/05/2020. Disponible
en https:/medium.com/@ellocorodriguez/qu%C3%A9-significa-poner-el-cuerpo-o-el-
problema-de-la-herencia-guevarista-b8269089420d.

154 La necesidad de suponer que ya estamos del lado de los buenos puede leerse en el
comienzo del primer capitulo de Teoria de la militancia: “Si existiera un termoémetro
para la filosofia politica, éste debiera medir su utilidad para las luchas populares”
(Selci, Damidn, Teoria de la militancia, op. cit., p. 21). Pero para poder medir esa utilidad
ya tenemos que saber cudles son las verdaderas luchas populares (las que preocupan
a los politizados y no a los cualunques). De ese modo, para la teoria de la militancia el
pueblo ya es de antemano una unidad clara y distinta, incluso antes de que pueda ser
“representado” —aunque no es exactamente la palabra- por la verdadera organizacién
militante. No cabe ahondar aqui en la distancia enorme que separa a esta concepcion
de la politica de aquella que sostiene el estatalismo hobbesiano de Hydra, para la cual
recién puede haber pueblo cuando hay Estado sive representacion, y en este caso la
palabra “representacion” si es exacta. Por otro lado, la dificultad de definir qué es lo
que se quiere, puede provenir del hecho de que, en Teoria de la militancia, el populismo
es insuficiente y, a la vez, el materialismo de Zizek todavia no tiene “un libro que diga
lo que hay que hacer, cdmo pelear, por donde, por qué, etc.” (ibid., p. 42). La teoria de la
militancia nos explica cdmo pelear (con organizacién y disciplina), pero no para qué.
El estatalismo, en cambio, no tiene este problema, ya que, en su légica, los conflictos
socialestienen queserresueltosafinde queel Estado,launidad superioralasdivisiones,
siga existiendo. Por supuesto, no cabe olvidar la advertencia de Schwarzhock sobre
el hecho de que esa voluntad de existencia estatal también puede ser una ficcién util
solamente para los poderosos.

155 Selci, Damidn, “La posibilidad del siglo”, op. cit., p. 7.
156 Jbid., p. 10.

67


https://medium.com/@ellocorodriguez/intemperie-que-no-vuelvan-m%C3%A1s-938a9027672c
https://medium.com/@ellocorodriguez/intemperie-que-no-vuelvan-m%C3%A1s-938a9027672c
https://medium.com/@ellocorodriguez/qu%C3%A9-significa-poner-el-cuerpo-o-el-problema-de-la-herencia-guevarista-b8269089420d
https://medium.com/@ellocorodriguez/qu%C3%A9-significa-poner-el-cuerpo-o-el-problema-de-la-herencia-guevarista-b8269089420d

Ideas'?, revista de filosofia moderna y contemporénea #12 NOVIEMBRE DE 2020 - ABRIL DE 2021

Parece correcto decir, entonces, que cuando las instituciones mo-
dernas ya no pueden presuponer en sus miembros la fe cristiana,
cualquier cosa puede ocupar el lugar de esa fe.'>” Ese cualquier-co-
sismo se traduce, en la teoria de la militancia, en la postulacion de
una “vida” politicamente superior, la “vida no individual” del Cua-
dro, que, al carecer de programa, puede caracterizarse solo negati-
vamente y adquiere de ese modo una amplitud lo suficientemente
generosa como para acoger en su seno cualquier programa. Se co-
rrobora, extrafiamente, lo que Schwarzbock sefiala con respecto a
la categoria de vida, a saber, que “[l]a democracia postdictatorial es
vitalista [...]”,'5® y no seria descabellado conjeturar que la apuesta a
la militancia es una especie de torsion dialéctica sobre esa vida va-
cia y depresiva del capitalismo triunfante: como no tengo nada que
hacer, me pongo a militar, es decir, a hacer “todo”. Fe en Dios o fe en
la teoria, y organicismo estatal o vida aun sin programa: asi como lo
vimos en el caso de las semejanzas entre la mediacion estatal y las
propiedades de la organizacion, asi también vemos ahora que cuan-
to mas se parecen el pensamiento estatalista y el militante, mas se
diferencian. Avancemos un poco mas hacia la comprension de esta
paradoja, resumiendo antes algunas de las conclusiones obtenidas.

Para explicar un fenémeno politico usual, como lo es el resultado
de las elecciones, la lectura militante tiene que presuponer aquello
de lo que queria deshacerse: la unidad del pueblo, que se patentiza
unicamente por medio del principio politico que la teoria de la mi-
litancia rechaza, es decir, la representacion. Ademas, esa unidad es
pensable, para la lectura militante, s6lo si ubica al cualunque en
el mismo rango que al politizado, el rango de objetos inasimilables

157 No casualmente un autor que forma parte del catalogo de Hydra ha propuesto este tipo
de interpretacién de la modernidad en algunas de sus obras mds reconocidas. Se trata
de Eric Voegelin, y sus libros editados en Hydra son El asesinato de Dios y otros escritos
politicos, trad. Esteban Amador, Buenos Aires, Hydra, 2009, y La guerra y la gracia.
Escritos sobre Nietzsche, trad. Esteban Amador, Buenos Aires, Hydra, 2014. Otras obras
enlas que se abordala mencionada interpretacién de la modernidad son Las religiones
politicas (trad. Manuel Abella Martinez y Pedro Garcia Guirao, Madrid, Trotta, 2014) y
La nueva ciencia de la politica (trad. Joaquin Ibarburu, Buenos Aires, Katz, 2006). Por
ultimo, en relacién con los temas abordados en la primera seccién de este articulo, no
cabe obviar que Voegelin ha desarrollado una filosofia de la conciencia como centro
de la existencia politica, en tanto que en la conciencia cobra luz la experiencia de la
tensién entre la trascendencia y la inmanencia. Cf. Voegelin, Eric, Anamnesis. Zur
Theorie der Geschichte und Politik, Friburgo / Munich, Karl Alber, 2005, y Voegelin, Eric,
Order and History. Volume V: In Search of Order, edicién e introduccién de Ellis Sandoz,
Columbia / Londres, 1999, donde es clave la discusion con Hegel.

158 Schwarzbdck, Silvia, Los espantos, op. cit., p. 64.

68

UN CIRCULO EN LA FILOSOF{A POLITICA ARGENTINA RECIENTE FEDERICO VICUM

que encarnan la imposibilidad del todo social. En lugar de radicali-
zar e interiorizar el antagonismo, la teoria de la militancia tiene que
presuponer una unidad popular que se manifiesta en la exteriori-
dad del sistema representativo; en lugar de presuponer la accion
militante, el triunfo de un determinado partido presupone la des-
activacion espontanea del cualunquismo; en lugar de ser una teoria
de la victoria o de la “re-union” del pueblo militante, la teoria de
la militancia es una teoria del conflicto entre grupos particulares
que tienden a imitarse a fin de obtener o asegurar el triunfo.’* En
ese conflicto, la conciencia militante no reconoce fuera de si a otras
conciencias, por lo que el Estado se vuelve un mero instrumento al
servicio de quien ocasionalmente disponga de €].1°

159 Gj el macrismo imita a la militancia kirchnerista, el kirchnerismo imita la relaciéon
de la politica con los medios masivos que, segun el propio kirchnerismo, caracteriza
al macrismo y, en general, a la politica més desencantada. Esa relacién es lo que
Javier Trimboli llama “la alianza mas complicada y mds necesaria que produjo el
kirchnerismo. Para constituirse, a é1y a su multitud” (Trimboli, Javier, Sublunar. Entre
kirchnerismo y revolucion, Buenas Aires, Las cuarenta y El rio sin orillas, 2017, p. 160).
Al recordar la manifestacién del 9 de diciembre de 2015, Trimboli sugiere que esa
multitud habria sido inconcebible con Perdn, y no sélo porque sea dificil imaginar a
Perodn derrotado en las urnas: “Hubo un momento en que, sin que la presidenta diera
pie para que en particular ocurriera, se cored el nombre de un programa de television,
678.Que sepamos entre nosotros nunca habhia pasado algoigual. Laincomodidad va més
alla de que ese programa [...] nos habia hecho mdas dafios que favores[...]J; subrayariamos
del mismo modo si se hubiera coreado Zamba, Fiitbol para todos o Encuentro. Como si
después del protagonismo recuperado de la politica quedara no obstante en evidencia
la debilidad de su lengua [...] y se revelaran en ese ultimo acto las alianzas que se
habian tramado para llegar a esa situacién, que por lo tanto configuraban también
a esa multitud” (ibid., pp. 139-140). La radicalizacion del populismo que propone Selci
(que el pueblo se vuelva su propio “medio de comunicacion de masas”) afecta también
a esas alianzas. La novela Planet, de Sergio Bizzio, parece haber cifrado el destino
espectacular y semicristolégico de la politica posdictatorial argentina, destino que ni
siquiera un nuevo comienzo de la democracia podria desmentir. En esa novela, dos
actores argentinos, Gustavo Denis y Osvaldo Kapor, son secuestrados por los lideres
de un lejano planeta llamado Planet. Los lideres de ese planeta son los duefios de dos
canales de television y compiten por la audiencia. Luego de algunas vueltas de la trama,
Gustavo Denis se une a un tercer canal, un canal rebelde que pretende tomar uno de
los canales poderosos. Denis le pregunta al Comandante Marcos Sdbato cual es el plan
de ataque. El Comandante responde: “No tengo ningun Plan [...]. Yo invento sobre la
Marcha. ¢O te pensas que soy un Pelotudo? —Pero alla dijo que lo tenia... [respondid
Denis]. —Para que el Consejo me apruebe el Presupuesto lo dije. Esos Tipos se olvidan de
que soy un Salvaje. Les gustaria que los lidere un Ingeniero. Ya vas a ver como cambian
cuando tomemos la Sefial y Socialicemos la Produccién de los Medios. No van a cambiar
de Verdad, eso yalo Sé... Ellos no pueden Cambiar: son Hijos de una Matriz, en Esencia.
Pero van a adaptarse al Cambio y van a Creer que fue Su Rebeldia la que Triunf6. Para
Eso lo Hago. No hay nada Peor que un Rebelde Incumplido. Yo voy a regalarles esa
Ilusién. Para que vivan Felices, en Paz, Satisfechos... para que cada Uno se parezca a un
Dios...” (Bizzio, Sergio, Planet, Buenos Aires, Sudamericana, 1998, pp. 112-113).

160 Para no caer en la mala infinitud del conflicto interminable, Selci afirma que se lucha
paraganar; pero para que ganar sea elresultado definitivo, no parece haber otra opcién
que pensar que finalmente habrd una guerra que termine con todas las guerras. De

69



Ideas'?, revista de filosofia moderna y contemporénea #12 NOVIEMBRE DE 2020 - ABRIL DE 2021

Todo ocurre como si hubiera una sustancia ante la cual el
militante no deja de ser inocente. Esa sustancia es el Estado.
El militante se vuelve responsable ante el pueblo, prolijamente
desustancializado; también se vuelve responsable ante la fri-
volidad de su ego, al que descubre como verdadera nada; ante
el Estado, en cambio, retorna a la irresponsabilidad y a la ino-
cencia de quien cree que lo universal estd a su servicio. Las
razones de tal comportamiento pueden hallarse quizas en el
propio paradigma del militante que propone Selci, es decir, en
la figura de Cristo. Existe la posibilidad de que Cristo no sea el
ejemplo de quien se hace responsable de los males del mundo,
deshaciéndose asi de toda inocencia. Bien podria ser que Cris-
to sea el caso ejemplar de la inocencia, incluso de la victima
inocente que muere a manos de una comunidad enloquecida.
René Girard sugiere esta comprension de la figura de Cristo,
articulando una lectura “no sacrificial” de la Pasion. La lectura
sacrificial, en cambio, diria que Jesus muere para satisfacer la
necesidad de reconciliacidon de la comunidad, dividida por la ri-
validad mimética. Su muerte es un sacrificio. Toda la violencia
de la comunidad se descarga en Jesus, que se hace cargo de esa
violencia y asi redime a la humanidad. Jesus seria, para una
lectura sacrificial, el chivo expiatorio, tal como lo sugiere Selci:

todos modos, la teoria de la militancia, por ser justamente una teoria de la militancia,
es una teoria de la particularidad politica, tan arraigada en lo particular que se priva
de cualquier paso a lo universal que exceda a la propia organizacion. En ese sentido,
es absolutamente contraria a légica del totalitarismo que describe Claude Lefort: “Con
el pretexto de una denegacion de la division y del conflicto, el régimen identifica el
pueblo con el proletariado, éste con el partido, este ultimo con su érgano dirigente, y ese
o6rgano con el amo absoluto. Simultdneamente, lleva a cabo su empresa fantasmatica
de unificacién y de homogeneizacién de la sociedad fabricdndose constantemente un
enemigo, un hombre que sobra: el oponente o perturbador, el pardasito, el marginal.
Simultdneamente una vez mads, necesita, para la afirmacién plena del cuerpo social
0 para garantizar el funcionamiento autonomo de la maquina social, engendrar un
otro, un gran individuo que encarne lo social en su propio cuerpo. Ese gran ingeniero
decide todos los movimientos supuestamente racionales [...]” (Lefort, Claude, El pueblo y
el poder, trad. Victor Goldstein, Buenos Aires, Prometeo, 2014, p. 43). La filosofia de Selci
puede articularse cambiando correctamente algunas palabras del pasaje de Lefort. Con
el pretexto de denegar la unidad y la armonia, su Teoria de la militancia identifica la
conciencia con el politizado y a éste con la organizacion. Simultdneamente, lleva a cabo
suempresa de radicalizacién del antagonismo fabricdndose constantemente un amigo,
un hombre de esos que faltan: el politizado, el militante, el Cuadro, que, a los ojos del
cualunque, es un parasito. A la vez, para afirmar que el militante hace imposible la
totalidad social, necesita engendrar otro personaje, que encarna la supuesta armonia
de la sociedad. Este otro personaje es el cualunque, que decide no decidir nada, mucho
menos racionalmente.

70

UN CIRCULO EN LA FILOSOF{A POLITICA ARGENTINA RECIENTE FEDERICO VICUM

“el chivo expiatorio por excelencia de toda la Humanidad”.'*
Girard explica que esta interpretacion de la muerte de Cristo
es inviable: “Los esfuerzos por explicar el pacto sacrificial no
llevan sino a absurdos; Dios necesita vengar su honor, jaqueado
por los pecados de la humanidad, etc. Dios no solo exige una
nueva victima, sino que reclama la victima mas preciada y la
mas querida, su propio hijo”.'*? Dios, cansado de los tercos pe-
cados de los hombres y de recibir sacrificios inutiles, convoca a
su hijo ylo ofrece en sacrificio para saldar de una vez por todas
esos pecados. Asi piensa Selci la relacion Padre-Hijo y, por ana-
logia, la relacion Conduccidon-militante. Repitamos un pasaje ya
citado de Teoria de la militancia: “Cristo s6lo pudo hacerse cargo
porque antes Dios lo habia elegido como Su hijo. Homdlogamen-
te, el Cuadro politico solo puede alcanzar la responsabilidad
absoluta si la Conduccion, mediante la confianza en el pueblo,
lo saca del fango y le ofrece un modelo a imitar”.’®* La Conduc-
cion, para redimir al pueblo, le pide al militante (y utépicamen-
te a todo el pueblo) que se sacrifique, despojandose de su vida
cualunque.’®* Asi, el militante logra “buenificarse”: “el sacrifi-
cio no requiere una justificacion del futuro, ya es bueno de por
si no vivir como un cualunque o un burgués”.'> Pero aunque
ya sea bueno de por si, el esfuerzo promete frutos; en efecto, si
todos nos sacrificamos, es decir, si todos militamos organiza-

161 Selci, Damidn, Teoria de la militancia, op. cit., p. 144.

162 Girard, René, Des choses cachées depuis la fondation du monde, Paris, Bernard Grasset,
1978, p. 206.

163 Selci, Damidn, Teoria de la militancia, op. cit., pp. 137-138.

164 Este llamado de la Conduccién al sacrificio bien podria ser entendido como una
imitacion del sacrificio que el macrismo le pidié al pueblo. Segin Maria Esperanza
Casullo, los dirigentes macristas “exponen casi con fruicién la necesidad de que
amplios sectores de la poblacién sacrifiquen calidad de vida e ingresos en el corto plazo
para alcanzar una mejoria en el futuro” (Casullo, Maria Esperanza, ;Por qué funciona
el populismo? El discurso que sabe construir explicaciones convincentes de un mundo en
crisis, Buenos Aires, Siglo XXI Editores, 2019, p. 165).

165 Selci, Damian, Teoria de la militancia, op. cit., p. 141. Vale destacar que repetidamente
Selci aclara que “sacrificio” no es la palabra adecuada para expresar la actitud del
militante, del mismo modo en que “secuestrar” no lo era para describir las intenciones
del protagonista de la novela Cancidn de la desconfianza. De todas maneras, el uso del
término, la idea de que Cristo es un chivo expiatorio e incluso la misma circunstancia
de tener que aclarar constantemente que no se trata de un sacrificio, atentan contra la
afirmacion de que efectivamente no se trata de un sacrificio. Sin dudas, Selci se resiste
a esa palabra porque advierte que quien se sacrifica o quien es sacrificado es siempre
inocente.

7



Ideas'?, revista de filosofia moderna y contemporénea #12 NOVIEMBRE DE 2020 - ABRIL DE 2021

damente, ganamos. Serd entonces cuando la militancia podra
garantizar la re-union del pueblo consigo mismo, del mismo
modo en que el chivo expiatorio, correctamente sacrificado, ga-
rantiza la pacificacion de la comunidad. La lectura sacrificial
del Cuadro-Cristo, mas que apuntalar la responsabilidad del
militante, haria lo mismo que hacen todas las lecturas sacrifi-
ciales de la Pasion: ocultar el rasgo, segun Girard, mas propio
de Cristo, y por extension del Cuadro; ese rasgo no es otro que la
inocencia absoluta ante las potencias del mundo, o el Estado.%®
Ocurre como si Selci quisiera ofrecer una version enteramente

166 La contraposicion entre la teoria de Girard y la de Selci podria continuar sobre todo
alrededor de dos cuestiones: la imitacién de la Conduccion por parte del militante
y la imitacién reciproca de los sectores militantes (el hecho de que el macrismo,
segun Selci, haya empezado a imitar a la militancia kirchnerista). Es claro que en
este ultimo caso estariamos ante una rivalidad mimética que sélo podria resolverse
con un chivo expiatorio, es decir, con militantes cada vez mds radicalizados (més
sacrificados). Esta conclusién —si seguimos la interpretacién que hace Schwarzhéck
de uno de los Esclarecidos, el octavo y ultimo, de Cancion de la desconfianza— podria
ser la de un Esclarecido, es decir, la conclusién de un enemigo de la verdad popular:
“Para el Esclarecido —conjetura el lector a partir de este caso—la politica podria poner
en marcha una espiral violenta, que se desarrolla como la asociacién libre en una
comedia de los hermanos Marx: se empieza por un juego de palabras y se termina
en el caos absoluto” (Schwarzboéck, Silvia, “El enemigo del enemigo”, op. cit.). Pero,
como recuerda Schwarzbock (y como también sabe Selci; cf. Selci, Damidn, Teoria de
la militancia, op. cit., p. 82), el enemigo que elegimos nos constituye; si el enemigo del
politizado es un cualunque, el politizado también serd un cualunque. La teoria de la
militancia, pese a todo su materialismo dialéctico, no logra superar este principio de
la ontologia posestructuralista, con el cual comienza la fenomenologia del militante.
En verdad, no hace sino llevarlo a su maxima expresion. Posiblemente, el hecho de que
no haya contrafigura cualunque para el Cuadro no indica que éste haya superado la
blanda relatividad de las identidades, sino que el Cuadro encarna en todo su rigor la
infinitud del yo que, en verdad, lleva a su enemigo adentro y sélo lo exterioriza para
autoponerse un limite externo trivial, fAicilmente reinteriorizable (como si desplegara
fuera de silo que en su experiencia interioriz6). E1 materialismo dialéctico de Teoria
de la militancia radicaliza, asi, la guerra en su “versién postestructuralista” “En esa
version, el enemigo es un enemigo interno, que se exterioriza para que el propio yo
encuentre un limite objetivo, pero el inico limite que encuentra es otro yo: el enemigo
personal (en lugar de politico), el yo como otro” (Schwarzbdéck, Silvia, “El enemigo del
enemigo”, op. cit.). Ese enemigo personal —el cualunque- es un yo vacio, sin conciencia.
El mismo escrito de Schwarzbock recién citado termina con una conclusiéon que
creemos valida para Teoria de la militancia: “Hay que construir un mejor enemigo”.
Para el concepto de “infinitud del yo” en su raiz romantica y en su opaca suerte en
el cine contemporaneo, cf. Schwarzbock, Silvia, Los monstruos mds frios, op. cit., pp.
155-169. Alli se argumenta que lo pornografico (la exploracion filmica de los limites
del cuerpo) es la “ultima resistencia a la infinitud del yo”. La descripcién minuciosa de
algunos cuerpos (no sélo humanos) en Cancion de la desconfianza podria leerse en esa
direccion, como la contracara de la conciencia afiebrada de Styrax, tan despierta que
es capaz de reparar ininterrumpidamente en el brillo azucarado de una medialuna, los
rieles bajo el peso del tren, el trafico y la necesidad de comprar un pantalén. En medio
de ese aluvion de conciencia de objetos infimos, Styrax “se siente sin conciencia”,
como sila menor materialidad significase un limite a su yo infinito. Cf. Selci, Damidn,
Cancion de la desconfianza, op. cit., pp. 38-39.

72

UN CIRCULO EN LA FILOSOF{A POLITICA ARGENTINA RECIENTE FEDERICO VICUM

sacrificial de la muerte de Cristo y al mismo tiempo la verdad
cristiana (la inocencia de Jesus y el hecho de que su muerte no
es la de un chivo expiatorio) se le metiera por donde menos lo
esperaba, incluso contra su propia intencion teorica. El militan-
te esta dispuesto a sacrificarse no por ansias de responsabili-
dad, sino porque quiere seguir siendo una sustancia inocente
ante otra sustancia posiblemente malvada (el Estado, “instru-
mento” en manos de quien oportunamente lo ocupe).'*’” Cuando
el militante imita a Cristo, imita su inocencia, y el militante
se aferra demasiado a ésta como para identificarse, no con su
organizacion, sino con el Estado, pese a que en ambos casos se
trata de estructuras basadas en la representacion; es a la vez
demasiado “pagano” como para abandonar la “escalada a los
extremos”'%® del conflicto e imitar la via de la paz “cristiana”,
que no es otra que la estatal (si seguimos a Schmitt y ya no tan-
to a Girard); y es demasiado arrogante como para reconciliar-
se con sus hermanos sin antes llamarlos “cualunques”, perder
toda confianza en ellos y derrotarlos definitivamente (ya que

167 Bien podria tratarse aqui de una oposicion entre dos figuras politicas, el Estado y el
militante, que pretenden remitir al mismo modelo, el de Cristo en la cruz, ya sea con el fin
de explicar la mediacién entre lo alto y lo bajo, ya sea con el fin de justificar el sacrificio
de la individualidad (para el caso del Estado como estructura cristoldgica, cf. Dotti, Jorge,
“La representacion teoldgico-politica en Carl Schmitt”, op. cit., pp. 27-33). La muerte de
Cristo marca en la Fenomenologia del espiritu de Hegel el transito de la religion revelada al
saber absoluto, en el que la comunidad se reencuentra consigo misma; por contra, revivir
en los individuos el ejemplo de Cristo, tal como se pretende en Teoria de la militancia, es
igual a negar la racionalidad de la muerte de Cristo, o, en otras palabras, igual a negar
la racionalidad del Estado hegeliano: en efecto, para Selci la crucifixiéon debié de ser “el
error politico-metafisico mds grande de la historia —y de la Eternidad— del movimiento
popular” (Selci, Damian, Teoria de la militancia, op. cit., p. 159). Si la muerte de Cristo es
la representacion inmediatamente anterior al giro hacia el saber absoluto, mantener a
Cristo (crucificado) con vida en el cuerpo de los militantes hace de la siguiente sugerencia
de Selci una afirmacién rigurosamente exacta: el militante, convertido en Cuadro, es una
“figura estremecedoramente cercana al «saber absoluto» de Hegel” (ibid., p. 17). Con total
coherencia, la teoria de Selci destruye la apariencia de la sociedad civil con la verdad del
sacrificio militante, asi como, a la inversa, el Estado hegeliano le da al interés personal su
fundamento metafisico. Si la ldgica cristoldgica militante —que inevitablemente requiere
de agrupaciones particulares- se absolutiza, parece condenada a la dispersion social que
se sigue del accionar del “artista religioso” de Schleiermacher, tal como la interpreta Hegel:
una multiplicidad de agrupaciones que, cada una bajo la direccion de su respectivo artista-
sacerdote, flotan en el mar de la indiferencia reciproca (agregamos nosotros: indiferencia
en que anida la posibilidad del conflicto, sobre todo si la indiferencia cobra la forma del
no reconocimiento de la conciencia en los militantes que llamariamos “rivales). Cf. Hegel,
Georg W. F,, Fey saber, trad. Vicente Serrano, Madrid, Biblioteca Nueva, 2007, pp. 132-133.

168 Sobre la “escalada a los extremos”, cf. Girard, René, Clausewitz en los extremos. Politica,
guerra y apocalipsis, trad. Luciano Padilla Lépez, Buenos Aires / Madrid, Katz Editores,
2010.

73



Ideas'?, revista de filosofia moderna y contemporénea #12 NOVIEMBRE DE 2020 - ABRIL DE 2021

ésa es la contracara de ganar y terminar con el conflicto politi-
co). La Organizacion, si bien supera al Ego orgulloso del politi-
zado, también lo conserva. El militante tiene todo para pasar a
la unidad estatal, pero justo en el limite se frena y reafirma su
vacia particularidad; en otras palabras, cuanto mas se percata
de que entre el cualunque y él mismo no hay diferencias signi-
ficativas, mas se esfuerza por postularlas, aunque eso implique
admitir que hoy por hoy carece de programa de accion. Lo di-
cho —creemos- vale para el militante de izquierda y el de dere-
cha, paraelliberal y el peronista (en la medida en que carezcan
de programa), porque la teoria de la militancia de Selci es ver-
dadera, verdadera en tanto légica de la lucha entre individuos
iguales en una comunidad al borde de la disolucion y, por eso
mismo, poco fecunda en programas de accidon: cuanto mas bus-
camos diferenciarnos, mas nos parecemos, y cuando lleguemos
a ser completamente iguales y podamos decir con razén “yo es
otro”,'s® preferiremos destruirnos antes que amarnos. De alli se
sigue esa cuota de desprecio con que los libros revisados en este
articulo miran a su sociedad, achacandole su caracter deman-
dante, su buenismo, su irresponsabilidad, su “matar el tiempo a
lobobo”, su cualunquismo, y con la que también pretenden ofre-
cerle un elixir de seriedad para la vida. De alli también se sigue
que el imprescindible salto de fe no parece ser el que apunta a
una mejor teoria, sino el que depende de la voluntad que renun-
cia a su particularidad y confia —como ensefia Hobbes- en sus
conciudadanos porque confia en sus instituciones, y confia en
sus instituciones —como ensefia Rousseau- porque confia en sus
conciudadanos.'”® No seria ya la confianza en una teoria, sino

169 Segun la expresién de Arthur Rimbaud que adopta Selci, en Selci, Damidn, “La
posibilidad del siglo”, op. cit., p. 10.

70 Por supuesto, aqui la teoria de la militancia tiene una buena oportunidad para
equiparar al pensamiento estatalista con el populismo. Cf. al respecto Saralegui,
Manuel, “Adio6s al populismo: por una nueva confianza en el pueblo”, en VV. AA., La
posibilidad del siglo, op. cit., pp. 63-84. Pero cuanto mas se aleja la teoria de la militancia
de la confianza estatal en los adversarios, mds dificil se le hace no volver a lo que
Schmittllamaladialéctica delavoluntad del pueblo: que una minoria represente a todo
el pueblo, con el rigor mas verticalista posible de la representacion y con la exclusion
mas estricta posible de quienes no han de participar en el pueblo. La tensién inherente
a tal paradoja se manifiesta en que la unica manera de diferenciarse del adversario
devenido enemigo (interiorizado o no, ya es irrelevante) es que “no podemos descansar
toda nuestra estrategia politica en confiar en nuestros adversarios, porque buscan
destruirnos” (ibid., p. 74). ;Y qué nos cabe esperar si fuera verdad que el que busca,
encuentra? Por otro lado, en tanto la militancia carece de programa, no es mas racional

74

UN CIRCULO EN LA FILOSOF{A POLITICA ARGENTINA RECIENTE FEDERICO VICUM

en una ficcidon, como veiamos en la seccién dedicada a los libros
de Hydra. Este salto de fe, sin embargo, es cada vez mads dificil
de realizar. Por eso mismo, si bien es ridiculo, por ejemplo, re-
medar a los Estados Unidos de Alexis de Tocqueville y de Walt
Whitman (auténtica complexio oppositorum moderna), quizas
no lo sea pensar a partir de ese mito democratico-liberal en lu-
gar de tratar de desmentirlo. Por cierto, si el eje de la identidad
politica dejara de ser la organizacion militante y pasara a ser
el Estado, el proyecto de Selci no estaria tan lejos de ese mito:
el “yo es otro”, que él retoma de Rimbaud, tiene su version mas
rica en el “Canto de mi mismo” de Whitman, que es un canto
a cualquier otra cosa mas que a si mismo, y la participacion
politica que él propone no esta ausente de las descripciones ins-
titucionales y no institucionales que nos regala Tocqueville. La
alternativa a la opcion estatal es la revolucion, que no es ni una
idea vieja ni pragmaticamente imposible. Pero lo menos que se
le puede pedir a quien tira la piedra de la revolucion es que no
esconda la mano de la guerra civil.

Al no dar el paso hacia el Estado, concluimos que, en lugar
de ofrecer un modelo de responsabilidad absoluta, la apelacion
a Cristo parece ofrecer la “autobiografia correcta” que segun
Schwarzbdck le falta al Nifio Mierda. Si no quiere recurrir a la
autorizacion que da el Estado, al Nifio Mierda no le queda mas
alternativa que crearse una autobiografia correcta o, en térmi-
nos filosoficos, una “fenomenologia de la conciencia militante”.
Esa autobiografia no puede prescindir del sufrimiento, ya que
es éste el que hace que la autobiografia sea correcta y propia de
un inocente. Al no poder echar mano ni del sufrimiento popu-
lista (inmediatamente traducido en demanda irresponsable), ni
del sufrimiento de la posdictadura (hundido en la apariencia,
reconocible solo como “espanto”), ni del sufrimiento de las gue-
rrillas setentistas (para cuya militancia, trdgicamente, no hay
referente posible), el militante se autoinflige el sufrimiento que
la comunidad no le exige experimentar y que, con suerte, ha de
garantizar la re-union del pueblo.

ni teéricamente justificable la confianza en los compafieros de organizacién que la
confianza en toda la nacién argentina, incluyendo a compafieros y adversarios. Parece
inevitable concluir que el verdadero salto de fe, la verdadera imitacién de Cristo, es la
que le pone fin a la “escalada a los extremos”.

75



Ideas'?, revista de filosofia moderna y contemporénea #12 NOVIEMBRE DE 2020 - ABRIL DE 2021

Si nuestra interpretacion no es erronea, llegamos a cerrar el cir-
culo que propusimos al comienzo. El estatalismo de Hydra no logra
articular convincentemente las condiciones contemporaneas y la for-
macion estatal; entre la materia y la forma parece haber un hiato que
s6lo podria superarse con una decision extraordinaria de la voluntad.
Schwarzbdck recuerda que en el Estado ya hubo una decision, y fue
una decision no por la forma que une lo visible con lo invisible, sino
por la apariencia que, en el terror de su espanto explicito, vuelve ridi-
cula y trivialmente numeérica a la representacion politica, base del Es-
tado. Las condiciones contemporaneas que se describen en los libros de
Hydra encuentran su concepto, pero a costa de que parezca imposible
salir de ellas y de él. Con el fin de recuperar el horizonte revolucionario
perdido, Selci se propone pensar una vida de izquierda posible en me-
dio de la vida de derecha que diagnostica Schwarzbock. Su defensa de
la militancia es conceptual y narrativamente apasionante, pero cree-
mos que no logra plantear el paso del pensamiento de la militancia al
del Estado, es decir, el pensamiento de un universal legitimo. Como teo-
ria de la militancia, quizas no sea su obligacion dar ese paso, pero siel
militante que con ella cobra cuerpo se autoriza a si mismo a ir contra el
Estado, mas que contribuir a que el pueblo se reuna parece contribuir
a un conflicto inmanejable. Para que el Estado no sea un instrumento
en manos de tal o cual particularidad, hay que pensarlo como un lugar
posible para la formacion subjetiva. De ahi volvemos, en consecuencia,
al problema de los libros de Hydra: ;puede haber subjetividad estatal?
¢Como pensamos la unidad estatal?'’ Pues el unico modo de escaparle
a la inocencia y de asumir como propio lo que otros quieren y hacen es
el de la representacion.

71 Sobre la falta de reflexion a la hora de “habitar” el Estado, incluso en aquellos de
quienes mads se podria esperar tal cosa a la hora de ejercer la funcién publica, anota
Javier Trimboli: “Aun en estos dias tan trabados, no viene mal recordar la inevitable
incomodidad que experimentdbamos en el Estado -cuando habia que asumir
responsabilidades de intermedias para arriba- quienes veniamos de mucho tiempo
en el llano, pensando siempre en asestar un golpe pero no por este lado. Obligados a
representar, aunque mas no sea a tenerlos presentes y en la cuenta, ese tercio que sin
pausa te odiaba de los 40 millones de argentinos a los que la presidenta queria dirigirse
en cada uno de sus discursos” (Trimboli, Javier, Sublunar, op. cit., p. 138). En otro lugar
Trimboli recuerda que en el prélogo del libro Los lentes de Victor Hugo “Eduardo Rinesi
y Gabriel Nardacchione sefialan que en la refundacion de la ciencia politica en los
primeros afios de la postdictadura, al reducir sus inquietudes al régimen politico, [esta
ciencia] no solo pierde de vista a los sujetos sociales, sino también y sobre todo al Estado.
[...] El vacio que esto produjo, mas aun porque no hubo otra usina de pensamiento al
respecto que reemplazara a la académica, fue alevoso y lo heredamos. Es decir, lo que en
este prologo se detecta no s6lo obra al interior de un campo académico de conocimiento,
sino que se transforma en parte de nuestra condicion politica” (ibid., pp. 186-187).

76

UN CIRCULO EN LA FILOSOF{A POLITICA ARGENTINA RECIENTE FEDERICO VICUM

Bibliografia

Sagrada Biblia, trad. Eloino Nacar Fuster y Alberto Colunga Cueto, Madrid,
Biblioteca de Autores Cristianos, 1977.

VV.AA., “Conversacion con Jorge Dotti”, en El rio sin orillas. Revista de filo-
sofia, cultura y politica, N° 1, Afio 1, octubre 2007, pp. 236-267.

Abad, Sebastian, “Presentacién”, en Ubierna, Pablo, Las humanidades. No-
tas para una historia institucional, Gonnet, UNIPE Editorial Univer-
sitaria, 2016.

---, “El ritmo supraindividual de una legalidad. Un aporte al problema de
la formacion de agentes estatales en la Argentina”, en Abad, Sebas-
tidn, y Amador, Esteban, El fantasma en la mdquina. Sobre la forma-
cion de los agentes estatales, Buenos Aires, Hydra, 2017.

---, “Breve nota sobre «El Hobbes de Schmitt» (1989), de Jorge Dotti. A casi
30 afios de su publicacion”, Conceptos histdricos, 4 (6), 2018, pp. 142-
146.

Abad, Sebastian, y Amador, Esteban (comps.), El fantasma en la mdquina.
Sobre la formacion de los agentes estatales, Buenos Aires, Hydra, 2017.

Abad, Sebastian, y Cantarelli, Mariana, Habitar el Estado. Pensamiento es-
tatal en tiempos a-estatales, Buenos Aires, Hydra, 2013.

Abad, Sebastidn, y Pdez Canosa, Rodrigo, “Comunidad y critica del Estado”,
en Hunziker, Paula, y Lerussi, Natalia (comps.), Misantropia / Filan-
tropia / Apatia, Cérdoba, Brujas, 2007, pp. 375-383.

Adorno, Theodor, Problemas de filosofia moral, trad. Gustavo Robles, Bue-
nos Aires, Las cuarenta, 2019.

Amador, Esteban, “Marionetas y actores. Sobre la formacion, la técnica y el
representante”, en Abad, Sebastidn, y Amador, Esteban, El fantasma
en la maquina. Sobre la formacion de los agentes estatales, Buenos
Aires, Hydra, 2017.

Arendt, Hannah, Conferencias sobre la filosofia politica de Kant, trad. Car-
men Corral, Buenos Aires, Paidos, 2003.

Benjamin, Walter, Libro de los pasajes, trad. Luis Fernadndez Castafieda,
Isidro Herrera y Fernando Guerrero, Madrid, Akal, 2013.

Bizzio, Sergio, Planet, Buenos Aires, Sudamericana, 1998.

77



Ideas'?, revista de filosofia moderna y contemporénea #12 NOVIEMBRE DE 2020 - ABRIL DE 2021

Calveyra, Arnaldo, Si la Argentina fuera una novela, Buenos Aires, Edicio-
nes Simurg, 2000.

Casullo, Maria Esperanza, ;Por qué funciona el populismo? El discurso que
sabe construir explicaciones convincentes de un mundo en crisis, Bue-
nos Aires, Siglo XXI Editores, 2019.

De Angelis, Javier, “El vanguardismo decisionista de Carl Schmitt en la
lectura de Jorge Dotti”, en Ideas. Revista de filosofia modernay con-
tempordnea, n°8, noviembre de 2018, pp. 65-69.

Dotti, Jorge, “E1 Hobbes de Schmitt”, Cuadernos de filosofia, Vol. 20, N° 32,
1989, pp. 57-69.

---, “Teologia politica y excepcion”, en Daimon. Revista de Filosofia, N° 13,
Julio-Diciembre, 1996, pp. 129-140.

---, “¢Como mirar el rostro de la Gorgona? Antagonismo postestructuralis-
ta y decisionismo”, en Deus Mortalis, n°3, 2004, pp. 451-516.

---, “La libertad del Juicio: epistemologia y politica a la luz de la Tercera
Critica”, en Sobrevilla, Daniel (comp.), Actas del coloquio de Lima.
Conmemorativo del bicentenario de la Tercera Critica, Lima, Goethe
Institut, 1991, pp. 99-166.

---, “Incursus teoldgico-politico”, en Las vetas del texto, segunda edicion
ampliada, Buenos Aires, Las cuarenta, 2009.

---, “La representacion teolégico-politica en Carl Schmitt”, en Avatares filo-
soficos, 1, 2014, pp. 27-54.

El Loco Rodriguez / Ignacio Rodriguez, “Intemperie: que no vuelvan mas”,
Consultadoel20/05/2020. Disponible en https:/medium.com/@elloco-
rodriguez/intemperie-que-no-vuelvan-m%C3%A1s-938a9027672c).

---, “¢Qué significa poner el cuerpo? (o el problema de la herencia guevaris-
ta)”. Consultado el 20/05/2020. Disponible en https://medium.com/@
ellocorodriguez/qu%C3%A9-significa-poner-el-cuerpo-o-el-proble-
ma-de-la-herencia-guevarista-b8269089420d.

Ferreyra, Julidn, Del capitalismo a las relaciones humanas. Una investiga-
cién sobre la lucha por la existencia en la filosofia politica de Gilles
Deleuze, Buenos Aires, Universidad de Buenos Aires (tesis doctoral),
2008. Consultado el 20/05/2020. Disponible en http://repositorio.filo.
uba.ar/handle/filodigital/1441.

---, “La formacion para vivificar la maquina estatal”, en Ideas. Revista de fi-
losofia modernay contempordnea, 9, mayo-octubre 2019, pp. 279-282.

Galimidi, José Luis, Leviatdn conquistador. Reverencia y legitimidad en la
filosofia politica de Thomas Hobbes, Rosario, Homo Sapiens, 2004.

Girard, René, Des choses cachées depuis la fondation du monde, Paris, Ber-
nard Grasset, 1978.

78

UN CIRCULO EN LA FILOSOF{A POLITICA ARGENTINA RECIENTE FEDERICO VICUM

---, Clausewitz en los extremos. Politica, guerray apocalipsis, trad. Luciano
Padilla Lopez, Buenos Aires/Madrid, Katz Editores, 2010.

Hegel, Georg W. F., Fe y saber, trad. Vicente Serrano, Madrid, Biblioteca
Nueva, 2007.

Hobbes, Thomas, Leviatdn, trad. Antonio Escohotado, Buenos Aires, Losa-
da, 2015.

Kesselman, Violeta, “Verticalismo”, en VV. AA., La posibilidad del siglo. Cin-
co ensayos para el pensamiento de la militancia, Buenos Aires, Pedro
Diaz & Gluck Editores, 2020, pp. 18-26.

Lefort, Claude, El pueblo y el poder, trad. Victor Goldstein, Buenos Aires,
Prometeo, 2014.

Pacheco, Mariano, Desde abajo y a la izquierda. Movimientos sociales, au-
tonomia y militancias populares, Buenos Aires, Las cuarenta y El rio
sin orillas, 2019.

Pdez Canosa, Rodrigo, “Sobre Los espantos de Silvia Schwarzbock”, en
Ideas. Revista de filosofia modernay contempordnea, 5, otofio de 2017,
pp. 183-189.

Preterossi, Geminello, “Sobre el populismo de Villacafias”, trad. M. Coluc-
ciello, en Soft Power. Revista euro-americana de teoria e historia de la
politica y del derecho, 6, 1, enero-junio 2019, pp. 393-397.

Saralegui, Manuel, “Adiés al populismo: por una nueva confianza en el
pueblo”, en VV. AA., La posibilidad del siglo. Cinco ensayos para el
pensamiento de la militancia, Buenos Aires, Pedro Diaz & Gluck Edi-
tores, 2020, pp. 63-84.

Sarlo, Beatriz, La pasion y la excepcion. Eva, Borges y el asesinato de Aram-
buru, Buenos Aires, Siglo XXI, 2003.

Schmitt, Carl, Sobre el parlamentarismo, trad. Thies Nelson y Rosa Grueso,
estudio preliminar de Manuel Aragén, Madrid, Tecnos, 1990.

---, Sobre los tres modos de pensar la ciencia juridica, trad. Montserrat He-
rrero, Madrid, Tecnos, 1996.

Schwarzbdck, Silvia, “El enemigo del enemigo”. Consultado el 20/05/2020.
Disponible en https:/www.eternacadencia.com.ar/blog/libreria/lec-
turas/item/el-enemigo-del-enemigo.html, publicado originalmente
en Elrio sin orillas, N°6, 2012.

---, “Schmitt, Marx y Argentina. Una lectura estético-politica de la lectura
de Jorge Dotti”, en Avatares filosdficos, 2, 2015, pp. 86-102.

---, Los espantos. Estética y postdictadura, Buenos Aires, Las Cuarenta y E1
rio sin orillas, 2016.

79


https://medium.com/@ellocorodriguez/intemperie-que-no-vuelvan-m%C3%A1s-938a9027672c
https://medium.com/@ellocorodriguez/intemperie-que-no-vuelvan-m%C3%A1s-938a9027672c
https://medium.com/@ellocorodriguez/qu%C3%A9-significa-poner-el-cuerpo-o-el-problema-de-la-herencia-guevarista-b8269089420d
https://medium.com/@ellocorodriguez/qu%C3%A9-significa-poner-el-cuerpo-o-el-problema-de-la-herencia-guevarista-b8269089420d
https://medium.com/@ellocorodriguez/qu%C3%A9-significa-poner-el-cuerpo-o-el-problema-de-la-herencia-guevarista-b8269089420d
http://repositorio.filo.uba.ar/handle/filodigital/1441
http://repositorio.filo.uba.ar/handle/filodigital/1441
https://www.eternacadencia.com.ar/blog/libreria/lecturas/item/el-enemigo-del-enemigo.html
https://www.eternacadencia.com.ar/blog/libreria/lecturas/item/el-enemigo-del-enemigo.html

Ideas??, revista de filosofia moderna y contemporanea #12 NOVIEMBRE DE 2020 - ABRIL DE 2021

---, Los monstruos mds frios. Estética después del cine, Buenos Aires, Mar-
dulce, 2017.

Selci, Damidn, Cancion de la desconfianza, Buenos Aires, Eterna Cadencia
Editora, 2012.

---, Teoria de la militancia, Buenos Aires, Las Cuarenta y El rio sin orillas,
2018.

---, “¢Qué pensar? La estructura politica actual y sus desafios”, en Revis-
ta Planta (blog), entrada del miércoles 30 de octubre de 2019. Con-
sultado el 20/05/2020. Disponible en http://plantarevista.blogspot.
com/2019/10/que-pensar-la-estructura-politica.html.

---, “Lectura militante del concepto de unidad politica”, en Revista Planta
(blog),entrada deljueves 2 de enerode 2020. Consultado el 20/05/2020.
Disponible en http://plantarevista.blogspot.com/2020/01/lectura-mi-
litante-del-concepto-de.html. Publicado originalmente en El Ojo Mo-
cho, n° 8, primavera/verano 2019/2020.

---, “La posibilidad del siglo”, en VV. AA., La posibilidad del siglo. Cinco en-
sayos para el pensamiento de la militancia, Buenos Aires, Pedro Diaz
& Gluck Editores, 2020, pp. 6-17.

Trimboli, Javier, Sublunar. Entre kirchnerismo y revolucion, Buenos Aires,
Las cuarenta y El rio sin orillas, 2017.

Ubierna, Pablo, Las humanidades. Notas para una historia institucional,
Gonnet, UNIPE Editorial Universitaria, 2016.

Voegelin, Eric, Order and History. Volume V: In Search of Order, edicién e
introduccion de Ellis Sandoz, Columbia/Londres, 1999

---, Anamnesis. Zur Theorie der Geschichte und Politik, Friburgo / Munich,
Karl Alber, 2005.

---, La nueva ciencia de la politica, trad. Joaquin Ibarburu, Buenos Aires,
Katz, 2006.

---, El asesinato de Dios y otros escritos politicos, trad. Esteban Amador,
Buenos Aires, Hydra, 2009.

---, La guerra y la gracia. Escritos sobre Nietzsche, trad. Esteban Amador,
Buenos Aires, Hydra, 2014.

---, Las religiones politicas, trad. Manuel Abella Martinez y Pedro Garcia
Guirao, Madrid, Trotta, 2014.



http://plantarevista.blogspot.com/2019/10/que-pensar-la-estructura-politica.html
http://plantarevista.blogspot.com/2019/10/que-pensar-la-estructura-politica.html
http://plantarevista.blogspot.com/2020/01/lectura-militante-del-concepto-de.html
http://plantarevista.blogspot.com/2020/01/lectura-militante-del-concepto-de.html

A m:«rﬁjf”’

La recepcion

de Bergson

en Argentina:

82

la mediacion espanola
y las lecturas de la
generacion de 1910

PAULA JIMENA SOSA

(CONSEJO NACIONAL DE INVESTIGACIONES
INSTITUTO DE INVESTICACIONES EN HUMANIDADES

Recibido el 14 de abril de 2018 - Aceptado el 29 de abril de 2020

RESUMEN: El articulo se propone analizar el

rol que juega la filosofia bergsoniana en el pen-
samiento de algunas figuras argentinas. Con

tal fin, indagamos su recepcion, considerando
dos elementos claves. Por un lado, la mediacion
que realizan intelectuales espafioles —Ortega y
Gasset, Eugenio d'Ors y Manuel Garcia Moren-
te- en la introduccion de Bergson en Argentina.
Por otro lado, el impacto del bergsonismo en

la denominada “Generacion de 1910”, de la que
formaron parte los llamados “padres” de la
disciplina filosdfica: Alejandro Korn y Coriolano
Alberini. Asimismo, consideramos el lugar que
tiene Alberto Rougés, en tanto figura destacada
dentro de la historiografia filosofica argentina y
su originalidad a la hora de leer a Bergson. Des-
de nuestra perspectiva, esta generacién propo-
ne lecturas estratégicas de Bergson que funcio-
nan a la hora de legitimar la disciplina filoséfica
en el campo académico argentino, marcado por
el debate intelectual contra el positivismo.

PALABRAS CLAVE: Bergson - lecturas - ética -
temporalidad.

CIENTIFIC

AS Y TECNICAS -
CIENCIAS SOCIALES - ARGENTINA)

ABSTRACT: The article intends to analyze the
role of the philosophy of Bergson in the thought
of some Argentinean figures. Thus, we inves-
tigate his reception considering two key ele-
ments. On the one hand, the mediation carried
out by Spanish intellectuals —Ortega y Gasset,
Eugenio d'Ors and Manuel Garcia Morente- who
introduced Bergson’s philosophy in Argentina.
On the other hand, the impact of Bergsonism on
the “Generation of 1910, in which the so-called
“fathers” of the philosophical discipline were
formed: Alejandro Korn and Coriolano Alberini.
Likewise, we consider Alberto Rougés' place,

as a leading figure in Argentinean philosophical
historiography and the originality of his reading.
From our perspective, this generation proposes
strategic readings of Bergson that play a role in
legitimizing the philosophical discipline in the
Argentinean academic field, marked by the intel-
lectual debate against positivism.

KEY WORDS: Bergson - readings — ethics -
temporality.

Paula Jimena Sosa es Licenciada en Filosofia y Doctora en Humanidades con orientacién
en Filosofia por la Universidad Nacional de Tucuman. Su investigacién doctoral verso so-
bre la constitucién de estudios filoséficos académicos en Tucumdn tomando como punto
de partida las revistas y publicaciones editadas en las décadas de 1940y 1950. En su tesis
analizé la recepcidn de filosofias europeas, en especial, del vitalismo y del existencialis-
mo en la region del noroeste. Actualmente, es posdoctoranda del CONICET con lugar de
Trabajo en el Instituto de Investigaciones en Humanidades y Ciencias Sociales (Facultad
de Humanidades y Cs. de la Educacion-UNLP).

Caricatura de Bergson por André Rouveyre, Carcasses Divines, (Paris, 1907) 83



Ideas'?, revista de filosofia moderna y contemporénea #12 NOVIEMBRE DE 2020 - ABRIL DE 2021

v arios autores destacan la importancia de la filosofia de Berg-
son en América Latina.! En particular, nuestro pais se hace eco
de la denominada gloire de Bergson durante las primeras décadas
del siglo XX. Tanto el campo literario, constituido por intelectuales
como Victoria Ocampo, Jorge Luis Borges y Adolfo Bioy Casares, en-
tre otros, como el filosofico, conformado por figuras como Alejan-
dro Korn, Coriolano Alberini y Alberto Rougés, reciben el impacto
internacional del autor de Matiére et mémoire.

Sus diferentes lecturas se evidencian en revistas con diversos
perfiles e idearios intelectuales. Entre ellas, podemos mencionar
publicaciones de perfil progresista como Nosotros (1907-1943), a
cargo Alfredo Bianchi y Roberto Giusti, donde Emile Duprat en 1907
y 1908 da cuenta de la conmocion que suscita L évolution créatri-
ce en Francia;? la Revista de Filosofia (1915-1929), fundada por José
Ingenieros, de caracter positivista, donde Enrique Molina?® escribe
trabajos que iluminan nociones claves de la filosofia bergsoniana
(como las de espiritu, ciencia y ética); la revista Valoraciones (1923-
1928), dirigida por Carlos Américo Amaya y luego por Alejandro
Korn, de perfil reformista, donde se encuentran trabajos de Korn
sobre Bergson y una traduccion de Carlos Maria Onetti del texto “In-
troduccion a la metafisica” de Bergson.*

1 (f las obras de Maiorana, Guy, Luquin, Morato Pinto, Compagnon, y Mufioz citadas en
la bibliografia.

2 Cf. Duprat, Emile, “La filosofia francesa en 1907” en Nosotros, Vol. 3, N° 15, 1908, PP-
156-160y “La filosofia francesa en 1908” en Nosotros, Vol. 4, N° 22-23, 1909, pp. 324-328.

3 Cf. Molina, Enrique “La verdad y el método de Bergson” en Revista de filosofia, N° 6,
1916, pp. 321-341 y “El «espiritu» segun Bergson” en Revista de filosofia, N° 2, 1917, pp.
203-214.

4 Korn, Alejandro, “Bergson” en Valoraciones, N° 9, 1926 y la traduccién de Carlos Maria
Onetti de Bergson, Henri, “Introduction a la métaphysique” (originalmente publicado
en la Revue de Métaphysique et Morale en enero de 1903), bajo el titulo “Introduccién a
la metafisica” en Valoraciones, N° 12, 1928, pp. 211-234.

84

LA RECEPCIONDE BERGSON EN ARGENTINA PAULA JIMENA SOSA

En el presente trabajo, nos proponemos abordar la recepcion de
Bergson en Argentina, con el fin de esclarecer el alcance de su filo-
sofia en nuestro territorio. Con tal objetivo intentaremos, en primer
término, dimensionar el lugar que tiene en el pensamiento de algu-
nos fildsofos espafioles (como José Ortega y Gasset, Eugenio d’Ors
y Manuel Garcia Morente); en segundo lugar, buscaremos recons-
truir las primeras recepciones de Bergson evidenciando los matices
que adquieren sus lecturas entre los intelectuales argentinos de la
llamada “Generacion de 1910”,° integrada por personalidades como
Alejandro Korn, Coriolano Alberini y Alberto Rougés.

1. La mediacion espafiola en la circulacion de ideas bergsonianas

La recepcion de la filosofia de Bergson en Argentina puede pensar-
se teniendo en cuenta las traducciones llevadas a cabo primero por
editoriales espafiolas® y luego latinoamericanas, y la llegada de in-
telectuales espafioles al pais, en un contexto de consolidacion de la
disciplina filosodfica en el &mbito académico y de tension con el posi-
tivismo imperante en el discurso académico de la generacion previa
a 1910.

Las primeras lecturas de Bergson son posibles gracias a traduc-
ciones espafiolas realizadas en Madrid en las dos primeras décadas
del siglo XX.” Entre ellas, cabe destacar, Matiére et mémoire: essai sur
la relation du corps avec Uesprit traducido bajo el titulo Materia y me-
moria: ensayo sobre la relacion del cuerpo con el espiritu por Martin
Navarro, en 1900, para la imprenta Victoriano Sudrez; L'évolution
créatrice traducida bajo el titulo La evolucion creadora por Carlos
Malagarriga, en 1912, para la editorial Renacimiento; la conferencia
“L’ame et le corps” traducida bajo el titulo “El alma y el cuerpo” por

5 Cf. Pr6, Diego, “Periodizacion del pensamiento argentino” en Cuyo. Anuario de filosofia
argentina’y Americana [en linea], Vol. 1, N° 1, 1962, pp. 7-42. URL: https://bdigital.uncu.
edu.ar/objetos_digitales/4138/8-cuyo0-1965-tomo-01.pdf

6 Cf.Esposito, Fabio, “Las editoriales espafiolas en Argentina: redes comerciales, politicas
y culturales entre Espafia y la Argentina (1892-1938)” en Altamirano, Carlos, Historia
de los intelectuales en América Latina. Los avatares de la ciudad letrada, Buenos Aires,
Katz, 2010, pp. 515-535.

7 Cf. Lacau St Guily, Camille, Une histoire contrariée du bergsonisme en Espagne
(1889-années 1920), Tesis Doctoral, Paris, Sorbonne Nouvelle, 2010. URL: /www.
cervantesvirtual.com/nd/ark:/59851/bmc988s6

85



Ideas'?, revista de filosofia moderna y contemporénea #12 NOVIEMBRE DE 2020 - ABRIL DE 2021

Edmundo Gonzalez Blanco, en 1915, para la imprenta Ruiz Herma-
nos; L’énergie spirituel, traducida bajo el titulo La energia espiritual.
Ensayos y conferencias, por Eduardo Ovejero y Maury, en 1928, para
la editorial Daniel Jorro.®

Tras esta primera oleada de traducciones espafiolas, y debido po-
siblemente al contexto de la Guerra civil y luego al franquismo en
Espafia, comienzan a presentarse traducciones latinoamericanas de
la obra de Bergson. Entre ellas, La pensée et le mouvant, traducida
bajo el titulo El pensamiento y lo movible. Ensayosy conferencias, por
Gonzalo San Martin, en 1936, para la editorial Ercilla de Santiago
de Chile; La rire, traducida bajo el titulo La risa. Ensayo sobre la
significacion de lo comico por Pablo Girosi y Amalia Haydée Raggio,
en 1939, para las editoriales Tor y Losada de Argentina; el articulo
“Introduction a la métaphysique”, traducido bajo el titulo “Introduc-
cion a la metafisica” por Carlos Maria Onetti, en 1928, para la re-
vista Valoraciones de La Plata. Paralelamente, se reeditan obras ya
traducidas al espafiol, como Matiére et mémoire. Essai sur la relation
du corps a lesprit, bajo el titulo Materia y memoria: ensayo sobre la
relacion del cuerpo con el espiritu, traducida por Martin Navarro en
1943, para la editorial Cayetano Calomino en Argentina, y L énergie
spirituelle. Essais et conférences, traducida bajo el titulo La energia
espiritual. Ensayos y conferencias, por Mario Silva Garcia en 1945,
para la editorial Claudio Garcia & Cia. en Uruguay.

Estos dos momentos en la labor de traduccidén permiten pensar
los itinerarios por los cuales la obra de Bergson se introduce en el
debate intelectual argentino. Algunas aproximaciones en torno a
su recepcion en Argentina en particular, y en América Latina en
general, pueden encontrarse en diferentes trabajos. Las primeras
aproximaciones al tema se remiten a contribuciones como “Bergson
et les penseurs ibéro-américains” de Maria Teresa Maiorana, y “Le
bergsonisme en Amérique Latine”'® de Alain Guy. En ambos casos, se

8 Este aporte forma parte de una compilacién de conferencias brindadas por: Henri
Poincaré, Charles Gide, Firmin Roz, Francois Jean Henry De Witt-Guizot, titulada Le
matérialisme actuel (traducido al espafiol como El materialismo actual).

9  Sibien el articulo “Bergson et les penseurs ibéro-américains” de Maiorana se publica
en 1959 (en Bulletin de la Société Frangaise de Philosophie, pp. 217-220), la version
consultada se encuentra en Maiorana, Maria Teresa, Estudios, reflexiones, miradas de
una comparatista, Buenos Aires, Biblos, 2005, pp. 337-339.

1 Guy, Alain, “Le bergsonisme en Amérique Latine” en Cahiers du monde hispanique

86

LA RECEPCIONDE BERGSON EN ARGENTINA PAULA JIMENA SOSA

presenta un panorama general —de autores, obras y temas— que evi-
dencia el interés de algunos intelectuales por la filosofia de Bergson.
En especial, estas contribuciones enfatizan la recepcion de Bergson
llevada a cabo en algunos paises como Peru (donde se destacan las
lecturas de Alejandro Deustua y Mariano Ibérico); Brasil (donde se
enfatiza el rol de Raymundo Farias Brito); México, (donde se men-
ciona la produccion de Antonio Caso y José Vasconcelos); Argentina
(donde se exalta el interés de Alejandro Korn y Coriolano Alberini)
y Chile (donde se sefiala la lectura de Enrique Molina), entre otros.
La idea central que atraviesa estas contribuciones es que la lectura
de Bergson tiene una funcion “liberadora” respecto del discurso po-
sitivista que domina las academias hasta buena parte del siglo XX.
Mas de cuarenta afios después se publica la compilacion ¢Inactuali-
dad del bergsonismo?' donde se aborda desde diferentes enfoques el
importante rol del pensamiento Bergson en los debates intelectuales
de paises latinoamericanos. Por un lado, desde la perspectiva de la
historia intelectual, Olivier Compagnon publica “Bergson, Maritain
y América Latina”.'? Este aporte muestra los itinerarios intelectuales
de ambos filosofos franceses, enfatizando el rol que desempefian las
conferencias de Maritain -llevadas a cabo en Argentina en 1936 y
México en 1947-ala hora de la lectura de la obra de Bergson. Por otro
lado, partiendo de la hermenéutica filosofica, se encuentran trabajos
como “La critica de las ilusiones y la ontologia de la presencia. Algu-
nas consideraciones sobre el estudio de Bergson en Brasil”,”* donde
Débora Moratto Pinto analiza como las lecturas llevadas a cabo por
dos intelectuales brasilefios — Bento Prado y Franklin Leopoldo e Sil-
va—-impactan en los estudios mas actuales sobre Bergson; “La recep-
cion de la filosofia bergsoniana en el pensamiento de José Vasconce-
los”,** donde Roberto Luquin destaca la impronta bergsoniana en la

et luso-brésilien [en linea], N° 1, 1963, pp. 121-139. URL: https://www.persee.fr/doc/
carav_0184-7694_1963_num_1_1_1071

1 Vermeren, Patrice y Gonzdlez, Horacio, ¢Inactualidad del bergsonismo?, Buenos Aires,
Calihue, 2008.

12 Compagnon, Olivier, “Bergson Maritain y América Latina” en Vermeren, Patrice y
Gonzdlez, Horacio, op. cit., pp. 139-150.

13 Moratto Pinto, Débora, “La critica de las ilusiones y la ontologia de la presencia.
Algunas consideraciones sobre el estudio de Bergson en Brasil” en Vermeren, Patrice y
Gonzdlez, Horacio, op. cit., pp. 27-36.

4 Luquin, Roberto, “La recepcion de la filosofia bergsoniana en el pensamiento de José
Vasconcelos” en Vermeren, Patrice y Gonzalez, Horacio, op cit., pp. 177-195.

87



Ideas'?, revista de filosofia moderna y contemporénea #12 NOVIEMBRE DE 2020 - ABRIL DE 2021

lectura de Vasconcelos del pitagorismo y en la fundamentacion de su
propia filosofia, e “Intersecciones filosoficas en la cultura argenti-
na: José Ingenieros, Macedonio Fernandez y Henri Bergson”,'* donde
Marisa Mufioz compara los matices semanticos presentes en algunos
conceptos (como los de consciencia, naturaleza del yo, experiencia y
memoria, entre otros) desarrollados por Henri Bergson, José Ingenie-
ros y Macedonio Fernadndez. Ademas, este aporte es recuperado en
otra contribucion de Mufioz publicada cuatro afios mas tarde bajo
el titulo “Bergson y el bergsonismo en la cultura filoso6fica argenti-
na”,' donde la autora indaga en torno a los puntos de encuentro y
desencuentro semdantico en algunas categorias filosoficas desarro-
lladas por los autores antes mencionados. Si bien las contribuciones
de Maiorana, Guy y Mufioz aluden a Korn, Alberini y Rougés como
importantes lectores de Bergson, todavia no se ha profundizado en el
analisis de las estrategias que estos agentes desplegaron a partir de
sus lecturas de la obra bergsoniana, ni se ha realizado un estudio en
profundidad de la importancia de la mediacion espafiola en la intro-
duccion de Bergson en la agenda filosofica argentina.

Por otra parte, encontramos intelectuales espafioles que legiti-
man la filosofia bergsoniana en nuestro pais. Entre ellos se encuen-
tran Ortega y Gasset, Eugenio d’Ors y Manuel Garcia Morente. La
llegada de estas figuras a un contexto de creciente tension antipo-
sitivista, en el ambiente académico argentino, refuerza la legitima-
cion de Bergson y se complementa con las lecturas relativamente
autodidactas llevadas a cabo en el ambito local.

En varias contribuciones se sefiala la enorme importancia de Or-
tega y Gasset en el campo intelectual argentino.'” Ademads, es notable
su impacto si se considera la gran diversidad de espacios en donde
se celebra su llegada al pais en 1916: desde los diarios La Prensa y
La Nacion, destinados a un lectorado no académico, hasta los testi-
monios de intelectuales del medio académico como Korn y Alberini.

15 Mufioz, Marisa, “Intersecciones filoséficas en la cultura argentina: José Ingenieros,
Macedonio Ferndndez y Henri Bergson” en Vermeren, Patrice y Gonzdlez, Horacio, op.
cit., pp. 235-255.

16 Mufioz, Marisa, “Bergson y el bergsonismo en la cultura filoséfica argentina” en
Cuadernos americanos, N° 140, 2012, pp. 103-122.

7 Cf.1las contribuciones de Medin, Teran, Ruvituso y Campomar, entre otros, citadas en la
bibliografia.

88

LA RECEPCIONDE BERGSON EN ARGENTINA PAULA JIMENA SOSA

Su vinculacion con estos “padres”’® del naciente campo filosofico
argentino vuelve a Ortega y Gasset una figura central a la hora de
comprender las redes intelectuales y la circulacion de ideas en un
contexto periférico. Sin embargo, su insercion en el debate intelec-
tual no se agota en el espacio académico, sino que también se extien-
de a las relaciones que establece con grupos editoriales como los de
Sur, Nosotros y la Revista de Filosofia.

Cabe destacar que la lectura que el filosofo espafiol efectua de la
obra bergsoniana no se encuentra exenta de ambivalencias y sub-
estimaciones. Sin embargo, es uno de los primeros en conocer y di-
fundir al filosofo francés en Espafia y Argentina. En este sentido, el
filosofo espafiol apela a estrategias retoricas que lo llevan a hablar
en nombre de la filosofia europea, evocando a Bergson en situacio-
nes que parecen mas bien contribuir a su propia legitimacion. En
sus palabras:

Pocas semanas ha me decia el egregio fildsofo Bergson que en
su viaje por la peninsula lo que mas le habia sorprendido era el
genio de independencia espiritual que hallaba en los espafioles
dedicados a disciplinas intelectuales. Independencia espiritual,
es decir, liberacién de toda cadena exterior e interior, veracidad,
critica, afan de futuro.®®

En ese discurso, el fildsofo espafiol introduce una idea que resue-
na en el imaginario intelectual argentino: la “independencia espiri-
tual”. En el marco del debate entre positivistas y antipositivistas, la
consigna de una “independencia espiritual” viene acompafiada de
una introduccion a los problemas actuales de la filosofia. Tal como
sostiene Oscar Teran, “Ortega actud como quien viene arevelar aun
publico retrasado en el tiempo cultural las buenas nuevas del mun-
do avanzado”.?’ En otras palabras, no solo busca anunciar la crisis

8 Cf. Ruvituso, Clara, “Politica universitaria y campo académico: un estudio centrado
en la trayectoria del 4rea de filosofia de la Facultad de Humanidades y Ciencias de
la Educacién de la Universidad Nacional de La Plata”, Tesis de Licenciatura en
Sociologia, La Plata, UNLP-FAHCE, 2009. URL: http:/www.memoria.fahce.unlp.edu.ar/
library?a=d&c=tesis&d=]te610

¥ Ortega y Gasset, José, Meditacion de nuestro tiempo. Las conferencias de Buenos Aires,
1916y 1928, Buenos Aires, Fondo de Cultura Econdémica, 1996, p. 38.

20 Terdn, Oscar, Historia de la ideas en Argentina, Diez lecciones iniciales, 1810-1980, Buenos
Aires, Siglo XXI, 2008, p. 197.

89



Ideas'?, revista de filosofia moderna y contemporénea #12 NOVIEMBRE DE 2020 - ABRIL DE 2021

del discurso positivista, sino también dar las claves de las filosofias
en boga, es decir, las denominadas “filosofias de la conciencia”. Este
proyecto presenta como vigentes las filosofias de Bergson y Edmund
Husserl. Segun Medin, los latinoamericanos ven en el fildsofo espa-
fiol un aliado extraordinario que les facilita herramientas para con-
ceptualizar sus propios problemas, como por ejemplo el de comple-
tar el proyecto de una “independencia espiritual”.?! Luego, podemos
pensar que se trata de un mediador excelente, un instrumento, para
acceder al debate filosofico europeo del siglo XX, y para constituir
una agenda filosofica renovada en un momento en el que se cuestio-
na el positivismo.

También Eugenio d’Ors resulta una figura central a la hora de
comprender la gravitacion de Bergson a nivel local. Recepcionado
especialmente por los intelectuales reformista en general y el Cole-
gio Noceventista en particular,?” su relacion con Bergson se remonta
a los afios de juventud, cuando se desempefia como corresponsal de
Veu de Catalunya en Paris y toma clases en el College de France con
el maestro francés. Mas alla del debate suscitado en torno a la proxi-
midad entre el periodista y Bergson, la obra orsiana se encuentra
cargada de elementos tedricos provenientes del filosofo vitalista.

Es claro que el método intuicionista presente en la filosofia de
Bergson tiene eco en la trayectoria de d’Ors. La intuicion reemplaza
los métodos inductivos de las ciencias naturales. Asimismo, la facul-
tad por excelencia ya no es la razdn, sino la conciencia. Estos con-
ceptos (intuicion, sensibilidad, conciencia) forman parte del nuevo
aparato epistemoldgico que funciona para la confrontacion con el
positivismo y la critica a la intromision del cientificismo en el drea
de las humanidades. La busqueda de nuevos métodos que defiendan
los estudios humanisticos coincide con el desarrollo de una “nueva
sensibilidad” en torno a valores espirituales y morales no atendidos
por el “materialismo positivista” y cientificista dominante en déca-
das previas. Dicha sensibilidad, que d’Ors encuentra en Bergson,
pertenece al vocabulario de la juventud reformista argentina sobre

. Medin, Tzvi, Ortega y Gasset en la cultura hispanoamericana, México, Fondo Cultura
Econdmica, 1994.

22 Cf. Bustelo, Natalia, “La Reforma Universitaria y la recepcion de Eugenio d’Ors” en
Actas de las Jornadas de sociologia, La Plata, UNLP-FAHCE, 2012. URL: http:/www.
memoria.fahce.unlp.edu.ar/trab_eventos/ev.1755/ev.1755.pdf

90

LA RECEPCIONDE BERGSON EN ARGENTINA PAULA JIMENA SOSA

la cual el escritor espafiol tiene particular incidencia.

Por ultimo, Manuel Garcia Morente viaja en dos oportunidades a
dar clases a Argentina.?® En el momento de su exilio en 1937, ya ha
ganado su reconocimiento en el ambiente antipositivista argentino.
Su vinculacion con Bergson se remonta a 1916, afio en que el maes-
tro francés visita la Residencia de estudiantes en Madrid con el pro-
posito de dictar una serie de conferencias para los estudiantes. Los
discursos de Bergson estan en La filosofia de Henri Bergson, donde
ademas Garcia Morente incluye sus propias clases con las que espe-
ra preparar al auditorio madrilefio para recibir al filésofo francés.*
Paralelamente, Garcia Morente comenta libros de Bergson y produ-
ce dos articulos para la Revista de Occidente (“Albert Thibaudet: le
bergsonisme”? y “Una nueva filosofia de la historia ¢;Europa en la
decadencia?”)? y un comentario del libro La dos fuentes de la moral
yde lareligion.”

Del lado argentino, d’Ors y Garcia Morente tienen un fuerte im-
pacto en la juventud novecentista?® que incluye a José Gabriel, Adol-
fo Korn Villafafie, Julio Noé y Tomas D. Casares entre otros, todos
ellos nucleados en el denominado “Colegio Novecentista”, cuyos Or-
ganos de difusion son la revista Cuaderno del Colegio Novecentista y
la editorial Publicaciones del Colegio Novecentista.

2 Lasprimeras conferencias de Garcia Morente en Argentina son en Buenos Aires en 1934
y han sido recopiladas en Garcia Morente, Manuel, Obras completas, Vol. 1, Barcelona,
Anthropos, 1996; mientras que las conferencias correspondientes a su segundo
viaje a Tucumén en 1937 han sido publicadas en Garcia Morente, Manuel, Lecciones
preliminares de filosofia, Buenos Aires, Losada, 1938.

24 Si bien la primera publicacién de este trabajo es en 1917 (Garcia Morente, Manuel,
La filosofia de Henri Bergson, Madrid, Publicaciones de la Residencia Universitaria,
1917) la consultada es Garcia Morente, Manuel, La filosofia de Henri Bergson, Madrid,
Encuentro, 2011.

%5 Garcia Morente, Manuel, “Albert Thibaudet: le Bergsonisme” en Revista de Occidente,
Tomo IV, 1924, pp. 120-123.

%6 Garcia Morente, Manuel, “Una nueva filosofia de la historia ¢Europa en la decadencia?”
en Revista de Occidente, Tomo I, 1923, pp. 175-182.

27 Garcia Morente, Manuel, “Las dos fuentes de la moral y de la religiéon” en Revista de
Occidente, Tomo XXXVII, 1932, pp. 281-281.

2 La importancia que adquieren Garcia Morente y d’Ors entre los intelectuales que
conforman el Colegio Novecentista ha sido estudiada en Bustelo Natalia, “La reforma
universitaria desde sus grupos y revistas: Una reconstruccién de los proyectos y las
disputas del movimiento estudiantil portefio de las primeras décadas del siglo XX
(1914-1928)”, Tesis Doctoral en Historia, La Plata, FAHCE-UNLP, 2015. URL: http:/www.
memoria.fahce.unlp.edu.ar/tesis/te.1307/te.1307.pdf

91



Ideas'?, revista de filosofia moderna y contemporénea #12 NOVIEMBRE DE 2020 - ABRIL DE 2021

En resumen, la reconstruccion de las redes —desde donde la obra
bergsoniana es traducida— y de los mediadores —claves en la difu-
sion de las ideas del fil6sofo francés- componen un punto de partida
para comprender los procesos de recepcion, pues conforman el en-
tramado contextual donde se inscriben los usos de la obra bergso-
niana en nuestro pais.

2. Larecepcion de Bergson en la Generacion de 1910

La generacion de 1910 se caracteriza por una instancia en la cual
gran parte de los intelectuales argentinos vinculados a la disciplina
filosdfica comienzan a cuestionar el positivismo ochocentista que
domina el discurso en los claustros docentes universitarios.?

Las filosofias que funcionan como estrategia en este debate con-
tra el positivismo y el cientificismo son el idealismo, el vitalismo
y la axiologia, a través de las filosofias de Immanuel Kant, Henri
Bergson, Benedetto Croce, Giovanni Gentile, William James, Wil-
helm Dilthey y Heinrich Rickert.3°

Durante las dos primeras décadas del siglo XX, la presencia de
Bergson domina el discurso de algunas figuras claves en el antiposi-
tivismo argentino.* Entre ellas y en un periodo acotado, se desplie-
gan diferentes miradas en torno a la filosofia bergsoniana que dan
cuenta de un campo atravesado por el debate y por diversas estrate-
gias de posicionamiento, que parecen responder a distintos condi-
cionamientos ideoldgicos. Asi por ejemplo, mientras Korn ostenta en
sus escritos una fuerte terminologia bergsoniana, Alberini recepcio-
na a Bergson a través del idealismo trascendental de Kant, al mismo

2 Laapelacion a “generacion de 1910” no intenta simplificar la complejidad de posiciones
tomadas por los intelectuales del campo. Si bien muchos de estos intelectuales siguen
adhiriendo al positivismo, también es cierto quela parte mayoritaria de esta generacion
comienza a manifestar una critica importante alas concepciones positivistas (tanto en
la labor docente como en la produccion escrita) que tienen gran impacto en las décadas
siguientes.

30 Cf. Pr6, Diego, “Periodizacion del pensamiento argentino”, op. cit, p. 32.

31 Cf. Dominguez Rubio, Lucas y Bustelo, Natalia, “El antipositivismo como respuesta a
la crisis civilizatoria. El proyecto filosofico-politico de Alejandro Korn” en Cuadernos
del sur, N° 45, 2016, pp. 23-40; Donnantuoni Moratto, Mauro Ariel, “El antipositivismo
y la formacién de un nuevo discurso filos6fico en Coriolano Alberini” en Revista de
Filosofia y Teoria Politica, N° 45, 2014, pp. 1-30. URL: http:/www.memoria.fahce.unlp.
edu.ar/art_revistas/pr.6469/pr.6469.pdf

92

LA RECEPCIONDE BERGSON EN ARGENTINA PAULA JIMENA SOSA

tiempo que Alberto Rougés da cuenta de una impronta bergsoniana
diferente, ya no atravesada por el kantismo y la filosofia germana
en general, sino estableciendo un didlogo complejo con su contexto.

2.a. La recepcion de Bergson y la respuesta al problema ético en Korn

Alejandro Korn (que nace en la provincia de Buenos Aires, en el
seno de una familia de inmigrantes alemanes, y se forma en medi-
cina, con especializacidn en psiquiatria), entra tempranamente en
contacto con el positivismo, el cual no abandona de forma definitiva
en ningun momento.*

Hacia 1906 se produce en Korn un distanciamiento del saber es-
trictamente meédico, que coincide con su llegada a las catedras de
Historia de la Filosofia, primero en la Universidad de Buenos Aires
y luego en la Universidad Nacional de la Plata. Su vinculacion con
las universidades es creciente durante las dos primeras décadas del
siglo XX. En este periodo desempefia importantes cargos adminis-
trativos y se destaca en el movimiento del reformismo universitario,
posiciondndose como uno de sus actores centrales. Asi, Korn alienta,
en tanto miembro del Consejo superior, la renovacion de los planes
de estudios y de los claustros docentes. En dicho contexto, la filoso-
fia es comprendida como disciplina orientada a la “conduccion de
la Republica”,*® al tiempo que el movimiento universitario se orga-
niza con vistas a la integracion social y espiritual de la nacién. En
este sentido, es posible pensar a Korn como una figura de transicion,
pues, si bien se forma en el cientificismo?* bajo la idea de consolidar
el Estado desde el saber médico, no por ello renuncia a la busqueda
de la profesionalizacion del saber filosofico.

El diagndstico korniano en torno a la situacion politica interna-
cional durante la Primera Guerra Mundial lo lleva a plantear un
estado de crisis ética. De alli que su perspectiva positivista de base

32 La trayectoria de Korn ha sido trabajada en Ruvituso, Clara, Didlogos existenciales: la
filosofia alemana en la Argentina peronista (1946-1955), Madrid, Iberoamericana, 2015.

33 Buchbinder, Pablo, Historia de las Universidades Argentinas, Buenos Aires,
Sudamericana, 2005, p. 84.

3 Cf. Gabriele, Alejandra, “Los Informes médico-forenses de Alejandro Korn: entre
crimenes y locuras” en Cuyo. Anuario de pensamiento argentino y americano
[en linea], Vol. 30, 2013, pp. 139-196. URL: https://bdigital.uncu.edu.ar/objetos_
digitales/6546/06gabrielecuyo30-2013.pdf

93



Ideas'?, revista de filosofia moderna y contemporénea #12 NOVIEMBRE DE 2020 - ABRIL DE 2021

se abra a las nuevas corrientes filosoficas espiritualistas que se tra-
ducen, en el plano politico, en el apoyo a la huelga estudiantil, insti-
tuyéndose como “Maestro de la juventud”.

En los afios en que su produccion intelectual esta abocada a la
filosofia, Korn se dedica primeramente a dar clases® en las que
aborda algunas nociones bergsonianas y mas tarde se apropia y
reelabora a Bergson en diferentes producciones como: “La liber-
tad creadora” (1922), publicado en la revista Verbum; “Bergson”
(1926), publicado en la revista Valoraciones; De San Agustin a Berg-
son (1959), publicado por la editorial Nova, e Influencias filosdficas
en la evolucion nacional (1936), publicado por la editorial Clari-
dad. Ademas, brinda clases sobre Bergson en la UNLP y en la UBA,
donde se pone de relieve el manejo de tres obras importantes del
maestro francés: Los datos inmediatos de la conciencia (1889), Ma-
teria y memoria (1896) y La evolucion creadora (1907).%¢

La posicidon que Korn toma en relacion a Bergson y su filosofia
puede entenderse como una suerte de adhesion critica. Si bien no
duda de que el autor de La evolucion creadora sea la autoridad mas
alta que ha logrado ingresar en el ambiente argentino, por momen-
tos parece identificarlo como un buen orador mas que como un buen
filosofo. Asi, lo caracteriza como filosofo de las “alturas”, y evoca
sus refinamientos, “le favorece el idioma en que escribe y nuestra
simpatia intelectual”;*” luego agrega, “no obstante, de ninguna obra
contempordanea fluye mayor ensefianza y siempre seremos duefios
de aguar con un poco de prosa la efervescencia retdrica del autor”.3®

Mas alla de estas criticas de estilo, Korn encuentra en Bergson un
aliado legitimado en su proyecto de restituir la autonomia del dis-
curso filosofico respecto del saber cientifico.* Si se considera que

% Las clases brindadas por Korn no son exclusivamente sobre el pensamiento
bergsoniano. Si bien dedica gran parte de ellas a Bergson, también aborda pensadores
como Immanuel Kant, Auguste Comte, Herbert Spencer, Christian Wolf, Victor Cousin,
Wilhelm Wundt, Benedetto Croce, Emile Meyerson y otros.

% Cf. Korn, Alejandro, Lecciones inéditas, 1925, La Plata, Edulp, 2012.

37 Korn, Alejandro, Influencias filosdficas en la evolucién nacional, Buenos Aires, Solar,
1983, p. 284.

% Ibid., p. 285.

3 En varias ocasiones se ha destacado la importancia de la filosofia de Bergson en el
debate filosé6fico de los centros culturales a principios del siglo XX en general, y su
rol como refutador del positivismo en particular. Su labor como docente, investigador,

94

LA RECEPCIONDE BERGSON EN ARGENTINA PAULA JIMENA SOSA

ya en 1889 Bergson inicia una critica*® exitosa*' a los excesos del
determinismo mecanicista,** se comprende que, para Korn, resul-
te una figura legitimada en dicho combate y considere su filosofia
como una herramienta para conceptualizar sus propios problemas.
Es posible incluso que sus lecturas presenten momentos de identifi-
cacion; asi como Bergson tiene como adversarios tedricos a Auguste
Comte y Herbert Spencer, Korn se enfrenta a los repetidores del posi-
tivismo en el ambiente académico argentino. De alli que parafrasee
La evolucion creadora (1907) con su obra La libertad creadora (1922),
como una suerte de adaptacion de la critica internacional al positi-

escritor y diplomdtico es valorada en su tiempo (con el premio Nobel de literatura, por
ejemplo) y se evidencia en los periddicos de la época donde se alude al éxito de sus
conferencias, a las que acude un publico heterogéneo (académicos, artistas y otros).

40 Bergson realiza una doble critica a la teoria spenceriana. En Los datos inmediatos de la
conciencia, critica el mecanicismo por su imposibilidad de explicar todos los érdenes
de larealidad —como la vida o los estados psiquicos-y por su interpretacién del tiempo.
Para Bergson, el tiempo de la mecdnica se expresa en términos matematicos. Asi la
temporalidad entendida como cantidad medible se vuelve homogénea (por ejemplo,
el tiempo del reloj); de modo que el tratamiento que la mecanica realiza del tiempo
supone que éste se deriva del espacio y por ello no puede explicar la forma que toma
la temporalidad fuera de toda espacialidad (por ejemplo, el tiempo de la experiencia
psicoldgica). Ante esta imposibilidad, Bergson propone un modelo explicativo de base
psicoldgica, donde la realidad se presenta como movimiento incesante de cualidades
heterogéneas (a lo que denomina tiempo como duracion). Por otro lado, en La evolucion
creadora, Bergson cuestiona la teoria spenceriana de la evolucién en la medida en que
intenta explicar el proceso evolutivo partiendo de sus efectos. Segin Bergson, esta
concepcion no puede explicar la novedad que se presenta en la naturaleza. De alli que
desarrolle su nocion de élan vital, que consiste en una proyeccion de la idea de libertad
—de su teoria psicolégica— en una dimensién bioldgica, donde la naturaleza evidencia
una creacion perpetua de novedad. Para profundizar cf:: Barreau, Hervé, “Bergson face
a Spencer. Vers un nouveau positivisme” en Archives de Philosophie, 2008/2, Tomo LXXI,
pp. 219-243; Urquijo Reguera, Mariana, “Genealogia de la conciencia en la filosofia
de Henri Bergson”, Tesis Doctoral en Filosofia, Madrid, Universidad Complutense de
Madrid, 2015. URL: https://eprints.ucm.es/37103/1/T37033.pdf

4 Algunas obras que sefialan este éxito son Azouvi, Frangois, La gloire de Bergson. Essai sur le
magistere philosophique, Paris, Gallimard, 2007; Worms, Fréderic, La philosophie en France
au XXe siecle. Moments, Paris, Gallimard, 2009; Urquijo Reguera, Mariana, op. cit.

2 Con “determinismo mecanicista” nos referimos a la teoria de la evolucion que planted
Spencer. Esta se aplica a todos los érdenes de la realidad, desde los biolégicos hasta los
sociolégicos. Entre las leyes evolutivas de aplicabilidad universal se encuentran: que
todo se mueve siguiendo la linea de menor resistencia; que hay una redistribucién in-
versamente proporcional de la materia y del movimiento (y denomina evolucién a la
concentracion de la materia que se acompafia de una dispersién del movimiento y des-
integracion, al proceso inverso). A su vez, la evolucién se despliega en otros procesos
(como el de integracidn, diferenciacidn, diversificacién). Asi, Spencer construye una
nocion de progreso que consiste en el paso de una estructura homogénea a una hetero-
génea (por ejemplo, el sistema solar era una masa homogénea que por diferencias de
temperatura se complejiza, dando lugar a diferentes organismos, luego especies y por
ultimo sociedades). Para profundizar cf. Kolakowski, Leszek, La filosofia positivista.
Cienciay filosofia, Madrid, Catedra, 1979.

95



Ideas'?, revista de filosofia moderna y contemporénea #12 NOVIEMBRE DE 2020 - ABRIL DE 2021

vismo, a las necesidades “éticas y morales” del caso argentino.*

Si bien Korn reconoce que la filosofia bergsoniana ya cuenta con
los primeros pasos de apertura a un momento espiritual, objeta la
ausencia de una ética que, desde su perspectiva, es necesaria para
el desarrollo de la filosofia argentina. Luego expresa:

Bergson tenia el propdsito —tras de estos tres libros— de es-
cribir una ética; la ética debia ser la aplicacién de su filoso-
fia al desarrollo de nuestra conducta y establecer los ideales
que deben dirigir la conducta del hombre. Esta ética no la ha
escrito, o publicado por lo menos, puede ser que su trabajo
esté inédito. Esa ética debia ser una ética de la libertad, y es
de suponer que fuera una ética de la accidén, puesto que en la
accion es donde se prepara toda esta metafisica psicologica
nuestra.*

Esta demanda ética a Bergson puede ser comprendida si se plan-
tea en relacion a las lineas mas generales con las que Korn organi-
za su discurso filosofico. En Influencias filosdficas en la evolucion
nacional, el profesor platense sostiene que la filosofia es el resulta-
do del contexto histdrico. Luego, la filosofia argentina se caracteri-
za por las “influencias ideoldgicas™® recibidas desde Europa, pero
también por el hecho de que “al articulo importado le imprimimos
nuestro sello”.*¢ A la hora de interpretar a Bergson, su estrategia tie-
ne entonces dos caras: por un lado, el autor francés es la figura mas
importante en la reaccion positivista internacional, pero al sostener
que su filosofia se encuentra incompleta, Korn se erige a si mismo
como el encargado de completar ese proyecto critico, hasta entonces
parcialmente desarrollado, imprimiendo su “sello local”, es decir,
dotandolo de una dimension ética.

Por otro lado, la pregunta de Korn por los rasgos de una filosofia
nacional lo lleva a ubicar a Alberdi como primer representante de

4 Paraprofundizar enla importancia que tuvo la denominada “reaccién antipositivista”
cf. Bustelo, Natalia, “Filosofia y literatura en la «reaccién antipositvista» argentina”
en VIII Congreso Internacional de Teoria y Critica Literaria Orbis Tertius [en linea], La
Plata, UNLP-FAHCE, 2012. URL: http:/www.memoria.fahce.unlp.edu.ar/trab_eventos/
ev.1624/ev.1624.pdf

4 Korn, Alejandro, Lecciones inéditas, 1925, op. cit., p. 226.
45 Korn, Alejandro, Influencias filosdficas, op. cit., p. 274.
4 Ibid., p. 274.

96

LA RECEPCIONDE BERGSON EN ARGENTINA PAULA JIMENA SOSA

un positivismo de origen “autdoctono™’ que no llega a ser superado
por la denominada “Generacion de 1880”.#¢ Esta ultima, receptora
de las ideas de Hippolyte Taine, Stuart Mill, Ernest Renan y Herbert
Spencer no logra, para Korn, dotarse de una creacion original. De
modo que su proyecto filosoéfico consiste en superar la “etapa ma-
terialista”, traducida como “libertad economica”, para lograr una
renovacion espiritual que encamine una “libertad ética” lo suficien-
temente solida como para introducir el pensamiento argentino en la
“cultura del Occidente”.

Para instaurar una nueva “actitud espiritual”,*® Korn se aproxi-
ma a Bergson por medio de la adhesion a algunos argumentos cen-
trales de su filosofia: en primer lugar, la idea de que la ciencia es un
conocimiento fragmentario basado en la medicion y el calculo, cog-
noscible a través de la inteligencia; en este sentido, Korn sefiala que
el valor de la ciencia reside en su aplicacion técnica en la medida en
que nos “emancipa de las limitaciones fisicas”;*® en segundo lugar,
admite la idea de Bergson de que la filosofia se ocupa del “orden
subjetivo”,5! que puede ser conocido a través de la intuicion; en esta
interioridad libre y subjetiva, el tiempo es cualitativo y heterogéneo,
es decir, transcurre como “duracion”.’? Por ultimo, Korn se aproxi-

<7 Ibid., p. 275.

4 En esta generacion, Korn ubica la Escuela de Parand, con fuerte recepcién de Auguste
Comte, y la perspectiva de José Ingenieros y otros colegas a los que llama “hombres de
gabinete y de estudio”.

4 Korn, Alejandro, Influencias filosdficas, op. cit., p. 283.

50 Korn adhiere a la denuncia de Bergson sobre la concepcion de la ciencia moderna,
segunla cual el trabajo cientifico reside en la interpretacion matematica de la realidad;
por ello, el saber cientifico extrae y estudia las relaciones cuantitativas que observa en
la naturaleza, articuldndolas en ecuaciones algebraicas a las que denomina “leyes”. Al
igual que Bergson, Korn duda de la capacidad del saber cientifico de conocerlarealidad
intrinseca de las cosas considerando, en cambio, la verdad cientifica como una verdad
relativa ya que el método inductivo solo proporciona resultados precarios. Sobre esta
matizacion en torno al valor de la ciencia, Korn coincide con Bergson en cuestionar los
excesos del positivismo que olvida que no todo “problema humano” es un problema
cientifico y que no hay “ciencia de lo subjetivo”. Cf. Korn, Alejandro, Obras. Ensayos
filosdficos, apuntes filoséficos, Vol. 1, La Plata, UNLP, 1938, p. 207.

51 Para Korn, la filosofia no es un saber concreto, sino una “actitud espiritual” con
disposiciones determinadas (por ejemplo, vincular lo particular con lo general o ver
en el “hecho comun” un problema). Asi, desde la disciplina filoso6fica se construye un
“saber amplio”, con diversidad de formas y contenidos que excede toda férmula precisa
(propio del saber cientifico). Asimismo, diferencia la filosofia de la metafisica. Esta
ultima le parece una “expresion de fe” que requiere “muletas légicas”, pero que no se
basa en la experiencia. Cf. Korn, Alejandro, Obras. Ensayos filosdficos, op. cit., p. 155.

52 Entre los rasgos de la durée bergsoniana se encuentran: en primer lugar, que es

97



Ideas'?, revista de filosofia moderna y contemporénea #12 NOVIEMBRE DE 2020 - ABRIL DE 2021

ma al concepto de “conciencia”?® como realidad que conserva en si
“el orden interior”>*y el “orden exterior”.5> Segun Korn, es valioso el
examen bergsoniano de la conciencia,* pues condensa los dos orde-
nes antes mencionados en un estudio de la vida psiquica que deriva
en una teoria del conocimiento.’” Esta serie de adhesiones al berg-
sonismo le permite afrontar lo que Korn denomina “degeneracion
materialista de la vida nacional”,’® que se orienta a las “finalidades
econdmicas”,’® dejando de lado las normas éticas que reclaman una
“cultura mas elevada y espiritual”.

una temporalidad previa al tiempo homogéneo de la ciencia y medido desde las
matematicas, por lo cual es indivisible; en segundo lugar, que se trata de un tiempo
cualitativo diferente al tiempo cuantitativo (que se evidencia en el tiempo del reloj
o del calendario donde todos los segundos duran lo mismo); en tercer lugar, que es
un tiempo irreversible, pues su transcurrir modifica todos los érdenes de la realidad
(no hay repeticidn, sino constante novedad); en cuarto lugar, que es tiempo entendido
como continuidad mdvil indisociable que crea de forma constante y libre a través de
movimientos heterogéneos. Si bien estas caracteristicas se presentan en la mayoria de
los usos de la nocién de duracién, también es cierto que este concepto es profundizado
desde el punto de vista psicolégico en los Datos inmediatos de la conciencia y en Materia
y memoria, y desde el punto de vista biolégico, en La evolucion creadora.

53 Korn, Alejandro, Influencias filosdficas, op. cit. p. 285.
54 Korn, Alejandro, Lecciones inéditas, 1925, op. cit. p. 202.

55 Probablemente Korn esté aludiendo a la teoria psicolégica desarrollada por Bergson en
Los datos inmediatos de la conciencia. El profesor platense distingue “mundo objetivo”
u “orden objetivo” para referirse a la dimension extensa, mientras que con “mundo
interior” hace referencia a la nocién de “duracién”. Cf. Korn, Alejandro, Influencias
filosdficas, op. cit.

% La conciencia para Bergson tiene varios sentidos; en general, es definida como
facultad que se opone al intelecto (cuya funcién es analitica). En Ensayo sobre los
datos inmediatos de la conciencia, Bergson estudia la conciencia desde una perspectiva
psicolégica, pues esta disciplina se ofrece como un campo privilegiado para observar
la naturaleza de los procesos que no ocupan lugar en el espacio. Alli, la conciencia
tiene una funcién activa, pudiendo experimentar la duracion, la libertad y la cualidad
pura que componen la dimension interna. Pero, a lo largo de su produccién Bergson
evidencia que esta conciencia no solo es conciencia humana, sino que es conciencia
universal en la medida en que es el verdadero constituyente ontolégico de todo lo que
existe. En esta linea, la filosofia bergsoniana resuelve el aparente dualismo inicial -
donde la realidad se define por dos multiplicidades, las de los objetos materiales y la
de los hechos de conciencia— en un monismo de la conciencia. Sobre este concepto cf.
Worms, Fréderic, Le vocabulaire de Bergson, Paris, Ellipses, 2000.

57 Bergson desarrolla una teoria psicolégica que intenta complejizar la idea de que
la unica facultad para conocer la realidad es el intelecto. Asi, desarrolla una teoria
del conocimiento segun la cual el hombre puede conocer los diferentes niveles de la
realidad tomando en cuenta: la inteligencia, la intuicién y el instinto.

58 Ibid., p. 280.
59 Ibidem.

60 Thidem.

98

LA RECEPCIONDE BERGSON EN ARGENTINA PAULA JIMENA SOSA

Sibien Korn observa la declinacidn del positivismo en la Primera
Guerra Mundial, su analisis no lo lleva a una ruptura total con esa
tradicion. El autor de La libertad creadora no renuncia ni a los la-
zos con representantes del positivismo, ni al vocabulario positivista
en el que se forma durante su juventud en la carrera de medicina.
El tono que domina su discurso busca, en cambio, complementar
ambos saberes, filosofia y ciencia. De hecho, acusa a Bergson de su
escasa “impronta practica”: “le perjudica en nuestro concepto no
haber desarrollado mas que la parte tedrica de su filosofia y no ha-
bernos dado aun la ética, el eslabdn que la vincularia a los proble-
mas practicos de nuestra preferencia”.®! La busqueda de resolver, a
traveés de la filosofia, “problemas practicos” parece olvidar la sepa-
racion entre orden objetivo y orden subjetivo —aparente dualismo
establecido por Bergson en Los datos inmediatos de la conciencia-y
a la que él mismo adhiere en numerosas ocasiones. Es como si Korn
quisiera resolver con su nueva herramienta filosdfica los problemas
que acontecen en la “realidad objetiva” bajo una impronta ética. La
demanda de una instancia practica se encuentra con frecuencia en
expresiones como “pertenecemos al mundo de la afirmacion y de
la accion; el quietismo negativo es una posicion refiida con nuestra
manera de ser y para un pueblo americano la més burda de todas”.?

En el contexto del reformismo universitario, Korn no puede aban-
donar la dimension practica. Su discurso le permite posicionarse
como el gran sintetizador del positivismo y el espiritualismo. En
otras palabras, Korn asume el lugar de sabio capaz de dirigir espiri-
tualmente a la juventud argentina, sin renunciar por completo a los
valores defendidos por la generacion positivista. De alli que no siga
la filosofia de Bergson hasta las ultimas consecuencias. Los puntos
en los que se aleja del fildsofo francés son aquellos que lo comprome-
ten exclusivamente con el discurso filosofico puramente especulati-
vo. Por lo tanto, cuestiona la falta de delimitacion de Bergson entre el
“conocimiento real” y la “vision metafisica”. Para Korn, la metafisica
constituye esa dimension que, a diferencia de la filosofia, “abocada
a la experiencia interna”,*® y de la ciencia, dedicada a la experiencia
externa, busca trascender el terreno experiencial. Asi, la metafisica

¢ Ibid., pp. 284-285.
2 Ibid., p. 283.

% Korn comprende a la psicologia como rama de la filosofia.

929



Ideas'?, revista de filosofia moderna y contemporénea #12 NOVIEMBRE DE 2020 - ABRIL DE 2021

es el intento de acceder a lo absoluto. Bergson, en cambio, no separa
la filosofia de la metafisica y considera que es posible conocer ese
absoluto a través de una suerte de “simpatia” con el objeto, domina-
da por la intuicion. Pero Korn rechaza esta dimension metafisica. En
este sentido, en una carta personal le confiesa a Rougés:

Considero, desde el punto de vista tedrico y diddctico, impres-
cindible separar la metafisica —es decir, el problema ontoldgico-
de la apreciacion de la realidad. La metafisica es, para mi, algo
demasiado subjetivo, demasiado problematico, para invocarlo
como fundamento de una accién pragmatica. El positivismo solo
puede ser abatido en su propio terreno; es menester reconocerle
la verdad relativa que es su fuerza, y superarla en una concep-
cion mas alta.5

En este rechazo de la metafisica, se encuentra la marca de otra
recepcion paralela a la de Bergson, que tiene profundo impacto en el
reformista argentino, es decir, la de Kant® (entre otras cosas porque
su acceso se da en su lengua original).%® Kant se pregunta en el pro-
logo de su Critica a la Razon Pura, a qué se debe que la metafisica no
haya encontrado todavia el camino seguro de la ciencia. La metafisi-
ca, con suandamiaje cognoscitivo débil, solo produce “entes de razon
o0 mitos”. Asi, teniendo en cuenta la critica kantiana a la metafisica
como un saber deficitario, Korn rechaza la dimension especulativa
de la filosofia bergsoniana. Esto puede comprenderse si se considera
que el profesor platense pertenece a una generacion que conserva en
si elementos residuales del positivismo que emergen en su produc-
cion intelectual. Segun Teran, “Korn no esta dispuesto a renunciar
a logros de la modernidad positivista como la ciencia y la técnica, y
mediante una actitud componedora pretende introducirlos en una
jerarquia que los subordina a otros valores espirituales™.®’

Korn ostenta elementos de la filosofia bergsoniana, presentes en
la terminologia de su teoria general (conciencia, creacion, intuicion,

6 Rougés, Alberto, Correspondencia (1905-1945), Tucumén, Fundacién Miguel Lillo, 1999,
p- 60.

5 Kornle dedica un importante lugar al pensamiento kantiano tanto en sulabor docente
como en su produccion escrita. Cf. Korn, Lecciones inéditas, 1925, op. cit. p. 57 y Korn,
Alejandro, “Kant” en Valoraciones, Tomo II, N° 4, 1924, pp. 5-13.

6 Recordemos que Korn proviene de una familia de inmigrantes alemanes.

57 Teran, Oscar, Historia de las ideas en la Argentina, op. cit., p. 205.

100

LA RECEPCIONDE BERGSON EN ARGENTINA PAULA JIMENA SOSA

espiritu) y en el concepto de “duraciéon” en particular como lugar
donde la libertad del hombre es posible.®® Este aspecto constituye
la contrapartida del mecanicismo cientificista, donde la libertad
queda anulada por la necesidad de las leyes fisicas. Incluso cabe de-
cir que Korn es el autor de referencia para la configuracion de una
agenda intelectual de impronta antipositivista y espiritualista, sin
poder con ello desprenderse de su propia formacion positivista.®

2.b. Coriolano Alberini, lector critico de Bergson

Otro intelectual que recepciona a Bergson es Coriolano Alberini,
quien, luego de estudiar en el Colegio Nacional de Buenos Aires, es-
tudia Derecho y Filosofia en la UBA, eligiendo finalmente esta ulti-
ma. En el contexto de la Reforma Universitaria, ingresa en catedras
de la UBA y la UNLP, estrechando vinculos con Korn en el combate
contra el positivismo.”” No obstante, esa relacion presenta un cre-
ciente distanciamiento, sobre todo porque, finalizado el decanato
de Korn en 1921, Alberini comienza su propia carrera de autolegiti-
macion, estrechando lazos con sus antiguos profesores positivistas,
y proponiendo figuras para las catedras que entran en conflicto con
las expectativas de Korn. De alli que este ultimo exprese en 1924:
“Con profunda pena, lo abraza quiza por ultima vez, con todo afecto
de nuestra vieja amistad”.”* En cierto sentido, Alberini supo relacio-
narse estratégicamente para evitar quedar en el lugar de mero “dis-
cipulo” de Korn, disputandole, en cambio, el puesto de “padre” de la

% La posicién de Korn respecto a la idea de libertad coincide con la de Bergson en las
obras Datos inmediatos de la conciencia 'y en Materia y memoria, pero se aparta de ella
en La evolucion creadora, donde dicha libertad se expresa como élan vital. Esto se debe
justamente al rechazo de Korn de la dimension metafisica de la filosofia bergsoniana,
antes mencionado.

% Korn nuclea a un grupo de intelectuales con los que organiza reuniones filoséficas.
Entre los miembros de su agrupacion, algunos buscan reconstruir la historia del
campo filoséfico nacional. En general, estos aportes tienden a presentar a Korn como
un “padre” en la constitucion de ese espacio. Esta tendencia se evidencia, entre otros
ejemplos, en Romero, Francisco, Sobre la filosofia en América, Buenos Aires, Raigal,
1952; Sdnchez Reulet, Anibal, La filosofia latinoamericana contempordnea, Washington,
Unién Panamericana, 1949; Vazquez, Juan Adolfo, Antologia filosdfica argentina del
siglo XX, Buenos Aires, Eudeba, 1965.

0 Cf. Ruvituso, Clara, “Politica universitaria y campo académico”, op. cit.

I Carta de Alejandro Korn a Coriolano Alberini en Alberini, Coriolano, Epistolario.
Segundo Tomo, Mendoza, Universidad Nacional de Cuyo, 1981, p. 34.

101



Ideas'?, revista de filosofia moderna y contemporénea #12 NOVIEMBRE DE 2020 - ABRIL DE 2021

filosofia en Argentina.”? La politica universitaria llevada a cabo por
Alberini, de creciente tono conservador, lo dota de un importante
numero de adversarios. Entre ellos, Tulio Halperin Donghi, quien
denuncia su “brazo de hierro” al momento de definir los actores que
protagonizan la profesionalizacion de la filosofia en la universidad:

Tuvo influencia significativa en el proceso que culminé en la
eleccion de Alejandro Korn como primer decano del nuevo ré-
gimen universitario, pero pronto se alejo de él para concertar
nuevas alianzas dentro del sector mds veterano del claustro
de profesores, sin dejar de prestar atencién a sus bases en el
claustro estudiantil, en el cual la influencia que habia ad-
quirido sobre el Consejo Directivo le permitié armar una red
clientelar sin duda modesta, pero suficiente para asegurar ala
lista azul que patrocinaba la victoria sobre la banca en la que
militaban mis padres.”™

Por otra parte, en la década de 1920, Alberini inicia un recorri-
do por universidades europeas que lo lleva a entrar en contacto
con referentes de la filosofia europea contemporanea, como Mar-
tin Heidegger, Edmund Husserl, Henri Bergson, Jacques Maritain
y Giovanni Gentile.” También en sus redes intelectuales gravitan
los esparioles Ortega y Gasset, con quien sostiene una correspon-
dencia desde 1916, Garcia Morente, a quien le facilita su ingreso a
la Argentina en 1937 tras la destitucion de sus cargos en Madrid a
causa de la Guerra Civil espafiola’” y Eugenio d’Ors, a quien pro-
bablemente conoce en el contexto del Colegio Novecentista creado
en 1917.7¢ Este contacto con el mundo académico deja huellas en el
estilo de su produccion filosofica y en el distanciamiento respecto
de los debates filosoficos locales, mientras que en sus interven-
ciones europeas se posiciona como representante de la filosofia
argentina. Un ejemplo de esto se observa en el discurso de Albe-

72 La idea de Alberini como “padre” de la filosofia en Argentina puede profundizarse
atendiendo a Donnantuoni Moratto, Mauro Ariel, op. cit.

73 Halperin Donghi, Tulio, Son memorias, Buenos Aires, Siglo XXI, 2008. p.31.

7 La trayectoria intelectual de Alberini puede verse en: Pro, Diego, Coriolano Alberini,
Mendoza, Valle de los Huarpes, 1960.

75 Las relaciones con intelectuales europeos pueden verse en: Alberini, Coriolano,
Epistolario, op. cit.

76 Las lecturas de Alberini de la obra de d’Ors se evidencian en Alberini, Coriolano,
“Introduccion a la Axiogenia” en Humanidades, N° 1, 1921, p. 147.

102

LA RECEPCIONDE BERGSON EN ARGENTINA PAULA JIMENA SOSA

rini pronunciado en el VI Congreso Internacional de Filosofia de
Harvard en 1926:

La filosofia, como la ciencia, se ha dicho, no tiene patria o, me-
jor dicho, no debiera tenerla; pero, no es menos cierto que el fi-
16sofo, como hombre, concretamente considerado, la tiene, aun
cuando se empefiara en no tenerla, pues no cabe vivir fuera de
la historia, la cual, a pesar de la unidad de lo humano, se mani-
fiesta en forma heterogénea, esto es, de nacionalidades, y siem-
pre cambiante dentro de una relativa unidad dindmica. Aun
tratdndose de un gran creador de intuiciones éticas, el fildsofo o
apostol jamas consigue eludir por completo el influjo espiritual
de sunacion.””

En “La metafisica de Alberdi”,”® (1935) Alberini construye la his-
toria intelectual de la nacion en torno a cinco etapas —“escoldstica
colonial”, “iluminismo” o “filosofia de las luces”, “romanticismo”,
“positivismo” y “reaccion antipositivista®- que componen el proce-
so evolutivo de la filosofia argentina. En esta obra, propone un ana-
lisis de las recepciones filosoficas. Sus preguntas al objeto de estu-
dio evidencian el conocimiento de la tradicion intelectual europea,
los usos que se hacen de ella en Latinoamérica y la actualizacion
metodoldgica de Alberini, en tanto precursor de la historia de las
ideas en el pais.”

Ahora bien, para Alberini, el interés por Bergson constituye una
iniciativa propia durante sus afnos de juventud como estudiante de
la carrera de Filosofia. En su testimonio, las lecturas del filosofo
francés funcionan como una salida del ambiente positivista que to-
davia domina en el discurso académico de principios de siglo XX. De
alli que Alberini exprese que

Al salir de clase, soliamos ambular por la calle Florida, en cali-
dad de ruidosos estudiantones, dialogando a gritos sobre Kant y
Hegel y, sobre todo, acerca de Bergson. Por iniciativa propia ha-
biamos descubierto al gran fildsofo francés. La evolucion crea-
dora nos causé una profunda impresion. Fue todo un coup de

77 Alberini, Coriolano, Problemas de la historia de las ideas filoséficas en Argentina, La
Plata, UNLP, 1966.

78 Alberini, Coriolano, Precisiones sobre la evolucién del pensamiento argentino, Buenos
Aires, Docencia, 1981.

% Cf. Ruvituso, Clara, Didlogos existenciales, op. cit.

103



Ideas'?, revista de filosofia moderna y contemporénea #12 NOVIEMBRE DE 2020 - ABRIL DE 2021

foudre metafisico, como tuvimos el honor de manifestarselo al
mismo Bergson, cuando, en diciembre de 1926, lo visitamos en
su casa en Paris.?°

Estas palabras parecen remitir a un interés previo a la llegada
de Ortega y Gasset a Argentina en 1916. En cualquier caso, la idea
de una mediacion espafiola en la recepcion de Bergson y la de una
iniciativa propia, por parte de los impulsores de la filosofia en Ar-
gentina, no resultan reciprocamente excluyentes. De hecho, Alberi-
ni recuerda que, durante el primer viaje de Ortega, los alumnos ob-
servaron en el espafiol un ataque, mas que una defensa, a Bergson,
mientras que, en el segundo viaje, Ortega elogio al maestro fran-
cés.’! La deslegitimacion de la filosofia bergsoniana puede explicar
los vaivenes estimativos que Alberini ofrece en torno a la obra de
Bergson. En “Interpretacion idealista del bergsonismo”# (1919), pro-
ducido solo dos afios después del primer viaje de Ortega y Gasset a
la Argentina, la efervescencia del bergsonismo se encuentra muy
disminuida; mas bien, aparece cargada de criticas.

Por otra parte, Alberini parece estar actualizado con respecto
a los debates filosoficos europeos en general, y al de Bergson con el
positivismo en particular. Su produccion tiene un tono académico
donde se expresa un trabajo minucioso con las fuentes. Este estilo
riguroso, erudito y actualizado da cuenta del primer momento que,
segun Alberini, debe desarrollarse para consolidar una cultura fi-
loséfica en Argentina: “La cultura filosofica es erudicidn, critica y
creacion”.®

En su produccion de juventud sobre Bergson, este profesor argen-
tino busca defender a un pensador serio a pesar de su gran orato-
ria. Asi, cuestiona las lecturas populares del maestro del College de
France: “Fuera inoportuno investigar aqui las causas de la singular

80 Alberini, Coriolano, Discurso del vice-presidente del comité de honory secretario técnico
del congreso, Dr. Coriolano Alberini, de la Universidad de Buenos Aires, en representacion
de los miembros argentinos en Actas del Primer congreso Nacional de Filosofia, Mendoza,
Universidad Nacional de Cuyo, 1949, p. 66.

8 La alusién de Alberini a la actitud de Ortega frente a Bergson, en su primer viaje,
puede verse en Alberini, Coriolano, Problemas de la historia de las ideas filosdficas en
Argentina, op. cit., p. 139.

82 Alberini, Coriolano, Escritos de metafisica, Mendoza, Instituto de Filosofia, 1973.
8 Ibid., p. 40.

104

LA RECEPCIONDE BERGSON EN ARGENTINA PAULA JIMENA SOSA

difusion del bergsonismo; mas, conviene decirlo, lo peor que le pue-
de tocar a un metafisico es ser admirado por los periodistas y las
mujeres... ;se trata, acaso, de un autor facilmente asequible? Nada
mas falso”.84

Con estas palabras, Alberini se posiciona como lector legitimo
y autorizado para “restaurar el sentido del bergsonismo”,® y para
determinar el espiritu de su filosofia, corrigiendo los malentendi-
dos introducidos por el publico “semiculto”. Asimismo, adjudica la
popularidad de Bergson al hecho de que no utilice tecnicismos, y a
su gran capacidad oratoria, portadora de un estilo discreto y seduc-
tor. Sin embargo, considera que su simplicidad es aparente, y que
su filosofia, en cambio, es profunda y esta destinada a un auditorio
de profesionales. Esta valoracion no significa que merezca el titulo
de pensador extraordinario. Para Alberini, el fildsofo francés no es
un genio revolucionario al modo de Kant,?¢ sino que su valor reside
en reivindicar el discurso filoséfico en un contexto de decadencia
de la disciplina. Estas comparaciones entre Kant y Bergson no se
presentan solo en el nivel superficial de sus observaciones de estilo.
Su recepcion del bergsonismo se produce de forma paralela y por
momentos subordinada a la de la filosofia kantiana.?

Ahora bien, si consideramos que a principios del siglo XX el im-
pacto de la filosofia bergsoniana toma fuerza inigualable en el mer-
cado editorial, y se vuelve una referencia obligatoria para la comu-
nidad académica internacional,®® entendemos que el joven Alberini,
avido de lecturas filosoficas, se encuentra atraido por los debates
filosoficos europeos y por el bergsonismo en especial. Entre 1910
y 1920, le dedica tiempo al estudio de la obra de este autor, reco-
nociendo que se trata del fildsofo mas influyente después de Kant.
En este sentido, su lectura de Bergson se traduce en una doble di-
mension, practica —en un contexto de lucha contra el positivismo-

8 Ibid., pp. 29-30.
55 JIbid., p. 31.

8 La referencia a Kant es explicita: “Es genial [Bergson], fuera de duda, pero no es un
genio revolucionario a la manera de S6crates o Kant, ni un genio omnicomprensivo
como Hegel”. Alberini, Coriolano, Escritos de metafisica, op. cit., p. 30.

87 Jorge Dotti alude a esta recepcion conjunta de ambos pensadores en La letra gética.
Recepcion de Kant en Argentina, desde el romanticismo hasta el treinta, Buenos Aires,
UBA, 1992.

8 Cf. Azouvi, Francois, op. cit.

105



Ideas'?, revista de filosofia moderna y contemporénea #12 NOVIEMBRE DE 2020 - ABRIL DE 2021

y epistemologica. El sentido practico de su lectura puede explicar
el hecho de que no haya publicado su “Interpretacion idealista del
bergsonismo” en 1919. A diferencia de Ortega y Gasset, Alberini no
se encuentra lo suficientemente legitimado en el ambito universita-
rio como para cuestionar una filosofia que, por entonces, funciona
como estrategia de superacion del positivismo y de legitimacion del
discurso filosofico. Su posicionamiento en relacion con el positivis-
mo podia verse comprometido.

Endicho articulo se desarrolla una critica a la filosofia de Bergson
de caracter epistemoldgica que llega por momentos a un rechazo ab-
soluto.® En ese trabajo, reconoce el lugar de Bergson en la agenda in-
ternacional contra el positivismo, y pone en evidencia el manejo de
la obra bergsoniana en su lengua original, posiciondndose como un
lector culto. Aludiendo al debate abierto por Bergson contra Kant,
Alberini se muestra critico respecto de la teoria del conocimiento y
de la ontologia bergsonianas, simulando las respuestas que Kant le
daria a Bergson. En este sentido, Alberini expresa:

Infiérase aqui que aun cuando el tiempo sea para Kant forma de
la intuiciéon interna, ninguna afinidad tiene, ni siquiera extrin-
seca, con el tiempo concreto de Bergson. Este, a los ojos de Kant,
seria un dogmatico, puesto que identifica realidad con tiempo,
mientras que, para Kant, la misma psique solo es concebible
como realidad relativa, vale decir, a través de la intuiciéon tem-
poral y de la sintesis aperceptiva trascendental.”

Asi, Alberini cuestiona la ontologia del tiempo y del movimien-
to de Bergson, sintetizada en la nocion de duracion, y sus aspectos
gnoseoldgicos. De alli que rechace la idea de intuicion, concepto cen-
tral de la filosofia bergsoniana, segun el cual es posible conocer la

8 Cuestiona conceptos centrales de la filosofia de Bergson tales como “intuicién”,
“conciencia”, “duracién”, “datos inmediatos” e “instinto” entre otros. Se profundizara
en dos de ellos a continuacion.

% Algunos argumentos de Bergson contra Kant son: la critica al intelectualismo kantiano
basada en unareconsideracion de la relacién entre la vida y las categorias del intelecto;
el cuestionamiento a la idea kantiana de que no es posible conocer el “noumeno” o
la “cosa en si”; la critica a las categorias a priori (el a priori se construye a partir de
la observacion inductiva de las operaciones cognitivas del intelecto y, por ello, es
susceptible de presentar errores que comprometen su caracter universal y necesario).
Cf. Zanfi, Caterina, Bergson e la filosofia tedesca, 1907-1932, Macerata, Quodlibet, 2013.

91 Alberini, Coriolano, Escritos de metafisica, op. cit., p. 79.

106

LA RECEPCIONDE BERGSON EN ARGENTINA PAULA JIMENA SOSA

realidad en si misma, fuera de todo esquema intelectualista. Para el
profesor argentino, la intuicion bergsoniana es una “palabra aven-
turera” que disuelve el espiritu en un esfuerzo por acceder al nou-
meno: “Quisiéramos demostrar, ademas, que la intuicion, entendida
en sentido bergsoniano, conduce a resultados tan deplorables como
el positivismo realista, el cual tiene dos victimas predilectas: el pen-
samiento y la personalidad, que, en nuestro sentir, constituyen la
misma cosa”.?

Otra critica de Alberini se orienta a la nocidn de conciencia pro-
puesta por Bergson.  Desde su perspectiva, el monismo de la con-
ciencia bergsoniana elimina los elementos que distinguen la per-
sonalidad del hombre de la de su entorno. La falta de limites entre
el orden externo y el interno —en el denominado élan vital- pone en
juego el concepto de “hombre” presentado por Alberini en “Intro-
duccion a la axiogenia”,* segun el cual la personalidad es lo propia-
mente humano, pues sin ella no se puede comprender la potencia
adaptativa y evolutiva del hombre.

Ademas, en “Introduccion a la axiogenia”, Alberini retoma el de-
bate abierto por Bergson contra Kant, intentando resolver el con-
flicto entre sus posiciones gnoseoldgicas. Mientras la teoria kan-
tiana es identificada por Alberini con la posicion de los “logistas”,
quienes sostienen que el conocimiento es necesario y racional, la
bergsoniana es asociada con la de los psicologistas, quienes niegan

2 Ibid., p. 105.

9% Para Alberini la idea de “conciencia” de Bergson es inadmisible ya que no emite
juicios. Para el profesor argentino, la conciencia trabaja con formaciones teléticas
(valores entendidos como abstracciones bioldgicas); en este sentido, su funcién central
es juzgar y relacionar. Los juicios no son, a su vez, distintos de las representaciones
(representarse algo en la conciencia es juzgar) ni son solamente conscientes (puede
haber juicios inconscientes). Es probable que esta concepciéon de la conciencia se
encuentre inspirada por las lecturas de Alberini de autores que entienden a Kant bajo
una “inspiracion hegeliana”, sobre todo si se tiene en cuenta el siguiente pasaje: “Lo
que llamamos creencia no es sino la actividad juzgante de la conciencia que en virtud
de este 0 aquel motivo se detiene en uno de sus actos, o sea en un juicio. Posiblemente
tal cosa quiso decir Hegel cuando afirmé que «la conciencia es la relacién infinita del
espiritu consigo mismo»”. Alberini, Coriolano, Escritos de metafisica, op. cit, p. 119.

9  “Introduccidén a la Axiogenia” es una monografia escrita por Alberini en 1919, y presentada
en la Facultad de Filosofia y Letras (UBA) con motivo del concurso para la suplencia de
Psicologia (segundo curso). Dicha monografia es publicada en 1921 en el primer nimero de
la revista Humanidades de la Facultad de Humanidades y Cs. de la Educacién. URL: http://
www.memoria.fahce.unlp.edu.ar/art_revistas/pr.1429/pr.1429.pdf

107



Ideas'?, revista de filosofia moderna y contemporénea #12 NOVIEMBRE DE 2020 - ABRIL DE 2021

el pensamiento auténomo y la necesidad racional.®> El objetivo de
Alberini es arribar a una sintesis entre ambas tendencias -logistas
y psicologistas— que le permita plantear una teoria del conocimiento
en términos objetivos, necesarios y puros, propia del hombre, pero
también que tome en cuenta los aportes de la psicologia y de la biolo-
gia, segun los cuales existen formas rudimentarias de conocimiento
en la evolucion, previas incluso a la aparicion de la conciencia.® Si
bien esto puede ser interpretado como un esfuerzo de Alberini por
sintetizar ambas perspectivas, la de Kant y la de Bergson, dotando-
las de igual importancia, cabe aclarar que la critica a la intuicion
bergsoniana se mantiene idéntica a la que despliega en su trabajo
“Interpretacion idealista del bergsonismo”. En este sentido, Alberi-
ni sostiene:

Elintuicionismo, como cualquier intuicionismo, incluso el berg-
soniano, no pasa de ser un pensamiento que ignora su indole
racional, pues la conciencia, por el hecho de serla, es actividad
relacionante, vale decir, juicio, y pedimos a los irracionalistas
que nos muestren un juicio sin estructura categorica. Confun-
den la intuicién, proceso racional inconsciente, con una preten-
dida intuicién convertible en criterio de verdad en si misma.®’

De tal manera, no es posible reconocer un verdadero cambio
respecto de sus valoraciones previas. Si bien la teoria bergsoniana
resulta funcional para profundizar la critica al mecanicismo,* es
abandonada en el terreno gnoseoldgico, donde sigue resonando la
presencia de la filosofia kantiana con un fuerte sello racional. De
alli que exprese que “el psicologismo es para nosotros una posicion

% Algunas lecturas han sefialado las debilidades de esta sintesis para los fines del
trabajo. Como observa Donnantuoni Moratto: “En definitiva, la purezainicial de ambas
posiciones (psicologismo ylogismo) se ve completamente alterada en una versién mixta
que parece querer resolver el conflicto que las divorciaba. Sin embargo, el saldo de
ese armisticio es acaso el méas lamentable: la postergacién de la personalidad para un
estadio ulterior y derivado, en el que se disuelve toda su especificidad”. Donnatuoni
Moratto, Mauro Ariel, op. cit., p. 16.

% Alberini usa como ejemplo el caso de en la sensibilidad primitiva del protoplasma,
nucleo de la célula, donde hay una “actitud discriminativa” que podria considerarse la
“primera forma de conocimiento”. Alberini, Coriolano, “Introduccién a la axiogenia”,
op. cit. p. 133.

97 Ibid., pp. 144-145.

% Sobre todo, en la medida en que Bergson propone una concepcién de evolucién donde
la vida no es simple adaptacion al medio, sino que tiene una funcién activa o telética.

108

LA RECEPCIONDE BERGSON EN ARGENTINA PAULA JIMENA SOSA

provisoria, verdadera por lo que afirma, falsa por lo que niega”.*®

Ahora bien, cabe aclarar que tampoco Alberini asume todos los
postulados de la gnoseologia kantiana, y por momentos sus anali-
sis presentan distorsiones exegéticas heredadas de sus lecturas de
“Lachelier, L. Weber, Hamelin, Croce y Gentile”.1° No obstante, cabe
preguntarnos por qué Alberini cuestiona conceptos claves de la fi-
losofia bergsoniana desde el aparato epistemoldgico kantiano. La
legitimacion de Kant en el mundo académico, hacia fines del siglo
XIXy principios de XX, es indudable si se considera que las lecturas
kantianas estan presentes en la agenda de positivistas como Rodolfo
Rivarola, hasta en las de los primeros criticos del positivismo como
Korn. Paralelamente, Alberini lee a neokantianos que, en general,
son adversarios de Bergson, sobre todo los nucleados en torno a la
Escuela de Baden, liderada por Wilhelm Windelband y Heinrich
Rickert. Ademas, Alberini conoce la circulaciéon de ideas kantianas
en Francia, por la mediacidon de Victor Cousin y en Inglaterra por
Samuel Taylor Coleridge, pues ambos son autores de manuales de
filosofia que resultaron claves para la profesionalizacion de la fi-
losofia argentina, y son traductores de Kant. En este sentido, tanto
Cousin como Coleridge contribuyen a la canonizacion de Kant como
el gran sintetizador y superador entre el empirismo y el racionalis-
mo,'"! categorias que atraviesan su discurso al punto de calificar a
Bergson como un “empirista absoluto”. De alli que exprese: “Des-
pués de La critica a la razon pura, el lema de todo filésofo auténtico
no puede ser sino el siguiente: con Kant, o contra Kant, pero a mer-
ced de Kant”.102

Alberini se posiciona como parte de una juventud que viene a
renovar con seriedad la praxis académica. Asimismo, construye un
modelo de intelectual que encuentra su legitimacion en las institu-
ciones educativas superiores, y que se caracteriza por dedicarse de
tiempo completo a la disciplina y al estudio. Dicho modelo se dife-

% Alberini, Coriolano, “Introduccién a la axiogenia”, op. cit., p. 108.

100 T.a lectura de Kant -realizada por Alberini- a través de los intérpretes de “orientacion
hegeliana”, es recuperada por Dotti. Cf. Dotti, Jorge, op. cit., pp. 187-192.

101 Para profundizar en torno a la importancia que tienen los manuales de filosofia y las
traducciones en el proceso de canonizacion de la filosofia kantiana c¢j. Haakonssen,
Knud, “The idea of early modern philosophy” en Schneewind, Jerome, Teaching new
histories of philosophy, Nueva Jersey, Princeton University, 2004, pp. 99-121.

102 Alberini, Coriolano, Escritos de metafisica, op. cit., p. 127.

109



Ideas'?, revista de filosofia moderna y contemporénea #12 NOVIEMBRE DE 2020 - ABRIL DE 2021

rencia respecto del profesional encarnado por Korn. En este sentido,
Alberini expresa que

La mayoria de los conferenciantes eran nuevos y jovenes profe-
sores dedicados a la filosofia y a la ensefianza. Ello prueba que
ya nos estamos alejando del viejo tipo de profesor latinoameri-
cano, siempre entregado a multiples ocupaciones heterogéneas,
fundamentalmente profesional de la medicina o del derecho,
cuando no perseguidor de la fortuna o eterno aspirante a minis-
tro o diputado.'®3

Bergson constituye una figura clave en el proceso de distancia-
miento respecto del positivismo. Pero después de 1922, funciona
sobre todo para la legitimacion de Korn. Las lecturas del fil6sofo
francés, por parte del joven Alberini, estdn condenadas a pasar des-
apercibidas. Tal vez el ultimo intento de Alberini por apropiarse de
la filosofia bergsoniana, para legitimarse en el campo filosofico ar-
gentino, sea en su discurso pronunciado en 1925 en el Instituto Po-
pular de Conferencias, titulado “El problema ético en Bergson”,'** en
donde cuestiona la idea korniana de que Bergson no cuenta con una
ética, e incluso sostiene que el concepto de “libertad” es lo propio de
su filosofia. Si se piensa que entre 1918 y 1925 Alberini concreta las
bases de su proyecto de legitimacion con ayuda de profesores posi-
tivistas, se entiende que sean afios de distanciamiento respecto del
bergsonismo. De este modo, busca validarse a si mismo apelando
al prestigio de miembros del claustro docente anterior, retomando
a Kant y a la vez tendiendo lazos de amistad con impulsores de la
filosofia germana en Argentina, como Ortega y Gasset y Garcia Mo-
rente, ambos fuertemente germanofilos.

2.c. Eldidlogo de Alberto Rougés con la temporalidad bergsoniana

De ascendencia francesa, Alberto Rougés pertenece a una de las fa-
milias que componen el denominado “linaje del azucar”!% en Tucu-

103 Alberini, Coriolano, Problemas de la historia de las ideas filosdficas en Argentina, op.
cit., p.74.

104 Alberini, Coriolano, Escritos de ética, Mendoza, Instituto de Filosofia-UNCuyo, 1973, pp.
45-76.

105 Con el término “Linaje del azdcar”, Eduardo Rosenzvaig evoca la oligarquia compuesta
por familias propietarias de ingenios azucareros que manejan la economia tucumana,

110

LA RECEPCIONDE BERGSON EN ARGENTINA PAULA JIMENA SOSA

man. Tempranamente se hace cargo del ingenio “Santa Rosa”, patri-
monio de la familia, donde reside habitualmente hasta poco tiempo
antes de su muerte. Luego de su formacion primaria y secundaria,
en la Escuela Normal y en el Colegio Nacional de Tucuman, entre
1898-1905 viaja periddicamente a Buenos Aires para rendir exame-
nes como alumno libre de la Facultad de Derecho (UBA) y se gradua
como Doctor en Jurisprudencia en 1905. Durante su carrera, entra
en contacto con profesores como Juan Agustin Garcia, Rodolfo Riva-
rola y otros. La correspondencia, iniciada al finalizar su carrera de
grado, expresa una etapa de gran avidez de conocimiento en torno
a la filosofia. Es probable que, aunque no se instala en Buenos Ai-
res, el pensador tucumano detecte, en su paso por la universidad,
la emergencia de discursos antipositivistas y el interés creciente
por temas filoséficos. Esto se observa sobre todo en 1916, cuando es
el encargado de presentar a Ortega y Gasset, en la conferencia que
brinda en la Sociedad Sarmiento de Tucumdn. En ella expresa:

Pero ¢quién es ese héroe del pensamiento, ante cuya presencia
la realidad que nos circunda, va a volverse un ineludible, un
angustioso problema? ¢Quién es ese que tiene el terrible poder
de turbar el reposo profundo de las cosas, de poner en peligro
la pristina afirmacién del mundo sensible? Sé deciros de él que,
para acercarse a su meta, ha debido como el paladin invicto de
la selva encantada en el poema de Tasso, atravesar lo aparente
sin inmutarse. Su meta es la recondita, la inquietante profundi-
dad: mds alla de la realidad vulgar ininteligible y maravillosa-
mente matizada; mas alla de la realidad cientifica, sin matices,
monotona, cuantitativa, calculable.10¢

El lugar otorgado al fildsofo, como héroe del pensamiento y cuyo
unico objetivo es la meditacion, se conserva a lo largo de su produc-
cion filosofica. Entre ellas cabe destacar “Totalidades sucesivas”
para la Revista de Humanidades (1921-1961) de la UNLP, y Las jerar-
quias del ser y de la eternidad (1943) publicado por el Instituto de
Filosofia de la UNT. También produce en drganos de difusion local,
como la Revista de Letras y Ciencias Sociales (1907-1914) y Sustancia

desde fines del siglo XX hasta la década del sesenta. Cf. Rosenzvaig, Eduardo, Historia
social de Tucumdny del azucar, Tucumén, UNT, 1986.

106 Valentié, Eugenia, Alberto Rougés: vida y pensamiento, Tucumdan, Fundaciéon Miguel
Lillo, 1993, p. 43.

m



Ideas'?, revista de filosofia moderna y contemporénea #12 NOVIEMBRE DE 2020 - ABRIL DE 2021

(1939-1943); ademas de una serie de trabajos en revistas rioplaten-
ses, como Valoraciones (1923-1928) y Sagitario (1925-1927). Estas dos
ultimas publicaciones permiten la consolidacion de vinculos con el
grupo de profesores liderado por Korn y luego por Francisco Romero.

Por otra parte, Rougés tiene una gran participacion en la crea-
cion de espacios de socializacion cultural en la region, por ejemplo
al crear la Universidad Nacional de Tucuman, en un proyecto lleva-
do a cabo junto a Juan Benjamin Teran, Juan Heller, Ernesto Padilla
y Miguel Lillo; al fundar la Facultad de Derecho y Ciencias Sociales
junto a Alfredo Coviello y Ernesto Padilla, y al reactivar la Socie-
dad Sarmiento, que, aunque creada previamente a la universidad
por la denominada “juventud intelectual” (ex alumnos del Colegio
Nacional y la Escuela Normal de Tucuman), requeria de un nuevo
impulso. Paralelamente, asume cargos en el Consejo Nacional y Pro-
vincial de Educacion, y en el Consejo Universitario, y se desemperfia
brevemente como Rector de la Universidad de Tucuman.

Este recorrido por instituciones educativas, la vida intelectual y cul-
tural y la produccion industrial de la provincia, hacen que este pensa-
dor se aproxime mas a la figura del notable,’*” portador de capital social
(un apellido entre familias reconocidas socialmente), intelectual, eco-
nomico y politico, que a la de un intelectual de tiempo completo, espe-
cializado y profesional. No obstante, como sefialamos anteriormente,
Rougés adquiere una gran legitimidad en las historias de la filosofia
argentina que le otorgan el estatuto de “maestro”, como sostiene Ro-
mero cuando afirma que “Alberto Rougés ha sido uno de los mds finos
y nobles espiritus de nuestro pais”,®® o bien como “filésofo”, como lo
propone Vazquez, al sefialar que “Alberto Rougés es, por una parte, el
filésofo de Tucumadn; y, por otra, un filésofo universal. Aunque casi
no salia de su provincia y pasaba gran parte del tiempo en el campo,
no perdia contacto con el resto del pais y el mundo”.® En general, esta
historiografia filosdfica construye una imagen de Rougés como fildso-
fo o sabio apartado, tranquilo y desinteresado, y como portador de un
pensamiento original, olvidando su dimension politica y su caracter

07 Cf. Martinez, Ana Teresa, Taboada, Constanza y Auat, Alejandro, Los hermanos Wagner.
Arqueologia, campo arqueoldgico nacional y construccion de identidad en Santiago del
Estero, Bernal, Universidad Nacional de Quilmes, 2011, p. 47.

198 Romero, Francisco, Sobre la filosofia en América, Buenos Aires, Raigal, 1952, p. 58.

109 Vazquez, Juan Adolfo, Antologia filosdfica del siglo XX, op. cit., p. 114.

12

LA RECEPCIONDE BERGSON EN ARGENTINA PAULA JIMENA SOSA

de industrial azucarero. En otras palabras, Rougés se presenta como
el héroe de la filosofia que él mismo evoca en su discurso previo a las
conferencias de Ortega y Gasset en Tucuman.

Ahora bien, no resulta extrafio que Rougés se interese temprana-
mente por la filosofia de Bergson, puesto que su ascendencia fran-
cesa le permite leer al fil6sofo en su lengua original. Ademads, la re-
cepcidn de un filésofo de ese tipo puede haber sido una estrategia
simbdlica (una marca de distincion, en el sentido de Bourdieu) para
reforzar vinculos con miembros poderosos de otros clanes familia-
res, provenientes del sudoeste francés, que se instalan en Tucuman
buscando posicionarse econémicamente.!® La edificacién de los jar-
dines en los ingenios, y de “Villa Nougués”,!'! lugar de veraneo de
las familias francesas, inspirada en la comuna Boutx (ubicada en
el departamento de Alto Garona sobre los Pirineos), al igual que los
gustos artisticos, musicales e intelectuales de esta élite, permiten
pensar Tucumdan como un lugar especialmente orientado a la di-
fusion de la filosofia francesa, en el marco de consumos culturales
afrancesados en un sentido mas amplio. Esta clase social acomo-
dada es la encargada no solo del polo industrial y econoémico, sino
también politico de la region. Como sostiene Eduardo Rosenzwaig,
los puestos politicos en muchos casos se encuentran destinados a
figuras que conservan un capital intelectual relativo. De alli que
Rosenzwaig afirme que

Un politico, hasta la década de 1930 debia ser ante todo un cau-
seur, tener una encantadora conversacién, amenidad, nivel de
cultura, anécdotas oportunas, gracia y fina ironia. Ir de la filo-
sofia a la elocuencia, de la critica a la docencia, de la agudeza al
relato llano. El deber con los amigos figura entre los primeros
platos del causeur; estos forman parte del publico y en conse-
cuencia del espectaculo oratorio doméstico.!*?

Es esta inmigracion alfabetizada la que logra rapidamente acce-

110 Cf. Feyling, Mariana, “La inmigracién francesa temprana en Tucuman: 1830-1880” en
Travesia, N° 7/8, 2004, pp. 73-101; Risco, Ana Maria, “Inmigracion francesa y cultura
popular. Fruto sin flor de Juan B. Terdn” en Amérika. Mémoires, identités, territoires, [en
linea], 2011. URL: https://journals.openedition.org/amerika/2597

11 Cf. Pdez de la Torre, Carlos, Historia de Tucumdn, Buenos Aires, Plus Ultra, 1987.

112 Rosenzwaig, Eduardo, Historia critica de la cultura en Tucumdn. Amantes y locos,
Tucumdn, Facultad de Artes (UNT), 2010, p. 170.

n3



Ideas'?, revista de filosofia moderna y contemporénea #12 NOVIEMBRE DE 2020 - ABRIL DE 2021

der a cargos politicos, desde donde alienta proyectos culturales e
intelectuales. Asi, Tucumdan parece un contexto favorable para la
recepcion de Bergson entre los autores que organizan el antiposi-
tivismo argentino, ya que el bergsonismo puede ser pensado como
instrumento para consolidar los vinculos sociales, politicos y econo-
micos en Tucumadn, y las relaciones de identificacion con el antipo-
sitivismo rioplatense.

Ademas, en esta recepcion Rougés puede articular dos preocu-
paciones: por un lado, sus intereses materiales, y, por otro lado, sus
intereses filosoficos. De alli que, desde el punto de vista conceptual,
se apropie de la distincion bergsoniana entre tiempo como suce-
sion, propio del “mundo fisico”, y tiempo como “duracion”, propio
del “mundo espiritual”. El primero responde a su costado fabril y
cientificista, heredado de su padre y de sus profesores universita-
rios, mientras el segundo organiza el aspecto moral y espiritual que
impulsa buena parte de la accion de los reformistas universitarios.

Para Bergson, el dualismo gnoseologico se conserva solo en la medi-
da en que funciona para analizar dos formas de una misma realidad.
Al reducir dicho dualismo en el monismo de la conciencia, se presenta
un problema para Rougés: el de inclinarse a considerar solo el costa-
do espiritual. Como reaccion a este desarrollo de la filosofia bergso-
niana, el autor tucumano sostiene que el acontecer fisico es condicion
del acontecer espiritual. No obstante, resulta novedosa la estrategia
de conservacion del dualismo, pues parece insinuar que dicha dicoto-
mia se sustenta sobre una suerte de “proteccion” del mundo espiritual.
Segun su argumentacion, si se pierden esos limites se corre el riesgo
incluso de desnaturalizar el concepto de duracion, propio del mundo
espiritual, con iméagenes del mundo fisico. Las estrategias de argumen-
tacion en Rougés retoman un elemento positivista.

De hecho, Rougés advierte que, en el caso de Korn, dicha espiri-
tualidad se encuentra amenazada por el racionalismo kantiano. La
presencia de Kant en la filosofia de Korn lo lleva a una heterodoxia
respecto del vitalismo bergsonismo. De alli que, en su correspon-
dencia, Rougés exalte las diferencias entre Bergson y Korn. En este
sentido, en una carta a Korn expresa que

[...] la intuicién de usted no es la de Bergson. La de éste es una

intuicién mentalmente despojada de ciertos elementos, es cuali-
dad pura, cambio puro. Usted afirma que la sensacion pura se-

N4

LA RECEPCIONDE BERGSON EN ARGENTINA PAULA JIMENA SOSA

ria caodtica, vale decir, ininteligible. No se puede negar que la in-
tuicion se transforma con el tiempo, como lo cree Bergson, por la
accion de los recuerdos. También la transforma la inteligencia,
de tal manera que nuestra intuicién de adulto no es la misma
que fue nuestra intuicion de nifio; la primera es mads inteligible
que la segunda. Para un idealismo como el de usted, contraria-
mente a lo que acontece con el realismo de la primera filosofia
de Bergson, careceria de sentido el que se tratara de dilucidar
en qué momento de su evolucion es la intuicion mas veridica. 1®

Esta observacion pone en evidencia los elementos intelectua-
les, de caracter estable y racional, como factor determinante en la
concepcion del conocimiento de Korn. Rougés se posiciona como el
mejor intérprete de Bergson y parece incluso insinuar que Korn no
comprende correctamente al filésofo francés.

Al igual que Bergson, Rougés plantea una ontologia del tiempo,
pero con diferencias con respecto a la del maestro francés. La onto-
logia del pensador tucumano se estructura en torno a dos conceptos:
por un lado, el instante, que constituye el tiempo de la realidad fisi-
ca, donde no renuncia al principio de identidad, y por otra lado, el
tiempo como “simultaneidad”, donde coexiste pasado, presente y fu-
turo, que componen la realidad espiritual, abriendo un dialogo con
la filosofia agustiniana y platénica.'* En sus palabras, “mientras el
devenir del mundo fisico corre inconteniblemente y no puede dejar
de pasar, nosotros estamos participando de la eternidad, tal cual la
entendian los neoplaténicos”.!'®> Bergson, en cambio, plantea que el
pasado se prolonga en el presente como memoria, pero que el futu-
ro es imprevisible. En su filosofia la anticipacion del futuro, llevada
al plano espiritual, compromete la libertad. Entonces, si bien ambos
coinciden en la idea de que hay un tiempo de “orden fisico”!'® —en
Rougés es el “instante”, mientras en Bergson es el tiempo espaciali-
zado de la ciencia moderna- y un tiempo de “orden espiritual” —en

113 Rougés, Alberto, Correspondencia, op. cit., p. 32.

114 Cf. Rougés, Alberto, Las jerarquias del ser y de la eternidad, Tucumdn, Universidad
Nacional de Tucumadn, 1981.

S Ibid., p. 17.

116 Cabe recordar que —aunque en sus primeras obras Bergson distingue fuertemente dos
ordenes de la realidad, el “fisico” y el “espiritual”—alo largo de su obra, esta dicotomia
se disuelve y el denominado “tiempo homogéneo” (por encontrarse espacializado enlas
filosofias intelectualistas y mecanicistas) se reduce a la duracion.

n5



Ideas'?, revista de filosofia moderna y contemporénea #12 NOVIEMBRE DE 2020 - ABRIL DE 2021

Rougés denominado “simultaneidad”, mientras Bergson lo denomi-
na durée—, esta ultima modalidad del tiempo en Rougés alberga pasa-
do, presente y futuro, mientras en Bergson solo asimila el pasado y el
presente. Cabe preguntar qué motivacion lleva a Rougés a conservar
el futuro como estrategia para acceder a una suerte de “espirituali-
dad pura”, y mdas aun a proponer una idea de “eternidad” tomada de
una tradicion filoséfica completamente opuesta a la de Bergson.

Para Rougés, el filosofo francés introduce en el mundo espiritual
elementos del mundo fisico, pero, ¢introducir el concepto de futuro
en el mundo espiritual no supone malentendidos respecto de la po-
sibilidad de la libertad? En este aspecto Rougeés se encuentra en la
obligacion de diferenciar su concepto de futuro de la prevision cien-
tifica. Para el pensador tucumano el futuro, en el mundo espiritual,
supone una vision creadora que se diferencia de la repeticidn sobre
la que reposa la prevision cientifica, donde el pasado determina el
futuro. Segun Rougés, ampliar la concepcion del tiempo espiritual
implica no una refutacion del bergsonismo, sino un eclecticismo
que complete su filosofia. En sus palabras,

Tal vision de futuro que hemos encontrado en el ejemplar de
totalidad sucesiva que examinamos. Ella, no solamente no es
incompatible con la concepcion bergsoniana del espiritu como
una realidad creadora de la realidad, sino que armoniza plena-
mente con esta. A tal punto que Bergson, a pesar de la aludida
hostilidad contra la posibilidad de prever cientificamente en el
dominio de lo viviente, no ha estado lejos, en ciertos momentos,
de percibir la existencia de tal vision.'"’

Rougés se autodefine como el encargado de completar el proyecto
espiritualista de Bergson por medio de una concepcion del futuro
entendida como instancia creadora. Podemos preguntarnos hasta
qué punto esta ampliacion del concepto de tiempo, correspondien-
te al mundo espiritual, no supone agregar demasiadas aclaraciones
para conservar su puesto como antipositivista. Es posible pensar
que el relativo apartamiento de Rougés del escenario rioplatense le
permite arriesgar propuestas epistemoldgicas que lo acercan a una
concepcion proxima a elementos misticos o proféticos a la hora de
construir su ontologia espiritual. La razon de ello puede encontrar-

17 Rougés, Alberto, Las jerarquias del sery de la eternidad, op. cit, p. 25.

16

LA RECEPCIONDE BERGSON EN ARGENTINA PAULA JIMENA SOSA

se, por un lado, en su formacion cristiana de base (por ejemplo, ape-
la al concepto de eternidad tal como la entienden Platon, Plotino y
San Agustin), a la que no renuncia en ningdn momento, y, por otro
lado, a la necesidad de conservar el futuro para exaltar la potencia
productiva de la actividad espiritual. Ademas, el conservar la di-
vision entre dos mundos le permite sostener su propia dicotomia
entre hombre industrial y filésofo.

Sin duda, estos analisis filosoficos le dan, por entonces, un gran
prestigio a Rougés,'® no solo entre los intelectuales locales, que lo
reconocen como una figura central en el pensamiento filoséfico re-
gional, sino también con los industriales franceses, con quienes sos-
tiene, sobre la base de la reivindicacion de la filosofia de Bergson,
estrategias de identificacion con las raices francesas, y con los inte-
lectuales rioplatenses, quienes lo ubican en el pantedn de filésofos
argentinos.

3. Conclusiones

A lo largo del presente trabajo, indagamos la recepcion de ideas
bergsonianas en Argentina. El centro de este trabajo gird en torno
a dos cuestiones: la mediacion de los intelectuales espafioles —espe-
cialmente en los casos de los espafioles Ortega y Gasset, d’Ors y Gar-
cia Morente- y los trabajos desarrollados por tres miembros de la
denominada “Generacion de 1910, Korn, Alberini y Rougés.

En ninguno de ellos encontramos una instancia de asimilacion
total de la filosofia de Bergson. Las lecturas de su obra componen
la nueva agenda de transicion y de ruptura con el positivismo y el
cientificismo, y una apertura hacia el espiritualismo bajo una nue-
va epistemologia, que concentra conceptos claves (como conciencia,
intuicion, tiempo, creacion y libertad, entre otros). Es posible pensar
que, a sumanera, las tres interpretaciones que analizamos de la obra
bergsoniana componen proyectos de autolegitimacion en el campo
intelectual en un momento en donde el discurso filoso6fico se posicio-
na mayoritariamente desde la critica respecto del positivismo.

Al mismo tiempo, observamos como dicha recepcion, a pesar
de tener elementos en comun -si se piensan los posicionamientos

118 Fl pensador tucumano se encuentra presente en la mayor parte de las obras que
conforman la historiografia filoso6fica del campo durante el siglo XX.

n7



Ideas'?, revista de filosofia moderna y contemporénea #12 NOVIEMBRE DE 2020 - ABRIL DE 2021

tomados para refutar el positivismo-, presenta una serie de dife-
rencias. Cada uno de sus receptores conjuga el bergsonismo con su
formacion de base que, en muchos casos, coincide con las filosofias
de sus adversarios. Korn no logra despojarse de su formacion po-
sitivista de modo que impugna la escasa impronta practica del fi-
16sofo francés, como un pretexto para ubicarse a si mismo como el
filésofo cuyo problema central es de caracter practico, traducido en
una clave ética que promueve como valor central la libertad. En el
caso de Alberini, su vinculacién temprana con el orteguismo lo lle-
va a poner en crisis sus primeras lecturas de Bergson, y sin llegar a
apropiarse del filosofo, adelanta el aparato epistemoldgico kantiano
que funciona como estrategia de identificacion con la generacion
anterior al reformismo. Esto lo ayuda a posicionarse en el campo
académico en los afios posteriores a la Reforma Universitaria. Por
ultimo, Rougés, mas alla del debate académico rioplatense, recupera
el bergsonismo, pero radicalizando su ontologia del tiempo. Esto le
permite sostener la diferencia entre mundo fisico, desde donde or-
ganiza su actividad politica e industrial, y espiritual, desde donde
se erige como filosofo. Asi, consigue legitimarse en la region como
el encargado de restaurar el vinculo con las raices francesas, bajo
la figuracion que él mismo construye de “héroe del pensamiento”,
lugar que, como sefialamos anteriormente, llega a conquistar en las
historias de la filosofia argentina.

En sintesis, no podemos hablar de casos de asimilacion total, sino
de un arco que va desde la adhesion critica a momentos de recha-
zo de algunos conceptos. En este sentido, la lectura de Bergson se
encuentra atravesada por debates, estrategias y condicionamientos
propios de agentes en un campo intelectual complejo y en fuerte ten-
sion por profesionalizar la disciplina filoséfica. En cualquier caso,
no parece sencillo el trabajo llevado a cabo por estos interlocutores
de un campo académico periférico.

n8

LA RECEPCIONDE BERGSON EN ARGENTINA PAULA JIMENA SOSA

Bibliografia

Alberini, Coriolano, “Introduccion a la Axiogenia” en Humanidades, N° 1,
1921, pp. 107-149.

--- “Discurso del vicepresidente del comité de honor y secretario técnico
del congreso, Dr. Coriolano Alberini, de la Universidad de Buenos
Aires, en representacion de los miembros argentinos” en Actas del
Congreso Nacional de Filosofia, Mendoza, 1949.

--- Epistolario, Mendoza, Universidad Nacional de Cuyo, 1966.
--- Escritos de ética, Mendoza, Instituto de Filosofia-UNCuyo, 1973.

--- Escritos de metafisica, Mendoza, Facultad de Filosofia y Letras -UNCuyo,
1973.

--- Precisiones sobre la evolucion del pensamiento argentino, Buenos Aires,
Docencia, 1981.

--- Problemas de la historia de las ideas filosoficas en Argentina, La Plata,
FAHCE-UNLP, 1966.

Altamirano, Carlos, Historia de los intelectuales en América Latina. Los
avatares de la ciudad letrada, Buenos Aires, Katz, 2010.

Azouvi, Francois, La gloire de Bergson. Essai sur le magistére philosophi-
que, Paris, Gallimard, 2007.

Barreau, Hervé, “Bergson face a Spencer. Vers un nouveau positivisme” en
Archives de Philosophie [en linea], 2008/2, Tomo LXXI, pp. 219-243.

Bergson, Henri, Materia y Memoria, Buenos Aires, Cactus, 2006.
--- La evolucion creadora, Buenos Aires, Cactus, 2007.

Biagini, Hugo Edgardo, “La Argentina y Ortega” en Revista de estudios po-
liticos, N° 53, 1986, pp. 191-197.

Buchbinder, Pablo, Historia de las Universidades Argentinas, Buenos Aires,
Sudamericana, 2005.

Bustelo, Natalia, “Filosofia y literatura en la «reaccién antipositivista» ar-
gentina” en VIII Congreso Internacional de Teoria y Critica Literaria
Orbis Tertius [en linea], UNLP-FAHCE, 2012. URL: http://www.memo-
ria.fahce.unlp.edu.ar/trab_eventos/ev.1624/ev.1624.pdf

n9



Ideas'?, revista de filosofia moderna y contemporénea #12 NOVIEMBRE DE 2020 - ABRIL DE 2021

--- “La Reforma Universitaria y la recepcion de Eugenio d’Ors” en Actas de
las Jornadas de sociologia, La Plata, UNLP-FAHCE, 2012. URL: http://
www.memoria.fahce.unlp.edu.ar/trab_eventos/ev.1755/ev.1755.pdf

--- “La reforma universitaria desde sus grupos y revistas: Una reconstruc-
cién de los proyectos y las disputas del movimiento estudiantil por-
tefio de las primeras décadas del siglo XX (1914-1928)”, Tesis doctoral
en Historia, La Plata, UNLP-FAHCE, 2015. URL: http://www.memo-
ria.fahce.unlp.edu.ar/tesis/te.1307/te.1307.pdf

Campomar, Marta, “Ortega y Gasset en su exilio argentino: continuidades
y rupturas” en Daimon. Revista Internacional de Filosofia [en linea],
N° 8, 2020, pp. 55-69.

Caturelli, Alberto, La filosofia en la Argentina actual, Buenos Aires, Suda-
mericana, 1971.

Compagnon, Olivier, “Bergson Maritain y América Latina” en Vermeren,
Patrice y Gonzdalez, Horacio, ¢;Inactualidad del bergsononismo?, Bue-
nos Aires, Colihue, 2008, pp.139-150.

Dominguez Rubio, Lucas y Bustelo, Natalia, “El antipositivismo como res-
puesta a la crisis civilizatoria. El proyecto filoséfico-politico de Ale-
jandro Korn” en Cuadernos del sur [en linea], N° 45, 2016, pp. 23-40.
URL: http://www.memoria.fahce.unlp.edu.ar/art_revistas/pr.6469/
pr-6469.pdf

Donnantuoni Moratto, Mauro Ariel, “El antipositivismo y la formacién de
un nuevo discurso filoséfico en Coriolano Alberini” en Revista de
Filosofia y Teoria Politica [en linea], N° 45, 2014, pp. 1-30. URL: http://
www.memoria.fahce.unlp.edu.ar/art_revistas/pr.6469/pr.6469.pdf

Dotti, Jorge, La letra gotica. Recepcion de Kant en Argentina, desde el roman-
ticismo hasta el treinta, Buenos Aires, UBA, 1992.

Duprat, Emile “La filosofia francesa en 1907” en Nosotros, Vol. 3, N° 15,
1908, pp. 156-160

--- “La filosofia francesa en 1908” en Nosotros, Vol. 4, N° 22-23, 1909, pp.
324-328.

Esposito, Fabio “Las editoriales espafiolas en Argentina: redes comercia-
les, politicas y culturales entre Espafia y la Argentina (1892-1938)” en
Altamirano, Carlos, Historia de los intelectuales en América Latina.
Los avatares de la ciudad letrada, Buenos Aires, Katz, 2010, pp. 515-
535.

Farré, Luis, Cincuenta afios de filosofia en Argentina, Buenos Aires, Peuser,
1958.

Feyling, Mariana, “La inmigracion francesa temprana en Tucumén: 1830-
1880” en Travesia [en linea], N° 7/8, 2004, pp. 73-101. URL: https://
journals.openedition.org/amerika/2597

120

LA RECEPCIONDE BERGSON EN ARGENTINA PAULA JIMENA SOSA

Gabriele, Alejandra, “Los Informes médico—forenses de Alejandro Korn:
entre crimenes y locuras” en Cuyo. Anuario de pensamiento argenti-
noy americano [en linea], Vol. 30, 2013, pp. 139-196. URL: https://bdi-
gital.uncu.edu.ar/objetos_digitales/6546/06gabrielecuyo30-2013.pdf

Garcia Morente, Manuel, “Albert Thibaudet: le Bergsonisme” en Revista de
Occidente, Tomo IV, abril 1924, pp. 120-123.

--- “Las dos fuentes de la moral y de la religién” en Revista de Occidente,
Tomo XXXVII, 1932, pp. 281-281.

--- “Una nueva filosofia de la historia ¢Europa en la decadencia?” en Revis-
ta de Occidente, Tomo I, 1923, pp. 175-182.

--- Lecciones preliminares de filosofia, Buenos Aires, Losada, 1962.
--- Obras completas, Vol. 1, Barcelona, Anthropos, 1996.
--- La filosofia de Henri Bergson, Madrid, Encuentro, 2011.

Guy, Alain, “Le bergsonisme en Amérique Latine” en Cahiers du monde
hispanique et luso-brésilien [en linea], N° 1, 1963, pp. 121-139. URL:
https://www.persee.fr/doc/carav_0184-7694_1963_num_1_1_1071

Halperin Donghi, Tulio, Son memorias, Buenos Aires, Siglo XXI, 2008.
Korn, Alejandro, “Kant” en Valoraciones, Tomo II, N° 4, 1924, pp. 5-13.
--- “Bergson”, Valoraciones, N° 9, 1926.

--- Obras. Ensayos filosdficos, apuntes filosdficos, Vol. 1, La Plata, UNLP,
1938.

--- La libertad creadora, Buenos Aires, Losada, 1944.

--- Influencias Filosdficas en la evolucion Nacional, Buenos Aires, Solar,
1983.

--- Lecciones inéditas, 1925, La Plata, Edulp, 2012.

Lacau St. Guily, Camille “Une histoire contrariée du bergsonisme en Es-
pagne (1889-années 1920)”, Paris, Sorbonne Nouvelle, 2010. URL:
http://www.cervantesvirtual.com/nd/ark:/59851/bmc988s6

Luquin, Roberto, “La recepcién de la filosofia bergsoniana en el pensa-
miento de José Vasconcelos” en Vermeren, Patrice y Gonzdlez, Ho-
racio, ¢Inactualidad del bergsonismo?, Buenos Aires, Calihue, 2008,
pp. 177-195.

Maiorana, Maria Teresa, Estudios, reflexiones, miradas de una comparatis-
ta, Buenos Aires, Biblos, 2005.

Martinez, Ana Teresa, Taboada, Constanza y Auat, Alejandro, Los herma-
nos Wagner. Arqueologia, campo arqueoldgico nacional y construc-
cion de identidad en Santiago del Estero, Bernal, Universidad Nacio-

121



Ideas'?, revista de filosofia moderna y contemporénea #12 NOVIEMBRE DE 2020 - ABRIL DE 2021

nal de Quilmes, 2011.

Medin, Tzvi, Ortega y Gasset en la cultura hispanoamericana, México, Fon-
do de Cultura Econdémica, 1994.

Molina, Enrique “La verdad y el método de Bergson” en Revista de filosofia,
N° 6, 1916, pp. 321-341

---, “El «espiritu» segun Bergson” en Revista de filosofia, N° 2, 1917, pp. 203-
214

Moratto Pinto, Débora, “La critica de las ilusiones y la ontologia de la pre-
sencia. Algunas consideraciones sobre el estudio de Bergson en Bra-
sil” en Vermeren, Patrice y Gonzdlez, Horacio, s Inactualidad del berg-
sonismo?, Buenos Aires, Colihue, 2008, pp. 27-36.

Mufioz, Marisa, “Bergson y el bergsonismo en la cultura filoséfica argenti-
na” en Cuadernos americanos, N° 140, 2012, pp. 103-122.

--- “Intersecciones filosoficas en la cultura argentina: José Ingenieros, Ma-
cedonio Ferndndez y Henri Bergson” en Vermeren, Patrice y Gonza-
lez, Horacio, ¢Inactualidad del bergsonismo?, Buenos Aires, Calihue,
2008, pp. 235-255.

Ortega y Gasset, José, Meditacion de nuestro tiempo. Las conferencias de
Buenos Aires, 1916- 1928, México, Fondo de Cultura Econémica, 1996.

Pdez de la Torre, Carlos, Historia de Tucumadn, Buenos Aires, Plus Ultra,
1987.

Pro, Diego, Coriolano Alberini, Mendoza, Valle de los Huarpes, 1960.

--- “Periodizacion del pensamiento argentino” en Cuyo. Anuario de Histo-
ria del pensamiento argentino [en linea], Vol. 1, 1962, pp. 7-42. URL:
https://bdigital.uncu.edu.ar/objetos_digitales/4138/8-cuyo-1965-to-
mo-01.pdf

Risco, Ana Maria, “Inmigracion francesa y cultura popular. Fruto sin flor
de Juan B. Teran” en Amérika. Mémoires, identités, territoires [en li-
nea], 2011. URL: https://journals.openedition.org/amerika/2597

Romero, Francisco, Sobre la filosofia en América, Buenos Aires, Raigal,

1952.
Rosenzvaig, Eduardo, Historia social de Tucumdn y del azticar, Tucumdn,
UNT, 1986.

--- Historia critica de la cultura en Tucumdn. Amantes y locos, Tucuman,
Facultad de Artes-UNT, 2010.

Rougés, Alberto, Las jerarquias del ser y de la eternidad, Tucumadn, Univer-
sidad Nacional de Tucuman, 1981.

--- Correspondencia (1905-1945), Tucuman, Fundacion Miguel Lillo, 1999.

122

LA RECEPCIONDE BERGSON EN ARGENTINA PAULA JIMENA SOSA

Ruvituso, Clara, “Politica universitaria y campo académico: Un estudio
centrado en la trayectoria del drea de filosofia de la Facultad de Hu-
manidades y Ciencias de la Educacion de la Universidad Nacional de
La Plata”, Tesis de Licenciatura en Sociologia, La Plata, UNLP-FAH-
CE, 2009. URL: http://www.memoria.fahce.unlp.edu.ar/library?a=-
d&c=tesis&d=]te610

--- Didlogos existenciales: la filosofia alemana en la Argentina peronista
(1946-1955), Madrid, Iberoamericana, 2015.

Sanchez Reulet, Anibal, La filosofia latinoamericana contempordnea, Was-
hington, Union Panamericana, 1949.

Schneewind, Jerome, Teaching new histories of philosophy, Nueva Jersey,
Princeton University, 2004.

Teran, Oscar, Historia de las ideas en la Argentina: diez lecciones iniciales,
1810-1980, Buenos Aires, Siglo XXI, 2008.

Torchia Estrada, Juan Carlos, La filosofia en Argentina, Washington, Unidn
Panamericana, 1961.

Urquijo Reguera, Mariana, “Genealogia de la conciencia en la filosofia de
Henri Bergson”, Tesis Doctoral en Filosofia, Madrid, Universidad
Complutense de Madrid, 2016. URL: https://eprints.ucm.es/37103/1/
T37033.pdf

Valentié, Eugenia, Alberto Rougés: vida y pensamiento, Tucuman, Funda-
cion Miguel Lillo, 1993.

Vazquez, Juan Adolfo, Antologia filosdfica argentina del siglo XX, Buenos
Aires, Eudeba, 1965.

Vermeren, Patrice y Gonzdlez, Horacio, ¢Inactualidad del bergsonismo?,
Buenos Aires, Calihue, 2008.

Worms, Fréderic, Le vocabulaire de Bergson, Paris, Ellipses, 2000.
--- La philosophie en France au XXe siécle. Moments, Paris, Gallimard, 2009.

Zanfi, Caterina, Bergson e la filosofia tedesca, 1907-1932, Macerata, Quod-
libet, 2013.

123



[.a distincion
de la eternidad,
la duracion

y el tiempo

En los Pensamientos
metafisicos y 10s
Principios de'la filosofia
de Descartes de Spinoza

The Distinction of
Eternity Duration,

and Time in Spinoza’s
Principles o Carteszan
Philo ﬁh ly and
Metaphyszcal Thoughts

GUILLERMO SIBILIA

(UNIVERSIDAD DE BUENOS AIRES - ARGENTINA)

Recibido el 12 de marzo de 2020 - Aceptado el 10 de mayo de 2020

RESUMEN: El propdsito del articulo es pre-
sentar lo que podriamos llamar la “teorfa de

la temporalidad” de Spinoza en los Principios

de filosofia de Descartes y su Apéndice, los
Pensamientos metafisicos, publicados en 1663.
Nuestro objetivo especifico es determinar la
naturaleza de la distincion precisa que se opera
en esos escritos entre los conceptos de eterni-
dad, duracién y tiempo. Consideramos que con
ello puede echarse luz no sélo a la forma en que
evoluciona la doctrina de Spinoza, sino también
comprender la distancia progresiva que nuestro
autor toma respecto de la filosofia de Descartes
en general, y de su ontologia de la creacién con-
tinua en particular.

PALABRAS CLAVE: eternidad - duracion -
tiempo - creacion - ontologia

ABSTRACT: The aim of this article is to present
what we might call Spinoza’s “theory of tempo-
rality” in Descartes’s Principles of Philosophy
and its Appendix, Metaphysical Thoughts, pub-
lished together in 1663. Our specific goal is to
determine the nature of the distinction between
the concepts of eternity, duration and time. We
believe that this can shed light not only on the
way in which Spinoza’s doctrine evolves, but
also on understanding the progressive distance
that our author takes from Descartes’ philoso-
phy in general, and from his ontology of continu-
ous creation in particular.

KEY WORDS: eternity — duration - time - crea-
tion - ontology

Guillermo Sibilia es Doctor en Filosofia por la Universidad de Buenos Aires y Licenciado
en Ciencia politica por la UBA. Fue becario posdoctoral del CONICET, en donde desarrollé
una investigacion sobre la nocién de historia y tiempo en la teoria politica de Spinoza.

Se desempefia como Jefe de Trabajos Practicos en la Facultad de Ciencias Sociales de la
Universidad de Buenos Aires, en la citedra de Teoria Politica y Social II. Se especializa en
la filosofia de Baruj Spinoza, y sus areas de interés se extienden a otros pensadores de la
modernidad, tales como Maquiavelo, Hobbes, Descartes y Rousseau, y a filésofos contem-
pordneos como Merleau-Ponty y Claude Lefort. Ha publicado diversos articulos sobre los
temas de su especialidad en diferentes revistas nacionales y extranjeras.

Pantedn en el Cementerio dos Prazeres en Lisboa. Fotografia por Jamcelsus (2010) 125



Ideas'?, revista de filosofia moderna y contemporénea #12 NOVIEMBRE DE 2020 - ABRIL DE 2021

os Principios de filosofia de Descartes, acompafiados por un Apén-

dice cuyo titulo es Pensamientos metafisicos, es la unica obra que
Spinoza publica —en 1663— con su nombre. Estos textos, sumados al
Prefacio que el filosofo hiciera redactar a su amigo L. Meyer para
que encabezara la publicacion y a la carta que le enviara a éste ese
mismo afio (la carta 12 del Epistolario), son muy importantes para
cualquier interesado en la cuestion de la temporalidad en Spinoza
por diversos motivos. En primer lugar, porque la publicacion de
1663 ha sido poco analizada por los comentadores de la obra spi-
noziana. Salvo algunas recientes excepciones, los intérpretes se han
concentrado fundamentalmente en la concepcion de la eternidad y
de la duracion asi como de su mutua articulacion, presente en la
Eticay en los tratados politicos. Por otro lado, porque en estos textos
el problema de la temporalidad —el estatus ontoldgico de la dura-
cion, del tiempo y de la eternidad, la naturaleza y el significado de
la divisibilidad del tiempo y de la duracion- es un objeto de estu-
dio explicito por parte de Spinoza, quien a través de una exposicion
aparentemente neutral del pensamiento de Descartes elabora, y en
parte expresa, su propia doctrina. Por consiguiente, en tercer lugar,
la obra de 1663 interesa ya que constituye un momento central de la
“evolucion” del pensamiento spinoziano; evolucion en la cual, asi-
mismo, juega un papel esencial la toma de distancia de Spinoza res-
pecto de la concepcion cartesiana de la duracion y del tiempo, y del
estatuto de la matematizacion de la Naturaleza.

Como cualquier problema filosdéfico, el de la temporalidad en Spino-
za tiene una historia. A lo largo de su obra, en efecto, el filosofo holan-
dés distingue sistematicamente los conceptos de eternidad, duracion
y tiempo, y les asigna siempre un estatus ontologico preciso. Esa cohe-
rencia o sistematicidad, sin embargo, lejos de significar la afirmacion
de una unica perspectiva, indica la presencia de diferentes puntos de
vista y cuestiones que orientan el analisis de la temporalidad. Efecti-
vamente, en la obra publicada en 1663 la distincion entre la esencia

126

LA DISTINCION DE LA ETERNIDAD, LA DURACION Y EL TIEMPO GUILLERMO SIBILIA

que implica la existencia necesaria y la esencia que no implica la exis-
tencia necesaria es subrayada para afirmar que sélo a Dios o a la sus-
tancia cabe atribuirle la eternidad. Por lo que respecta a las creaciones
0 modos, al no mencionarse alli con claridad ningun tipo de vinculo
necesario entre esos “efectos” y una esencia eterna, cabe atribuirles
Unicamente la duracion. Podria decirse entonces que los Principios
de filosofia de Descartes y los Pensamientos metafisicos priorizan una
perspectiva polémica: revelan la intencidon de Spinoza de distinguir
con cuidado esa existencia necesaria per se (eternidad) de aquella que
afecta a las cosas creadas (ab alio), para evitar ciertos contrasentidos
presentes en el pensamiento cartesiano y la escolastica. Como vere-
mos, lo mismo ocurre con la distincidn entre la duracion y el tiempo,
los cuales no deben confundirse en vistas a evitar ciertas dificultades
relativas al infinito y el continuo, centrales en la incipiente fisica mate-
matizada de origen cartesiano.

Dos cuestiones centrales, que seran objeto de este articulo, reco-
rren entonces la publicacion de 1663: por un lado, la critica a la es-
colastica y a ciertos aspectos del cartesianismo desde la perspectiva
en formacion que expresa ya aqui Spinoza; por otro, la necesidad
de fundamentar en el entendimiento puro la incipiente fisica ma-
tematica. Como esperamos mostrar, aunque Spinoza da forma a su
doctrina de la temporalidad en referencia a la de Descartes, eso no
impide que realice criticas a las doctrinas del autor que expone, las
cuales orientan subrepticiamente la teoria de la temporalidad hacia
un horizonte propiamente spinozista.

1. La distincion de la eternidad y la duracion en los
Pensamientos metafisicos

Antes de estudiar de manera directa las definiciones de la eternidad,
la duracion y el tiempo en el capitulo 4, Spinoza hace un rodeo en el
primer capitulo por lo que llama “definicion del ser”.! Alli explica el
criterio que sirve para distinguir los seres reales: la articulacion esen-
cia-existencia. En sus palabras: “[...] el ser hay que dividirlo en ser

1 Spinoza, B., Principios de filosofia de Descartes | Pensamientos metafisicos, Madrid,
Alianza, 2006, p. 242. A partir de ahora citamos de la siguiente forma: “DPP” para los
Principios de filosofia de Descartes, y “CM” para los Pensamientos metafisicos, seguidos
del capitulo y paginacioén, asi como también con la referencia a la edicién candnica de
Gebhardt “G” citada en la Bibliografia.

127



Ideas'?, revista de filosofia moderna y contemporénea #12 NOVIEMBRE DE 2020 - ABRIL DE 2021

que existe necesariamente por su naturaleza o cuya esencia implica la
existencia, y en ser cuya esencia no implica la existencia, a no ser una
existencia posible”? A la primera categoria pertenece, como es eviden-
te, solamente Dios, o como dice aqui Spinoza, “la sustancia increada”,?
unico ser cuya esencia no se concibe sino como existente. A la segunda,
en cambio, la sustancia y los modos, o en otros términos, las “cosas
creadas”,* cuya “esencia se distingue de la existencia, porque se puede
concebir sin ésta”.s Ni la quimera, ni el ser ficticio, ni el ente de razon
pueden ser considerados seres reales, ya que ninguno de ellos cum-
ple las condiciones establecidas en la definicion-descripcion del ser. La
quimera es directamente imposible, es decir, atendiendo a su “esencia”
y a la contradiccion que ésta implica, “no puede existir”.® El ser ficticio,
por su parte, deriva de la arbitrariedad con la que el hombre “retine
las cosas que quiere reunir y separa las que quiere separar”, formando
asl una percepcion (oscura y confusa) que se refiere a una cosa consi-
derada “voluntariamente” como existente. En otros términos, excluye
la percepcion clara y distinta.” Por ultimo, el ente de razon, se reduce
a un modo de pensar que no tiene existencia fuera del pensamiento.
Esta clasificacion de los no-seres permite comprender la afirmacion
spinoziana segun la cual es “incorrecto dividir el ser en real y de ra-
zon™, pues la unica division legitima que le corresponde a la realidad
en esta ontologia de la creacion es entre el ser necesario por si(per se) y
el ser posible por otro (ab alio), entre Dios y las cosas creadas.

Ahora bien, la ontologia que Spinoza despliega en la primera par-
te del texto se ordena alrededor de otra enunciacion, que permite
“distinguir las verdaderas afecciones de las cosas de aquellas que
no lo son”. En linea con el pensamiento cartesiano, Spinoza sostiene
que el ser “por si solo [...] no nos afecta, y por tanto debe ser expli-
cado por algun atributo, del cual sin embargo, s6lo se distingue por

2 CMIL1,p. 246 (G, p. 236). Subrayado nuestro.
3 CMI,2,p. 247 (GI, p. 237)

4 Esta equiparacion responde al hecho de que Spinoza, fiel en este punto a Descartes,
utiliza la expresion “cosa creada” para designar tanto a las sustancias como a sus
modos.

5 CMI 2,p.248 (GI, p. 238)
6 CMI,3,p.251(GI, p. 240)
7 Ibidem.

8 CMIL1,p.244 (G, p. 235)

128

LA DISTINCION DE LA ETERNIDAD, LA DURACION Y EL TIEMPO GUILLERMO SIBILIA

una distincién de razén”.° Es decir, en otras palabras, el ser real es
percibido unicamente en funcion de sus afecciones.”® Y puesto que,
como sostiene Descartes, “ciertos atributos estan en las cosas [y]
otros en el pensamiento”,"* Spinoza puede diferenciar ciertas afec-
ciones reales de otras que solo pueden considerarse “reales” si no
se pretende encontrar fuera del pensamiento su correlato objetivo.
Se trata, en el caso de estas ultimas, de meras afecciones del pensa-
miento pero provistas de una “realidad” para la mente, esto es, de
una entidad que se relaciona con el fin al que sirven en el marco de
una fisica-matemadtica bien fundada en esta obra.

Una vez esclarecida la pertenencia de Dios y de las cosas creadas
al dominio del ser real, y comprendida la diferencia de naturaleza
que existe entre las afecciones reales del ser y las simples afecciones
del pensamiento, es posible —siguiendo la misma estrategia argu-
mentativa de Spinoza- establecer el estatus ontologico que la pu-
blicacion de 1663 le asigna a cada uno de los conceptos temporales.
Las definiciones que da nuestro autor en el capitulo 4 de la primera
parte, tan breves como precisas, son las siguientes:

Qué es la eternidad. De la eternidad hablaremos después mas
ampliamente. Aqui sélo decimos que es el atributo con el que
concebimos la existencia infinita de Dios.

Qué es la duracion. Por su parte, la duracion es el atributo con
el que concebimos la existencia de las cosas creadas, en cuanto
perseveran en su existencia real. De ahi se sigue que la duracién
no se distingue, mas que por la razon, de la existencia total de
una cosa. Ya que cuanto se detrae de la duracion de una cosa
se detrae necesariamente también de su existencia. Y para de-
terminar esta ultima, la comparamos con la duracidn de otras
c0sas, que poseen un movimiento cierto y determinado, y esta
comparacion se llama tiempo.

 CMI, 3,p. 250 (G, p. 240). De manera similar, Descartes, en Principios de filosofia 1, 52,
sostiene que “no puede advertirse primeramente la sustancia del s6lo hecho de ser una
cosa existente, pues esto s6lo por si no nos afecta; pero facilmente la reconocemos por
cualquier atributo suyo [...]” (Descartes R., Los principios de la filosofia, Buenos Aires,
Editorial Losada, 1997, p. 26. Citamos también la edicién candénica de Adam & Tannery,
a partir de aqui “AT”, citada en la Bibliografia: AT VIII, 25 / IX-2, 47). La referencia a la
distincién de razén también es de origen cartesiano: véase por ejemplo: Principios de
filosofial, 62, op. cit., p. 31 (AT VIII 30 / AT IX-2 53).

1 Spinoza llama en esta obra “afeccion” lo que Descartes designa ambiguamente en los
Principios 1, 52 “atributos”; no los que califican la esencia de la sustancia sino aquellos
que se refieren ala existencia. Cf. CM 1, 3, op. cit., p. 250 (G I, p. 240)

11 Descartes, R., Principios de filosofia, 1, 57, op. cit., p. 28 (AT VIII 26-27 | AT 1X-2 49-50).

129



Ideas'?, revista de filosofia moderna y contemporénea #12 NOVIEMBRE DE 2020 - ABRIL DE 2021

Qué es el tiempo. El tiempo no es, pues, una afeccion de las cosas,
sino un simple modo de pensar o, como ya dijimos, un ente de
razon; en efecto, es el modo de pensar que sirve para explicar la
duracion. Acerca de la duracion hay que sefialar aqui algo de que
haremos uso después, cuando hablemos de la eternidad, a saber,
que se concibe como mayor o menor y como si constara de partes
y que, ademas, solo es atributo de la existencia y no de la esencia.'?

De los tres conceptos temporales, unicamente estos dos son ver-
daderas afecciones del ser, esto es, “atributos” a través de los cua-
les es posible distinguir dos tipos irreductibles de existencia: la de
las cosas creadas que “perseveran en su existencia real” (esencia
que implica s6lo una existencia posible) y la de Dios que so6lo puede
concebirse como “infinita” (esencia que implica la existencia nece-
saria). Por lo tanto, fiel a Descartes, eternidad y duracion califican
para Spinoza la existencia de los seres que incluye la division de la
realidad a la que en apariencia (o superficialmente) suscribe de ma-
nera imparcial la publicacién de 1663.

1.2. La eternidad como propiedad exclusiva de Dios

Como se desprende de la breve definicion citada, en esta obra tem-
prana la eternidad concierne a la existencia infinita, es decir, a la
existencia divina implicada en su esencia. Este “atributo” es anali-
zado separadamente por Spinoza en paginas que son tan importan-
tes enla economia de la obra que merecen un estudio mas detallado.

En linea con su propdsito, y habiendo ya resuelto ciertos proble-
mas propios de la metafisica general, Spinoza estudia en la segunda
parte de los Pensamientos metafisicos algunas cuestiones vinculadas
a la metafisica especial, es decir, a la naturaleza de Dios y del alma
humana. A partir de entonces, el fildsofo holandés pasa revista a la
clasificacion tradicional de los atributos divinos, y simultaneamen-
te opera una critica inmanente sobre cada uno de ellos, comenzan-
do precisamente por la eternidad. Sefialemos antes que nada que la
tarea emprendida ciertamente tiene sentido en el contexto escolas-
tico y cartesiano en que se inscribe: conocer a Dios —esto es, conocer

2 CMI, 4, p. 256 (G 1, p. 244).

130

LA DISTINCION DE LA ETERNIDAD, LA DURACION Y EL TIEMPO GUILLERMO SIBILIA

sunaturaleza- exige conocer sus atributos, en la medida en que solo
por ellos puede “percibirse” la esencia y la existencia de la sustan-
cia. El capitulo llamado “De Dei aeternitate”* que abre esta segunda
seccion se divide en tres partes identificables cada una a partir de
los subtitulos que coloca el autor: se comienza demostrando que “a
Dios no le corresponde la duracion”, luego se explican las “razones
por las que los autores atribuyeron duracion a Dios” y finalmente se
analiza “qué es la eternidad”.** Detengdmonos en cada una de estas
cuestiones.

a) La primera presenta dos problemas preliminares. Spinoza co-
mienza este apartado afirmando, por un lado, que la eternidad es el
“atributo principal” que debe examinarse “antes que ninguno”, y por
el otro, aunque rapidamente se corrige, que ella permite explicar la
duracion divina.® ;Por qué la eternidad es catalogada aqui como un
atributo principal que debe examinarse antes que cualquier otro? ;Y
por qué Spinoza inicia un apartado, cuyo propdsito es demostrar que
la duratio no corresponde a Dios, sosteniendo que la eternidad es el
atributo (principal) que permite explicar su duracion?

Con respecto a lo primero, como ya mencionamos, el filésofo ho-
landés se mantiene en esta obra fiel a Descartes. En efecto, de acuer-
do con Spinoza el ser —en cuanto sustancia— no nos afecta por si solo,
y debe por lo tanto explicarse por algun atributo, es decir, por una
afeccion o modo que revela la existencia de la sustancia. En este
sentido, puesto que la eternidad permite concebir la existencia infi-
nita de Dios, se comprende que aparezca entre los atributos que en
una metafisica especial sirven para conocer la sustancia increada o
Dios. Pero asimismo comprendemos que deba ser examinada “antes
que ninguno” (ante omnia): sin la eternidad, que es un atributo que
explica el modo de existir de Dios, no podriamos percibir a este ser
como existente, y por lo tanto no podriamos calificar su existencia
como unica, infinita e inmensa, inmutable, simple, tal como hace

13 CMIL 1, p. 262 (G L, p. 249). La extension que dedica en el Apéndice al desarrollo de
esta nocion ya es un signo importante de la diferencia en relacién con Descartes y de
la solidaridad entre la concepcion spinoziana de la eternidad y la eliminacién de la
ontologia delo posible, que Spinoza considera presente en la tradicion escoldstica y aun
en Descartes.

4 Cf CMIIL 1, pp. 263-265 (G I, pp. 250-252).
15 CMII, 1, p. 263 (G I, p. 250).

131



Ideas'?, revista de filosofia moderna y contemporénea #12 NOVIEMBRE DE 2020 - ABRIL DE 2021

Spinoza en los subsiguientes capitulos de la segunda parte.

Ahora bien, Spinoza no sélo dice que la eternidad es un atributo
que debe examinarse antes que ninguno; también afirma explicita-
mente que es el atributo “principal” (Praecipuum attributum). Toda-
via aqui se trata de un concepto de origen cartesiano. En efecto, para
Descartes el atributo principal se distingue de todos los otros, en la
medida en que no nos permite simplemente percibir la existencia
de la sustancia; constituye asimismo su naturaleza o esencia.'” De
esta manera, sostener —como hace Spinoza- que la eternidad es el
atributo “principal” de Dios significa que no se trata solamente de
una propiedad que concierne a su existencia, sino que constituye
a la vez su esencia. Lo cual no hace mas que explicitar lo que se
presuponia en la primera parte, a saber, que la esencia divina no se
distingue de su existencia.'®

Con respecto al segundo problema, mas alla de que se corrija,
iqué sentido puede tener la afirmacion de que la eternidad es el
atributo con el que explicamos la duracion de Dios? La respuesta
se vincula con el procedimiento que emplea Spinoza muchas veces
en esta obra: la critica inmanente y la refundacion de los conceptos
filosoficos desde el interior de su misma argumentacion. Antes que
nada, sefialemos que el término duratio no reviste el mismo signifi-
cado que el que se deriva de su definicion en el capitulo 4 de la pri-
mera parte, es decir, como el atributo con el que concebimos la exis-
tencia de las cosas creadas en cuanto perseveran en su existencia
actual. Se trata, mas bien, de un uso clasico del concepto, conforme
a la tradicion en que se inscribe el discurso spinoziano. En efecto,
en la filosofia escolastica la duracion es un género que aglutina los
tres modos de perseverar en el ser: la eternidad inmutable y tota
simul de Dios, el aevum de los cuerpos celestes o de los angeles, y el

6 En palabras de Jaquet, la “percepcion de la existencia de Dios es la condicién de
posibilidad de toda predicacién ulterior” (Jaquet, Ch., “L’éternité de Dieu a I’horizon
de la pensée scolastique” en Les expressions de la puissance d’agir chez Spinoza, Paris,
Publications de la Sorbonne, 2005, p. 135).

7 “La sustancia se reconoce, es cierto, por cualquier atributo; pero con todo, una es la
propiedad principal de cada sustancia, la que constituye su naturaleza y esencia, y ala
cual se refieren todas las otras” (Descartes, R., Principios de la filosofia, 1, 53, op. cit., pp.
26-27 (AT VIII 25)).

18 Cf. por ejemplo CM I, 3, p. 252 (G I, p. 241).

132

LA DISTINCION DE LA ETERNIDAD, LA DURACION Y EL TIEMPO GUILLERMO SIBILIA

tiempo, corruptible y cambiante, de las cosas creadas'. La eterni-
dad es una duracion perfecta y, por eso, no es ilegitimo atribuirsela
a Dios y decir que dura.?*De esta manera, utilizando el mismo térmi-
no, Spinoza puede colocarse deliberadamente en el contexto de esa
tradicion conocida por sus lectores, para inmediatamente después
-y, por asi decir, desde el interior- romper con ella. En ese breve mo-
vimiento del discurso, representado por la expresion “mejor dicho”
(vel potius), la duracion es entonces destituida del rol central que le
asignaba la escolastica, ya no es el pivote en torno al cual se ordenan
las tres formas de temporalidad.?

Aclarados estos aspectos de la reflexion spinoziana, podemos
abordar los motivos que explican que la duracion no corresponde
a la naturaleza de Dios. Spinoza suministra dos razones, que dife-
rencian esta modalidad de existencia de la duracion de las cosas
creadas. Por un lado, reenviando explicitamente a la primera parte,
Spinoza recuerda que “la duracion es una afeccion de la existencia 'y
no de la esencia de las cosas”.?? Por lo tanto, puesto que, como vimos,
en Dios la existencia pertenece a su esencia (i.e. no se distinguen),
no podemos legitimamente —es decir, sin contradecirnos- atribuirle
la 0 una duracion. En caso contrario, esta ultima seria no sélo un
atributo de la existencia sino también de la esencia, lo cual es ab-
surdo porque las esencias no duran. Por lo tanto, en las palabras del
filosofo holandés, “quien atribuye [...] duracion a Dios, distingue su
existencia de su esencia”.?

Spinoza presenta luego una posible objecion: “Hay, no obstante,
quienes preguntan si Dios no tiene ahora una existencia mas larga
que cuando creo a Adan; y como esto les parece bastante claro, esti-
man que no se puede privar, en modo alguno, a Dios de duracion”.2*

¥ Cf. Jaquet, Ch., op. cit., pp. 136-137; id., Sub specie aeternitatis, Kimé, Paris, 1997, pp. 59-
65; Di Vona, P., Studi sull’ontologia di Spinoza, op. cit., pp. 230-234; Wolfson, H. A., The
philosophy of Spinoza, vol. 1, pp. 369-ss.

20 “In Scholastic philosophy [...] the admissibility of duration as a fitting attribute of God
was a mooted point” (Wolfson, H. A., op. cit., p. 369)

2 Cf. Jaquet, Ch., op. cit., p. 137. Prelorentzos sostiene que Spinoza se rectifica porque no
quiere presentar su propia doctrina bruscamente. Prelorentzos, Y., Temps, durée et éternité
dans les Principes de la philosophie de Descartes de Spinoza, Paris, PUF, 1996, p. 43.

2 CMII, 1, op. cit., p. 263 (G I, p. 250)
23 Ibidem.

24 Ibidem.

133



Ideas'?, revista de filosofia moderna y contemporénea #12 NOVIEMBRE DE 2020 - ABRIL DE 2021

La respuesta del fildsofo holandés es breve y tajante: “Pero esto es
una peticion de principio”.?s En efecto, de acuerdo con Spinoza, quie-
nes sostienen esa hipotesis errdnea, suponen aquello que quieren
demostrar: distinguen la esencia de Dios de su existencia, y eso les
permite, a partir de la comparacion de distintos momentos tempo-
rales (por ejemplo, la creacion de Adan y el tiempo presente) atri-
buirle una duracion “mayor cada dia”. Establecen asi que Dios dura,
es decir, que su existencia es distinta de su esencia. Ahora bien, “si
no distinguieran la existencia de Dios de su esencia, no atribuirian
duracion a Dios, ya que la duracion no puede pertenecer en absoluto
a las esencias de las cosas”.?

Spinoza no solo critica a la tradicion escolastica en este punto.
También puede leerse una critica velada al cartesianismo. En efec-
to, si bien Descartes identifica al igual que Spinoza la esencia y la
existencia de Dios (haciendo de él un ser necesario), sin embargo
concibe esta existencia necesaria a veces como “eternidad”, otras
veces como “duracion” tota simul. Por lo tanto, esta imprecision ter-
minoldgica puede interpretarse aqui como una critica al filésofo
francés. Esto explica también que en la publicacion de 1663 Spinoza
mantiene una posicion categdrica: solo a la existencia de las cosas
creadas, cuya esencia se distingue de su existencia, cabe atribuirles
duracion; la eternidad, en cambio, es un atributo exclusivo de la exis-
tencia de Dios.”” Y 1o es en el sentido de que se le aplica esta nocion en
virtud de una caracteristica interna suya, a saber, la de 1la necesidad
absoluta de su propia existencia: su “definicion” o concepto incluye
la necesidad de existir, que en esta obra concierne al ser que es infi-
nito por su propia naturaleza.

De esto se desprende el segundo motivo por el cual la modali-
dad de existencia de las cosas creadas no corresponde a Dios: “[...]
como la duracion se concibe mayor o menor, como si constara de

%5 Ibidem.
26 Ibidem.

27 Descartes, a pesar de sefialar a la eternidad como un atributo principal de Dios (Cf. por
ejemplo Principios de filosofia I, 22; op. cit. p. 15), y de no confundir su propia existencia
con la divina (Cf. Tercera meditacidon), mantiene cierta equivocidad: en la célebre
Entretien avec Burman afirma explicitamente la “duracion de Dios” (durationem Dei).
Cf. AT V 148. Spinoza erradica esta ambivalencia, o error conceptual, al expresar a lo
largo de la obra la existencia divina inicamente a través de la eternidad. Y quizas por
este mismo motivo, el alma es en esta obra —-a diferencia de lo que afirmard en la Etica—
“inmortal” y no “eterna”.

134

LA DISTINCION DE LA ETERNIDAD, LA DURACION Y EL TIEMPO GUILLERMO SIBILIA

partes, se sigue claramente que a Dios no se le puede atribuir nin-
guna duracion”.?® Puesto que la esencia-existencia de Dios es eterna
y no admite de ninguna manera el antes o el después —es decir, es in-
compatible con la sucesion-, “nunca le podemos atribuir duracion,
a menos que destruyamos, al hacerlo, el concepto que de €l tene-
mos”.?® Explicar la eternidad por la duracion, aunque sea ilimitada
y tota simul (y no sucesiva como en las cosas creadas), implica, desde
la perspectiva de Spinoza, distinguir la esencia y la existencia de un
ser que justamente se caracteriza por expresar inmediatamente la
identidad de ambas. Por eso, el fildsofo holandés sostiene que atri-
buir duracion a Dios supone dividir “en partes lo que es infinito por
su propia naturaleza”.*

b) Si esto es asi, ¢por qué hay quienes insisten en atribuirle la
duracion a Dios? Spinoza responde a esto en el segundo apartado y
resume brevemente tres causas vinculadas —en palabras de Jaquet-
a una “triple ignorancia”: ignorancia respecto de la verdadera natu-
raleza de la eternidad, ignorancia de la duracion y del fundamento
de su definicion adecuada, e ignorancia de la diferencia (ontolégica)
de Dios y de las cosas creadas.*' En primer lugar, en efecto, muchos
autores —tedlogos y filésofos— “han intentado explicar la eternidad
sin tener en cuenta a Dios, como si la eternidad pudiera entender-
se sin la contemplacion de la esencia divina o fuera algo distinto de
la esencia divina”.** En otras palabras, cometen el error de separar
lo inseparable: la eternidad y la esencia divinas. Para Spinoza, en
cambio, ser eterno (como solo Dios puede serlo en esta obra) es po-
seer una esencia que no se distingue —salvo por una distincién de
razon- de su existencia; de hecho, como mencionamos, la eternidad
es una propiedad principal que expresa precisamente la identidad
absoluta entre ambas. Ahora bien, este error depende a su vez de
otro mas profundo:

Y eso proviene, a su vez, de que estamos acostumbrados, por fal-
ta de palabras, a atribuir la eternidad también a las cosas cuya

%® CMIIL 1, p. 263 (G p. 250).

% CMIL 1, p. 263 (G, p. 250-251).

30 Ibidem.

31 Cf. Jaquet, Ch., op. cit., p. 140.

32 CMII, 1, p. 264. Subtrayado nuestro. (G I, p. 251).

135



Ideas'?, revista de filosofia moderna y contemporénea #12 NOVIEMBRE DE 2020 - ABRIL DE 2021

esencia se distingue de su existencia, como cuando decimos que
no repugna que el mundo haya sido creado ab aeterno, y tam-
bién a las esencias de las cosas, mientras las concebimos como
no existentes, ya que entonces las llamamos esencias eternas.

La deficiencia intrinseca del lenguaje (defectu verborum) y la cos-
tumbre de un uso impropio de las palabras explican que se extienda
inadecuadamente una propiedad que, segun la perspectiva de los
Pensamientos metafisicos, pertenece exclusivamente a Dios.** Este
error, entonces, supone la confusion de los dominios ontoldgicos a
los que se aplican la eternidad y la duracion.

Permitasenos aqui hacer un paréntesis para preguntar lo si-
guiente: ;No se contradice Spinoza en este punto? ;Acaso no nego
antes que las esencias de las cosas duren? ;Como comprender lo que
sostuvo en la primera parte, a saber, que esta de acuerdo con aque-
llos que dicen que las esencias de las cosas son eternas? Como sefiala
Prelorentzos, para el filosofo holandés no importa en si mismo el
uso del adjetivo “eterno”, sino el criterio que se sigue para utilizar-
lo.*s En este sentido, fue sélo porque consideraba la cuestion desde
el punto de vista de la relacion de esas cosas con Dios (o mejor: de la
relacion de su esencia con la esencia divina), que consintio a aceptar
su eternidad. Por eso, solamente en la medida en que la esencia de
las cosas creadas depende absolutamente de la esencia divina, pode-
mos decir sin temor que son eternas. Y por esa misma razon, Spino-
za afirma una y otra vez que la existencia de esas cosas no es eterna,
sino que se explica por la duracion. En definitiva, mientras (quam-
diu) no existen o han sido creadas, solo por un defecto del lenguaje
podemos decir que sus esencias son eternas.*

% CMIIL 1, p. 264 (G I, p. 251).

3 CMIIL, 1, p. 265 (G I, p. 252). Spinoza es explicito sobre este punto, por ejemplo, en el
capitulo sobre la creacidn: “[...] es absolutamente falso que Dios pueda comunicar su
eternidad a las criaturas” (“[...] falsissimum esse, Deum suam aeternitatem creaturas
communicare posse” (CM 1, 10, p. 289; G I, p. 271). En los Pensamientos metafisicos no hay
lugar para la eternidad de la mente humana; Spinoza, en linea con la enmendacién del
cartesianismo que ensaya, expone la doctrina de la inmortalidad del alma.

35 Prelorentzos, Y., op. cit., p. 69

% En la Etica esta perspectiva se modifica sensiblemente: Spinoza ya no relaciona este
uso del adjetivo con una deficiencia del lenguaje, aunque se cuida de afirmar que las
esencias son eternas. No obstante, sugiere que cuando no existen, las esencias de las

136

LA DISTINCION DE LA ETERNIDAD, LA DURACION Y EL TIEMPO GUILLERMO SIBILIA

El segundo error que menciona Spinoza, por el cual muchos
atribuyeron la duracion a Dios, depende, como dijimos antes, de la
ignorancia respecto de la verdadera naturaleza de esa modalidad
de existencia: “[los autores] solo atribuian duracion a las cosas en
cuanto consideraban que estan sometidas a una variacion continua
y no, como hacemos nosotros, en cuanto su esencia se distingue de
su existencia”.’” Spinoza dice que los tedlogos y fildsofos escolasticos
en cuestion explican inadecuadamente la duracion en funcion del
movimiento o de la continua variatione a la que ciertamente estan
sometidas las cosas finitas. En linea con el pensamiento cartesiano,
Spinoza rompe entonces con la tradicion que vincula la duracion al
movimiento de los cuerpos corruptibles, y la eternidad a la inmu-
tabilidad de lo imperecedero. Para €], la duracion es, en cambio, un
atributo que expresa la existencia de las cosas creadas en cuanto
perseveran en su existencia actual; es decir, es una afeccion que ex-
presa la distincion entre su esencia y su existencia. La unica forma
de atribuirsela a Dios, por lo tanto, es considerar que también en él
se distinguen la esencia y la existencia.

Finalmente, puesto que también ignoran la distincion ontoldgica
que se da entre Dios y las cosas creadas, los autores han encontrado
otro motivo para atribuir la duracion al ser absolutamente infini-
to.’* En este caso, Spinoza critica el hecho de que, al separar la esen-
cia de Dios de su existencia, no distinguieron lo que si es necesario
distinguir: la esencia divina y la esencia de las cosas creadas. En
efecto, mientras que la primera implica una existencia necesaria,
la segunda implica s6lo una existencia posible. Si no cometieran ese
error, no dudarian en afirmar que solo a Dios puede atribuirsele la
eternidad, y que la duracion es lo propio de las cosas creadas. Sefia-
lemos de paso que el peligro que conlleva esta confusion no dejara
de ser denunciado en la Etica, sobre todo en el Apéndice de la pri-
mera parte, en donde Spinoza critica duramente la antropomorfiza-
cion divina, que solo es posible si se ignora la verdadera naturaleza

cosas estan contenidas eternamente en los atributos de Dios, es decir, existen necesaria
y actualmente en ellos, pues son una expresién de su potencia. Cf. Spinoza, B., Etica
demostrada segun el orden geométrico, Madrid, Trotta, Madrid, 2009, pp. 82-83. Las
péaginas corresponden a la proposicién 8 de la segunda parte y a su corolario y escolio.

% CMIIL 1, p. 264 (GI, p. 251).

3% Latercerarazondice: “Finalmente, [...] distinguen la esencia de Dios, igual que la de las
cosas creadas, de su existencia” (CMII, 1, p. 264; G I, p. 251).

137



Ideas'?, revista de filosofia moderna y contemporénea #12 NOVIEMBRE DE 2020 - ABRIL DE 2021

de Dios.

¢) Explicados los motivos por los cuales no corresponde atribuir
la duracion a Dios, y aquellos por los que, sin embargo, muchos lo
hicieron, Spinoza puede por fin desarrollar positivamente qué es la
eternidad (quid sit aeternitatis). Tal como subraya Jaquet, el fildsofo
holandés explica esto a partir de un principio capital de su sistema:
el de la fuerza (vis) que pone la existencia: “Para que se entienda me-
jor qué es la eternidad y como no se la puede concebir sin la esencia
divina, hay que considerar lo que ya antes hemos dicho, a saber, que
las cosas creadas, es decir, todo, excepto Dios, s6lo existen por la sola
fuerza o esencia de Dios y no por su propia fuerza”.®

En el caso de Dios, es claro, ese principio imposibilita disociar
su esencia de su existencia, y por eso, ser eterno significa que Dios
existe por su propia fuerza (vi propria). Las creaciones (omnia prae-
ter Deum), cuya esencia no implica la existencia, existen en cam-
bio por la sola fuerza o esencia de Dios (vi sive essentia Dei). En los
Pensamientos metafisicos Spinoza expone la doctrina cartesiana
de la creacion continua —aunque, como vimos, con indicios de una
perspectiva irreductible a ella—, segun la cual las cosas creadas no
tienen una causa interna de conservacion y, por eso, son y existen
por la fuerza divina.* Solamente la inmutabilidad de Dios garantiza
que las cosas (cuya esencia no implica la existencia) serdn conser-
vadas en el futuro con la misma fuerza y por la misma accion con
que fueron creadas: “[...] la existencia presente de las cosas no es
causa de la futura, sino la inmutabilidad de Dios, [...] que nos fuer-
za a decir [que] tan pronto Dios cred una cosa, [...] la conservara
después continuamente o [...] mantendra incesantemente la misma
accion creadora”.*Si esto no fuera asi, si Dios no fuera inmutable y
cambiara voluntariamente sus decretos, podria destruir las cosas
que cred. Pero una falta de constancia como esa no es consustancial
con la naturaleza perfecta de Dios. Ademas, si por alguna razon no
fuera necesario el concurso divino, las cosas creadas tendrian una
esencia que implica, en si misma, la existencia necesaria; es decir,
no serian “creadas”, su fuerza les bastaria para comenzar a existiry

% CMIIL 1, p. 265 (G I, p. 251).

40 Spinoza expone esta teoria en distintos lugares: CM I, 2 (G I, pp. 237-240), y sobre todo
CMI, 10, capitulo que se llama precisamente “De Creatione” (G L, pp. 268-273)

4 CMIIL 1, p. 265 (G, p. 251-252). Traduccion modificada.

138

LA DISTINCION DE LA ETERNIDAD, LA DURACION Y EL TIEMPO GUILLERMO SIBILIA

para seguir o continuar existiendo. Pero esto no es posible: “[...] Dios
crea continuamente, de nuevo, por asi decirlo, y a cada instante las
cosas. Pues con ello hemos demostrado que las cosas nunca tienen,
por si mismas, ningun poder para hacer algo ni para determinarse
a accion alguna”.®

Una y otra vez, como vemos, Spinoza subraya la diferencia in-
cluso la oposicion entre Dios y las cosas creadas, y por consiguiente
también entre la eternidad y la duracion. De hecho, lo hace todavia
en las dos consecuencias que extrae de lo que viene de afirmar, y
que cierran el capitulo. Enla primera, sostiene que las cosas creadas
“gozan” (frui) de la existencia, mientras que a Dios ésta le pertenece,
y por eso no puede decirse que él goza de su existencia o que dura.
Dios, cuya esencia y existencia son una y la misma cosa, es eterno.
En cambio, las cosas creadas, cuya existencia no se explica por su
esencia, requieren continuamente el concurso divino para seguir
existiendo, es decir, para durar.* En segundo lugar, Spinoza dice
que las cosas creadas, mientras disfrutan su duracion y existencia
(dum praesenti duratione, & existentia fruuntur), carecen por comple-
to de la existencia futura. Precisamente porque son “creadas”, re-
quieren la accidn creadora de Dios para hacer “presente” (o actual)
su existencia futura. Su duracidn aparece entonces como una suce-
sion de momentos independientes cuya continuidad es garantizada
exclusivamente por la inmutabilidad divina. No sucede lo mismo
con su esencia, que —como vimos- es en cierta medida eterna; ni, por
supuesto, con Dios, a cuya esencia pertenece absolutamente la exis-
tencia. Ahora bien, esto no significa que, segun Spinoza, podamos
decir que a Dios le pertenece “ahora” la existencia futura.* El vin-

2 CMII, 11, p. 291 (G I, p. 273). Puesto que abandona la doctrina de la creacion continua,
la Etica supondrd un cambio profundo de perspectiva. Si bien sigue siendo cierto que
Dios es la inica causa eficiente de la esencia y la existencia de las cosas singulares, la
radicalidad de la causa inmanente y la doctrina del conatus suponen que a las cosas
singulares les pertenece la fuerza o potencia por la que perseveran en la existencia,
y que pueden ser activas, en la medida en que se determinan por si mismas y no por
causas externas.

43 “[..] de ahideducimos: 1°. Que se puede decir que una cosa creada goza de su existencia,
porque ésta no pertenece a su esencia. Dios, en cambio, no se puede decir que goza de
su existencia, ya que la existencia de Dios, asi como su esencia, es Dios mismo. Por eso,
las cosas creadas poseen duracién, pero Dios en modo alguno” (CM 11, 1, op. cit., p. 265;
G1,p. 252).

44 «2° Que todas las cosas creadas, mientras disfrutan de su duracién y existencia
presente, carecen totalmente de la futura, ya que ésta se les debe conceder a cada
momento; pero no cabe decir algo similar de su esencia. En cambio, a Dios, como su

139



Ideas'?, revista de filosofia moderna y contemporénea #12 NOVIEMBRE DE 2020 - ABRIL DE 2021

culo indisociable entre su esencia y su existencia prohibe cualquier
distincién entre el antes y el después, entre el pasado y el futuro.
En otras palabras, para el ser necesario per se, poseer la existencia
significa poseerla toda en acto, en la totalidad infinita que define su
esencia-existencia.* Por eso, el fildsofo holandés se rectifica y dice
que, hablando con propiedad, a Dios le pertenece actualmente una
existencia infinita, esto es, la eternidad, que cabe ser atribuida sola-
mente al ser cuya esencia implica la existencia y de ninguna mane-
ra alas cosas creadas. Poco importa si se considera la duracion como
ilimitada en ambos sentidos; para Spinoza, no es una propiedad que
define adecuadamente la existencia de Dios, cuya presencia o actua-
lidad infinita no tiene nada de temporal.*

Que Dios sea eterno significa, entonces, que es un ser infinito ac-
tualmente, un ser que existe por la sola fuerza de su naturaleza, lo
cual significa que la eternidad es ausencia de tiempo y de duracion,
es intemporalidad. Dios no es un ser que se distingue de las cosas
creadas simplemente porque su duracion es perfecta o simultanea,
mientras que la de las cosas es sucesiva y divisible; la diferencia en-
tre la eternidad y la duracion se explica por una verdadera division
ontoldgica entre dos seres cuyas esencias no expresan de la misma
manera la existencia. De este modo, con esta conclusion volvemos
al comienzo de este apartado: asi como es importante y necesario
distinguir (o dividir) el ser cuya esencia implica la existencia nece-
saria, de los seres cuya esencia implica sélo una existencia posible,
también —y justamente en virtud de esa “division” del ser— hay que
distinguir rigurosamente la eternidad de Dios y la duracion de las
cosas creadas.

existencia pertenece a su esencia, no podemos atribuirle una existencia futura, ya que
la misma existencia que entonces tendria ya hay que atribuirsela ahora en acto [...]”
(CM 11, 1, op. cit., p. 265; G I, p. 252).

45 Por eso Jaquet (op. cit., p. 146) dice, con un juego interesante de palabras, que “I’existence
de Dieu englobe tout dans sa présence de sorte que ’avenir n’est pas a venir, il est déjala”.

46 «[...] para expresarme con mas propiedad (ut magis propie loquar), a Dios le pertenece
actualmente una existencia infinita (Deo infinita actu existentia competit), del mismo
modo que le pertenece un entendimiento infinito. Y a esta existencia infinita la llamo
eternidad (atque hanc infinitam existentiam Aeternitatem voco). Por tanto, ésta solo se
debe atribuir a Dios y no a ninguna cosa creada, aunque su duracion, insisto, carezca
de limite en ambos sentidos” (CM 1II, 1, op. cit., p. 265; G I, p. 252).

140

LA DISTINCION DE LA ETERNIDAD, LA DURACION Y EL TIEMPO GUILLERMO SIBILIA
1.2. La duracion de las cosas creadas

Por los términos que usa en la definicion del capitulo 4 de la pri-
mera parte, resulta claro que el estatus ontologico de la duracion
es, en la publicacion de 1663, de origen cartesiano.” En efecto, no
solo es una afeccion (propiedad) de la existencia, sino que ademas se
refiere a las cosas creadas, esto es, a las sustancias finitas cartesia-
nas.*® En este sentido, la razon por la que resulta ilegitimo atribuir
la duracidn a Dios a saber, porque su esencia y su existencia no se
distinguen es también el motivo que explica que las cosas creadas
duran, es decir, que, una vez creadas, perseveran en su existencia
actual presente. Spinoza es claro: la duracion no es una propiedad
de la esencia de las cosas, sino de su existencia. Y puesto que, como
vimos, su esencia no implica por si misma mas que una existencia
posible, aunque sean o puedan concebirse como verdades eternas
(en la medida en que sus esencias estan contenidas en los atributos
de Dios), las cosas creadas necesitan continuamente el decreto divi-
no para existir. Spinoza lo decia con toda claridad un poco antes en
el texto, en un pasaje que ya citamos y que vale la pena reiterar: “No
sOlo la existencia de las cosas creadas, sino también [...] su esencia
y naturaleza depende unicamente del decreto de Dios. De donde se
sigue claramente que las cosas creadas no tienen, por si mismas,
ninguna necesidad: pues no tienen, por si mismas, ninguna esencia
ni existen por si mismas”.*

En la definicion, la duracion es asimismo asimilada por Spinoza
con la existencia “total” de la cosa que persevera actualmente en su
existencia. De esto se desprenden dos consecuencias importantes:
por un lado, que el acento de la definicion pasa directamente de la
existencia posible a la existencia actual, esto es, a la perseverancia

47 «[..]la duracion es el atributo con el que concebimos la existencia de las cosas creadas,
en cuanto perseveran en su existencia real. De ahi se sigue que la duracién no se
distingue, més que por la razén, de la existencia total de una cosa. Ya que cuanto se
detrae la duracién de una cosa se detrae necesariamente de su existencia” (CM I, 4, p.
256; G 1, p. 244).

4 “Por la anterior definicidn, o si se prefiere descripcion del ser, se ve facilmente que
el ser hay que dividirlo en ser que existe necesariamente por su naturaleza o cuya
esencia implica la existencia, y en ser cuya esencia no implica la existencia, a no ser
una existencia posible. Este tiltimo se divide en sustancia y modo...” (CM I, 1, p. 246; G I,
p- 236. Subrayado nuestro). Spinoza refiere esa clasificacidn a Principios de la filosofia
I, articulos 51-52 y 56.

9 CMI 3, p.252 (G, p. 241)

141



Ideas'?, revista de filosofia moderna y contemporénea #12 NOVIEMBRE DE 2020 - ABRIL DE 2021

que ejercen las cosas a cada momento; y por el otro, que distinguir
la duracion de la existencia de la cosa, como en Descartes, solo re-
sulta posible a través de una operacion intelectual, es decir, de una
distincion de razon.*

Ahora bien, como analiza con detalle Chauli, a pesar de lo anterior
no puede ignorarse en el trabajo de enmendacion que lleva adelan-
te Spinoza en esta obra sobre todo la resemantizacion de las nocio-
nes de sustancia y modo, que orientan subrepticiamente al lector
hacia otra filosofia que la cartesiana expuesta, y que sugieren por
ejemplo lo absurdo que es concebir sustancias “creadas”.’* En este
sentido, nos parece que es posible sefialar el indicio de una diferen-
cia importante en la concepcion spinoziana. En efecto, aunque no
desarrolle explicitamente en esta obra todas las consecuencias que
implica la doctrina, para Spinoza toda existencia es en cierta me-
dida necesaria, ya sea por su esencia (Dios), ya sea por la fuerza de
su causa (cosas creadas). Vemos aslI que, al reducir la duracion a la
afeccion de las cosas creadas, y empleando una terminologia carte-
siana, Spinoza dice en los Pensamientos metafisicos algo distinto que
el filosofo francés. Porque si bien Descartes define la duracion de las
cosas creadas como el “atributo” por medio del cual concebimos su
existencia actual, dicha “actualidad” depende de la voluntad (tras-
cendente y contingente) de Dios de crearlas, esto es, de darles rea-
lidad fuera de su entendimiento. Con el lenguaje de la ontologia de
la creacion (esto es, adhiriendo superficialmente a la exterioridad
de la causa eficiente, pero proveyendo indicios de la absurdidad de
una tal representacion de la potencia divina respecto de sus efectos),
Spinoza sugiere que la duracion es real o actual en el sentido de que
se sigue necesariamente de la eternidad de la accion de Dios.

Spinoza también parece seguir a Descartes cuando, en la defini-
cion del tiempo, afirma la divisibilidad de la duracion: “Acerca de
la duracion hay que sefialar aqui algo que retomaremos después,
cuando hablemos de la eternidad, a saber, que se concibe como ma-
yor o menor y como si constara de partes”.>> Ahora bien, aunque no

0 CM, 1T, 4, p. 256 (G, p. 244)

51 Cf.Chaui,M.,Anervuradoreal. Imanénciae liberdade em Espinosa, Sao Paulo, Companhia
das Letras, 1999, especialmente el capitulo 3 de la tercera parte (“Prolegdbmenos a
substancia e ao modos”), pp. 383-435

2 CMI, 4, p. 256 (G I, p. 244).

142

LA DISTINCION DE LA ETERNIDAD, LA DURACION Y EL TIEMPO GUILLERMO SIBILIA

larecusa en esta obra de manera explicita, hay un indicio importan-
te que sugiere que la duracion no es, por si misma, una modalidad
dividida y discontinua de la existencia. La principal evidencia es la
aclaracion que acompafia a la definicidon del tiempo que citamos.
Alli, ademds de determinar su estatuto ontoldgico, Spinoza dice que
la duracion “se concibe como mayor o menor y como si constara de
partes”.s® En un escritor como Spinoza, hay que destacar la utiliza-
cion cautelosa de los términos et quasi (“como si”), que operan como
el reverso de la ausencia, en esta obra, de la vinculacion directa y
explicita del tiempo con la potencia abstractiva de la imaginacion.>
¢Como debemos comprender entonces la particion de la duratio en
esta obra y como se relaciona con la concepcion del tiempo?

Como es sabido, este problema se relaciona en Descartes con la
necesidad de una creacidn continua por parte de Dios, cuya premi-
sa era justamente la intuicion de que un momento cualquiera de la
existencia o duracion era independiente de cualquier otro posible,
y que ellos eran contiguos, pero no continuos. Esta cuestion le in-
teresa profundamente a Spinoza, quien a partir de ella da forma
progresivamente a su propio pensamiento acerca de la temporali-
dad. En efecto, en la definicion del tiempo de la primera parte de los
Pensamientos metafisicos Spinoza se refiere deliberadamente a la
division de la duracion de las cosas creadas: alli, fiel a Descartes, la
particion es algo que las caracteriza realmente, y que las distingue
de Dios, cuya infinitud implica simultdneamente su indivisibilidad.
Mas adelante en la misma obra, especificamente en el significativo
capitulo que estudia la naturaleza del concurso divino (CM II, 11),
el filésofo holandés expone la doctrina de la creacion continua y
afirma que “el tiempo presente [entiéndase la duracion concreta de
las cosas creadas] no tiene conexion alguna con el futuro”, y que
“nunca tienen, por si mismas, ningun poder para hacer algo ni para
determinarse a accion alguna”.’® Es decir, las partes de la duracion
son independientes. Por ultimo, recodemos que Spinoza analiza
esta cuestion especificamente en el texto expositivo de la metafisica
cartesiana. En la primera parte de los Principios de la filosofia de

% CMI, 4, p. 256 (G, p. 244).

5% También Wolfson subraya el uso cauteloso por parte de Spinoza de los términos “et
quasi” (Cf., op. cit., p. 355)

55 CMIL 11, p. 292 (G L, p. 273).

143



Ideas'?, revista de filosofia moderna y contemporénea #12 NOVIEMBRE DE 2020 - ABRIL DE 2021

Descartes, de hecho, Spinoza sigue la senda del fildsofo francés a
través de un analisis critico de algunos de sus axiomas (axiomas,
dice, “tomados de Descartes”), pero produciendo en su “orden” una
alteracion que no solamente no recusa la divisibilidad de la dura-
cion, sino que también prueba, como queria Descartes, la primacia
logica de la tesis de la divisibilidad y discontinuidad de la duracion
en relacion con la doctrina de la creacion continua (externa) por
parte de Dios.

Hay dos elementos que es necesario destacar: la variacion del or-
den expositivo de dos axiomas, por un lado, y la naturaleza de la
“omision” (explicita) de la tesis de la discontinuidad del enunciado
del axioma 10, por el otro. Comencemos por el primer aspecto. Spi-
noza reordena casi todos los axiomas cartesianos; sin embargo, es
en la variacion del orden de los axiomas 2 y 10 de Descartes don-
de percibimos la fuerza retdrica y critica de su discurso. Descartes
presentaba primero (axioma 2) la teoria de la discontinuidad y de
la necesidad de la misma causa para conservar una cosa que para
crearla por primera vez, y luego (axioma 10) la distincion entre el
concepto de una cosa limitada o posible y aquel de un ser perfecto
y necesario. Puesto que la demostracion matematica (sintética) im-
plica para Spinoza un conocimiento demostrado a priori (esto es, de
la causa al efecto), en su exposicion sintética lo que el resumen car-
tesiano colocaba como segundo axioma (teoria de la creacion) pasa
a ser el décimo; mientras que el décimo de Descartes (division del
ser en ser necesario y posible) pasa ahora al sexto lugar. Es decir, el
filésofo holandés introduce primero la tesis acerca de la naturaleza
de la distincion entre la existencia necesaria y la posible (axioma 6
de Spinoza, décimo en el orden expositivo cartesiano) y recién lue-
go aquella que afirma la necesidad de la continuacion de la misma
fuerza creadora para conservar una existencia posible (axioma 10
de Spinoza, segundo axioma de Descartes), tesis a la que quita de su
enunciacion la formulacion cartesiana referida a la discontinuidad
del tiempo.*®

Pasemos al segundo aspecto, profundamente relacionado con el
precedente. ;Por qué Spinoza “omite” del enunciado de su axioma
10 la formula cartesiana de la discontinuidad? Antes que nada, es
necesario observar que ese axioma va acompafiado de una “explica-

6 Cf. DPP L, pp. 160-164 (G I, p. 154-158).

144

LA DISTINCION DE LA ETERNIDAD, LA DURACION Y EL TIEMPO GUILLERMO SIBILIA

cion”, que tiene la forma de una demostracion que se cumple en dos
etapas. En primer lugar, Spinoza dice que “el concepto que tenemos
de nuestro pensamiento no implica o no contiene la existencia nece-
saria del pensamiento, pues puedo concebir clara y distintamente el
pensamiento, aunque suponga que no existe”.”” Y luego, apoyandose
en el axioma 8 de origen cartesiano®, agrega que “se debe dar [...]
algo que todavia no hemos entendido y cuyo concepto o naturaleza
implica la existencia, lo cual sea la causa de por qué nuestro pensa-
miento comenzo a existir y por qué, ademas, sigue existiendo”.> Ese
“algo” evidentemente es Dios (el axioma 6 menciona que su concepto
contiene la existencia necesaria), causa de la existencia y de la esen-
cia de las cosas creadas, de su cuerpo y su alma.

Ahora bien, como sefiala Prelorentzos, en este momento del texto
spinoziano (es decir, antes del desarrollo de los Pensamientos me-
tafisicos y de la naturaleza de la division del ser en ser necesario y
posible) esa segunda aclaracion agrega algo de suma importancia
en relacion con la doctrina de la creacion continua cartesiana: la
distincion producida en el concepto mismo de las cosas creadas (las
cosas “limitadas” de existencia posible del axioma 6) entre su acceso
a la existencia y su continuacion en la misma, que permite afirmar
(cartesianamente) la tesis de la discontinuidad temporal con la que
se abre la explicacion del axioma 10 (“Porque en este momento pen-
semos no se sigue necesariamente que pensaremos después”).®® De
esta manera, la conservacion (divina) se reduce, como queria Des-
cartes, a una creacion continua. Sin embargo, Spinoza agrega que
esa demostracion ejemplificada con el pensamiento limitado huma-
no debe valer para toda cosa creada, esto es, para toda cosa cuya
esencia no implica la existencia necesaria.®’ Las conclusiones que
se imponen son evidentes: por un lado, el caracter discontinuo de
la temporalidad debe concernir, segun la doctrina que expone aqui
Spinoza, a todo género de ser sin excepcion, es decir, tanto al pensa-

57 Ibidem.

% Segun este axioma, “cuanto hay de realidad o perfeccién en una cosa existe formal o
eminentemente en su causa primera y adecuada” (DPPI, ax. 6, p. 161; GI, p. 155).

5% DPPI, op. cit., p. 164 (G L, p. 157). Subrayado nuestro.
8 Cf. Prelorentzos, Y., op. cit., p. 88.

6 «Ylo que decimos del pensamiento hay que decirlo también de toda cosa, cuya esencia
no implica la existencia necesaria” (DPP I, p. 164; G I, p. 158)

145



Ideas'?, revista de filosofia moderna y contemporénea #12 NOVIEMBRE DE 2020 - ABRIL DE 2021

miento como a la existencia de los cuerpos en la extension; y por el
otro, una exposicion (sintética) que busca respetar el orden deseado
por Descartes en las Rationes. Segun el cual la discontinuidad es el
presupuesto de la necesidad de la creacion continua (conservacion),
requiere primero distinguir el concepto de una cosa limitada o po-
sible y aquél de la existencia perfecta y necesaria [causa], y colocar
luego como “explicacion” de la doctrina de la creacion la “tesis” de
laindependencia y ausencia de conexion (discontinuidad) de los mo-
mentos de la existencia [efecto].®? Las modificaciones que introduce
Spinoza en el texto cartesiano no tienen, por lo tanto, como fin re-
cusar la divisibilidad y discontinuidad de la duracidn de las cosas
creadas. Los modos (o cosas finitas que duran) son concebidos, en
el marco de la exposicion del pensamiento de Descartes, como sus-
tancias finitas conservadas desde el exterior por la potencia divina.

2. La naturaleza del tiempo en el contexto de la fisica
cartesiana

Resta por fin analizar el estatus ontoldgico que Spinoza asigna al
tiempo en la publicacion de 1663, unico lugar donde ofrece una de-
finicion del mismo. El primer aspecto importante a tener en cuenta
en relacion con la concepcion del tempus es la evidente indisocia-
bilidad entre la definicion de la duracion y aquella del tiempo. Asi
como en la definicién misma de la duracion encontramos la explica-
cion de la naturaleza del tiempo (ser una afeccion del pensamientoy
no una afeccion real), reciprocamente la definicion del tiempo hace
referencia a la division de la duracion como aquello que permite la
operacion que le da nacimiento. Spinoza sostiene que la duracién de
una cosa creada solo se distingue por la razon de su existencia total.
Por ello, a diferencia de lo que sucede con la eternidad y la duracion
(afecciones del ser), lo que le permite a Spinoza introducir la nocion
de tiempo es justamente la determinacion (por el pensamiento) de la
relacion entre la duracion y la existencia total de una cosa creada.®
De esta manera, en el seno de la definicion de la duracion, Spino-

52 Cf. Prelorentzos, Y., op. cit., pp. 85-93

6 «[..] para determinar esta ultima [la existencia de una cosa creadal], la comparamos
con la duracién de otras cosas, que poseen un movimiento cierto y determinado, y esta
comparacion se llama tiempo” (DPP [, p. 164; G I, p. 158).

146

LA DISTINCION DE LA ETERNIDAD, LA DURACION Y EL TIEMPO GUILLERMO SIBILIA

za afirma que tiempo “se llama” a la comparacion de la duracion
o0 existencia total de una cosa creada con la duracion de otra cosa
(creada) que se caracteriza por tener un movimiento cierto y deter-
minado (certum & determinatum). Ahora bien, ;qué significa que el
tiempo es el producto de una comparacion? ;Y qué entiende Spinoza
por “movimiento cierto y determinado”?

Las respuestas a esas preguntas proporcionan directamente el
estatus ontoldgico y la funcidn propios del tiempo en esta obra. Ya
que, sostener que el tempus es el producto de una comparacion, esto
es, la afirmacion de la mediacion en su génesis de una operacion
intelectual, implica negarle la realidad ontoldgica de la que es por-
tadora la duracion (en tanto afeccidn real de las cosas creadas), y
simultaneamente asignarle una “realidad” en cuanto “simple modo
de pensar” (modus cogitandi). De esta manera, al igual que en Des-
cartes, el tiempo aparece como una dimension abstracta, vinculada
a la mente humana. Sin embargo, es importante sefialar que en la
definicion del tiempo no se menciona explicitamente el género de
conocimiento que le da origen. En la publicacion de 1663 este modo
de pensar se presenta inmediatamente vinculado a la duracion di-
vidida-divisible, sin hacer referencia a la potencia abstractiva de la
imaginacion que la divide o determina; por eso, se halla ligado a un
tipo de existencia cuya caracteristica principal es que esta ya dividi-
da, pudiendo proveer una “explicacion”. Efectivamente, si volvemos
al capitulo que abre la primera parte de los Pensamientos metafisi-
cos, constatamos que el tiempo no es un modus cogitandi cualquie-
ra, sino un ente de razon que, en palabras de Spinoza, “sirve para
explicar la duracion”.®* Para comprender esta funcion propia que lo
diferencia de los otros entes de razon es necesario volver a ese mo-
mento del texto.

Luego de excluir de la dimension propia del ser real a la quime-
ra y al ser ficticio —que ni siquiera pueden calificar como afeccio-
nes del pensamiento- el fildsofo holandés opera alli una division
del ente de razdn en tres categorias correspondientes a la funcion
cognoscitiva que efectuan: “[...] el ente de razén no es mas que un
modo de pensar, que sirve para [1] retener, [2] explicar e [3] imaginar

64 CMIL 1,p.243 (G, p. 234).

147



Ideas'?, revista de filosofia moderna y contemporénea #12 NOVIEMBRE DE 2020 - ABRIL DE 2021

mds facilmente las cosas entendidas (res intellectas)”.®> Permitase-
nos resumir brevemente su clasificacion, lo cual nos ayudara a com-
prender el estatuto ontoldgico del tiempo y su funcidn especifica en
este escrito. Por un lado, [1] hay modos de pensar cuya formacion
depende de la reduccion (arbitraria) de las cosas naturales a ciertas
“clases” a las que se acude como auxiliares de la memoria; su opera-
tividad reside por lo tanto en el hecho de que permiten “retener mas
firme y facilmente las cosas y [...] traerlas a la mente cuando quere-
mos”, tal como hacen el género y la especie. También [2] existen mo-
dos de pensar que sirven para explicar las cosas, determindndolas
por comparacion con otras. Segun Spinoza, forman parte de éstos: el
tiempo, el numero y la medida, que explican la duracion, la cantidad
discreta y la cantidad continua, respectivamente. Finalmente, [3],
hay modos de pensar a partir de lo cuales “imaginamos no-entes de
forma positiva”; algunos ejemplos que da Spinoza son la ceguera, la
extremidad, las tinieblas.®

Como vemos, en el contexto de la definicion del tiempo, “expli-
car” la duracion-existencia actual de una cosa es “compararla” con
la duracion-existencia actual de otras cosas que conservan un movi-
miento cierto y determinado. No solo el acto comparativo (subjetivo,
podriamos decir) estd en el origen del tiempo como “ente de razon”
sino también, y sobre todo, la “presencia” (o mejor, la co-presencia)
de “otras cosas” que en virtud de su constancia e invariabilidad se
ofrecen como legitimas referencias constitutivas de la determina-
cion por comparacion que es el tiempo, posibilitando con ello un co-
nocimiento “explicativo” de ciertos fendmenos naturales sensibles.
El tiempo, por lo tanto, es en esta obra expositiva del pensamiento
de Descartes un modo de pensar adaptado a la realidad, esto es, a
la discontinuidad y division propia de la duracion-existencia de las
cosas extensas creadas, cuyo movimiento puede ser “explicado” por
aquél en el marco de una ciencia fisico-matematica. En este sentido
es un genuino ente de razon, cuya eficacia para la fisica matematica
estd fuera de duda en los Pensamientos metafisicos y sobre todo en los

55 CMIL1,p. 242 (GI, p. 233). El subrayado es de Spinoza.

56 CMI 1, pp. 242-243 (G I, pp. 233-234). Como se desprende de los mecanismos (mentales)
que producen alos entes de razon, y més alld de su operatividad, una caracteristica que
los unifica es el hecho de que todos involucran en cierto grado la imaginacién puesto
que, de una u otra manera, efectian una inversion de la realidad. Cf. Chaui, M., op. cit.,
p- 374.

148

LA DISTINCION DE LA ETERNIDAD, LA DURACION Y EL TIEMPO GUILLERMO SIBILIA

Principios de filosofia de Descartes. Sin embargo, si el tiempo puede
“explicar” (racionalmente) la duracion en esta obra es porque ésta,
como dijimos, es concebida como ya dividida. Y si la duracion esta
limitada y dividida es porque caracteriza la modalidad de la exis-
tencia de las cosas “creadas”, es decir de los seres cuya esencia im-
plica solo una existencia posible y que, por eso, requieren una causa
exterior para seguir durando.®” El ser de estas cosas, cuya esencia
implica s6lo una existencia posible, supone que los momentos de su
duracion son contingentes, independientes y contiguos entre si (dis-
continuos). Es por eso que puede abstraerse uno de esos momentos,
tomandolo como caso especial (por suregularidad), y servir asi para
explicar esto es, “medir” la duracion de los fenomenos sensibles, o la
duracion del movimiento de los cuerpos. Justamente porque en esta
obra la duracion se concibe ya dividida, el tiempo aparece inmedia-
tamente como el ente de razon que permite “explicarla”.

Ahora bien, en la célebre “Carta sobre el infinito” (1a nimero 12
de la Correspondencia), que es del mismo afio que la publicacion de
1663, Spinoza ya no dice eso. Sostiene explicitamente, en cambio,
que el tiempo, que sirve para medir la duracion, es un “auxiliar de
la imaginacion”.®® ;Queé significado puede tener esa modificacion?

Liberado del discurso de la creacidon continua, Spinoza sostiene
que los modos son afecciones de la sustancia y que su esencia no im-
plica la existencia necesaria. De esto ultimo, agrega nuestro autor,
se sigue que la existencia de la sustancia y la de los modos se con-
cibe diversamente; lo cual a su vez, concluye, permite comprender
la distincion entre la eternidad y la duracion.®® Un primer aspecto
que podemos resaltar es que estas premisas ontologicas invalidan
todo resquicio de cartesianismo: ahora la sustancia es unay tinica 'y
a su esencia pertenece la existencia. Al mismo tiempo, los modos son
afecciones de la sustancia infinita; 1o cual es sumamente importante
ya que, si bien su esencia o definicion no implica la existencia nece-
saria, en el marco de esta ontologia, la fuerza por la que se mantie-
nen en la existencia no es mas edxterior, sino que es interior. Todo

67 Enotras palabras, en esta publicacién las cosas creadas no tienen en st mismas la fuerza
para mantenerse en la existencia; el conatus en cuanto esencia actual de las cosas
singulares estd por completo ausente.

% Spinoza, B., Carta 12 en Idem., Correspondencia, Madrid, Alianza, 1988, p. 132 (GIV, p. 57).
8 Cf. ibid., p. 130 (G IV, p. 54).

149



Ideas'?, revista de filosofia moderna y contemporénea #12 NOVIEMBRE DE 2020 - ABRIL DE 2021

esto no puede sino tener consecuencias decisivas en la comprension
de la dimension temporal. En efecto, la division de la duracién en
los Pensamientos metafisicos se revela como el producto directo de
considerar imaginativamente los modos (o0 cosas creadas) abstrai-
dos de la sustancia en que inhieren, en el marco de una ontologia de
la creacion que era la de Descartes.

Comprendemos por lo tanto que, mas alla de que sea un legiti-
mo ente de razon, el tiempo es siempre una abstraccion, que supone
un conocimiento representativo y abstracto de la Naturaleza. Por lo
tanto, la “Carta sobre el infinito” se distancia y critica la perspecti-
va cartesiana adoptada en la publicacion de 1663, textos en los que
vimos primaba la busqueda de una fundamentacion rigurosa tanto
de la fisica-matematica de la Naturaleza como de los principios meta-
fisicos sobre los que ésta se apoya. El cambio de perspectiva o despla-
zamiento, entonces, no radica simplemente en el hecho de que Spino-
zallame en la carta al tiempo “auxiliar de la imaginacion”, sino en la
demostracion directa de que es producto de una (doble) abstraccion.

Podemos concluir entonces que, si en la publicacion de 1663 Spinoza
mostraba, a través de la exposicion del pensamiento de Descartes, que
el tiempo —cuando es indefinidamente divisible y adaptado a la dura-
cion dividida- es un legitimo ente de razdn, la “Carta sobre el infinito”
viene a legitimar, a partir de la determinacion del estatuto de la ciencia
fisico-matematica, el uso y significado de ese “auxiliar” en el marco de
un conocimiento que no se limita a una inteligibilidad representativa
y simbdlica de lo real sino que pretende, al contrario, una inteligibili-
dad integral de la naturaleza. En este sentido, si se quiere conquistar
dicha inteligibilidad que la Etica demostrara que es absolutamente
posible es necesario que la naturaleza sea primero considerada como
una realidad unica e infinita y cuyo movimiento productivo intrinse-
co se produce incesantemente sin fracturas. A partir de entonces de-
viene posible el reconocimiento de que la introduccion del “tiempo”
y de la medida y el numero no corresponden sino a la aplicacién de
instrumentos abstractos por medio de los cuales el fisico-matematico
puede aprehender de una manera determinada el movimiento indivi-
sible e infinito que estudia. El proceso de abstraccion constitutivo de
la imaginacion se encuentra de esta manera “reinvestido” en el cono-
cimiento de la naturaleza, pero a titulo de simple momento operatorio
en la elaboracion de las leyes fisico-matematicas.

150

LA DISTINCION DE LA ETERNIDAD, LA DURACION Y EL TIEMPO GUILLERMO SIBILIA

Bibliografia

Alexander, S., Spinoza and Time, London, George Allen & Unwin Ltd., 1921.

Chaui, M., A Nervura do real. Imanéncia e liberdade em Espinosa, Sdo Paulo,
Companhia das Letras, 1999.

Descartes, R. Oeuvres de Descartes, publiées par Charles ADAM & Paul Tan-
nery, Paris, Léopold CEREF, 11 vols., 1897-1909. [AT]

---, Meditaciones acerca de la filosofia primera, en las cuales se demuestra la
existencia de Dios, asi como la distincion real entre el alma y el cuerpo
del hombre (con Objeciones y respuestas), Madrid, Alfaguara, 1977.

---, Los principios de la filosofia, Buenos Aires, Losada, 1997.

Di Vona, P., Studi sull’ontologia di Spinoza. Parte I.L’ordinamento delle scien-
ze filosofiche. La ratio. Il concetto di ente, Firenze, La Nuova Italia
Editrice, 1960.

---, Studi sull’ontologia di Spinoza. Parte II. “Res ed “Ens”. La necessita. Le
divisioni dell’essere, Firenze, La Nuova Italia Editrice, 1969.

Hallett, H. F., Aeternitas. A Spinozistic Study, Oxford, Clarendon Press, 1930.
Israél, N., Le temps de la vigilance, Paris, Payot, 2001.

Jaquet, Ch., Sub specie aeternitatis: étude des concepts de temps, durée et
éternité chez Spinoza. Paris, Kimé, 1997.

---, “L’éternité de Dieu a ’horizon de la pensée scolastique” en Les expres-
sions de la puissance d’agir chez Spinoza, Paris, Publications de la
Sorbonne, 2005.

Kneale, M., “Eternity and Sempiternity” en Proceedings of the Aristotelian
Society, New Series, Vol. 69, 1968-1969, pp. 223-238.

Lécrivain, A., “Spinoza et la physique cartésienne (1). La partie II des Prin-
cipia” en Cahiers Spinoza, N° 2, 1978.

Macherey, P., “Spinoza lecteur de Descartes” en Bulletin de ’Association des
professeurs de philosophie de 'Académie de Poitiers, N°16, juin 1999,
p- 35-47 [edicidn electronical

Prelorentzos, Y., Temps, durée et éternité dans les Principes de la philoso-
phie de Descartes de Spinoza, Paris, PUF, 1996.

151



Ideas??, revista de filosofia moderna y contemporanea #12 NOVIEMBRE DE 2020 - ABRIL DE 2021

Savan, D., “Spinoza on Duration, Time and Eternity” en LLOYD, G. (ed.),
Spinoza. Critical Assessments, Vol. 2 (The Ethics), London-New York,
Routledge, 2001, pp. 364-390.

Scribano, M. E., Da Descartes a Spinoza. Percorsi della teologia razionale nel
Seicento, Milano, Franco Angeli, 1998.

Spinoza, B., Spinoza Opera im Auftrag der Heidelberg Akademie der Wis-
senscaften. 5 vols. C. GEBHARDT (ed.), Heidelberg, Carl Winter, 1972
(1925, 12 edicidn).

---, Tratado de la Reforma del Entendimiento / Principios de la Filosofia de
Descartes / Pensamientos Metafisicos, Madrid, Alianza, 1988.

---, Etica demostrada segun el orden geométrico, trad. A. Dominguez, Ma-
drid, Trotta, 2000.

---, Correspondencia, trad. A. Dominguez, Madrid, Alianza, 1988.

Wahl, J., Durole de l'idée de l'instant dans la philosophie de Descartes, Paris,
Félix Alcan, 1920.

Wolfson, H. A., The Philosophy of Spinoza. Unfolding the Latent Processes of
his Reasoning (2 tomos), Cambridge, Harvard University Press, 1934.




Rozitchner,
Foucault y
el problema
de la
hipotesis
represiva

Rozitchner, Foucault
and the Problem of
the Repressive
Hypothesis

JOAQUIN ALFIERI Joaquin Alfieri es estudiante de Filosofia en la Facultad de Filosofia y Letras de
(EACULTAD DE FILOSOFIA Y LETRAS — versidad de Buenos Aires, adscripto en la materia “Etica” por esa misma facultad
UNIVERSIDAD DE BUENOS AIRES - ARGENTINA) reas de investigacion en la obra de Leon Rozitchner. Sus lineas de investigacion son [3
antropologia filoséfica, la genealogia de la subjetividad contemporadnea y el vinculo en
la materialidad social y la constitucién del campo subjetivo, teniendo como marco con-
Recibido el 8 de agosto de 2019 - Aceptado el 6 de febrero de 2020 ceptual la conjuncion del psicoandlisis y la teoria marxista.

Retrato de Michel Foucault por Christopher Dombres, 2017




Ideas'?, revista de filosofia moderna y contemporénea

RESUMEN: El presente articulo intenta desarro-
llar un problema detectado al interior de la obra
de Ledn Rozitchner, consistente en la incapaci-
dad de la teoria rozitchneriana para sortear las
dificultades que representa la critica a la "hipo-
tesis represiva” desarrollada por Michel Foucault
en el primer tomo de Historia de la sexualidad
(1976). Nuestra intencién, en un primer momen-
to, serd demostrar las severas dificultades que
representa para Rozitchner la teorizacion fou-
caultiana en el periodo freudomarxista del autor
argentino; luego, intentaremos expandir este
analisis por fuera del periodo mencionado para
observar en qué medida una comprension de
mayor amplitud dentro de su filosofia permitiria
sortear parcialmente las dificultades que se le
presentan a Rozitchner en su conceptualizacion
acerca de la compleja interaccion entre el cam-
po social, la regulacion del deseo y la genealogia

#12 NOVIEMBRE DE 2020 - ABRIL DE 2021

ABSTRACT: This paper intends to work on a
problem identified within Ledn Rozitchner's
work, which consists of the incapacity of Ro-
zitchnerian theory to face the difficulties posed
by the criticism to the “repressive hypothesis”
developed by Michel Foucault in the first volume
of The History of Sexuality (1976). It is our inten-
tion, firstly, to prove the many difficulties that
Foucauldian theorization poses for Rozitchner
during his Freudo-Marxist period. Secondly, it
is our objective to expand this analysis beyond
the aforementioned period so as to determine
to what extent a wider understanding within

his perspective would enable us to partly sort
out the difficulties that Rozitchner should face
when conceptualizing on the complex interac-
tions of the social field, the regulation of desire
and the genealogy of the subjective field.

KEY WORDS: repression — desire — subjectivity

del ambito subjetivo.

PALABRAS CLAVE: represion — deseo — subjeti-
vidad - psicoanalisis

- psychoanalysis

U na de las caracteristicas principales de la obra de Ledn Rozit-
chner quizas sea la sorprendente coherencia interna que
constela alrededor de sus preocupaciones filosoficas. Es decir, al
interior del corpus rozitchneriano se observan rupturas, disconti-
nuidades y abandonos enmarcados en topicos centrales e insisten-
tes que permiten observar una continuidad en la totalidad de sus
reelaboraciones. Esta “mutante persistencia” dentro de su obra se
desarrolla alrededor de una tematica fundamental para el autor
argentino: su intento por establecer una dialéctica adecuada en-
tre la materialidad social y la constitucion del campo subjetivo.
Intento que, a su vez, se vio acompafiado a lo largo de su trayec-
toria intelectual por diversos marcos tedricos (que van desde la
fenomenologia en sus escritos de juventud, pasando por un parti-
cular freudomarxismo, y llegando en su obra madura a una carac-
terizacion sumamente sofisticada del vinculo entre cristianismo
y capitalismo) que le permitieron, al mismo tiempo, profundizar
y modificar sus desarrollos iniciales. Ahora bien, y esto es lo que
intentaremos demostrar en este articulo, esta continuidad en sus
lineas de trabajo no significa que el despliegue de la elaboracion
tedrica rozitchneriana se traduzca inmediatamente en una carac-

156

ROZITCHNER, FOUCAULT Y EL PROBLEMA DE LA HIPOTESIS REPRESIVA JOAQUIN ALFIERI

terizacion “evolutiva” de su teoria, en donde los primeros escritos
representarian un momento intuitivo que recibiria una paulatina
sofisticacion conceptual con el paso del tiempo. Por el contrario,
veremos que la totalidad del corpus rozitchneriano se encuentra
tensionada por vaivenes tedricos que impiden trazar una direccio-
nalidad univoca que privilegie sus ultimos escritos por sobre los
iniciales. En particular, nos dedicaremos a desarrollar un proble-
ma detectado por Omar Acha en su libro Encrucijadas de psicoa-
nalisis y marxismo (2018), donde sefiala la incapacidad de la teoria
rozitchneriana para sortear las dificultades que representa la criti-
ca a la “hipotesis represiva” desarrollada por Michel Foucault en el
primer tomo de Historia de la sexualidad (1976). Nuestra intencion,
en un primer momento, sera demostrar la pertinencia que posee la
lectura de Acha, ya que coincidimos con el autor argentino en las
severas dificultades que representa para Rozitchner la teorizacion
foucaultiana; luego, intentaremos expandir este analisis por fuera
del periodo freudomarxista que analiza Acha, para observar en
qué medida una comprension de mayor amplitud dentro de la obra
del autor argentino permitiria sortear parcialmente las dificulta-
des que se le presentan a Rozitchner en su conceptualizacion acer-
ca de la compleja interaccion entre el campo social y la genealogia
del &mbito subjetivo.

La ampliacion interpretativa nos permitira desarrollar la tension
sefialada al interior de la obra rozitchneriana, y, de manera par-
ticular, nos otorgard evidencia para detectar aquellos trazos de la
escritura de Rozitchner que permiten eludir la critica foucaultiana
y aquellos que sucumben de forma rotunda frente a la teorizacion
del autor francés. De manera aproximada, podemos sefialar que los
principales inconvenientes para Rozitchner frente a la elaboracion
de Foucault seran tanto la manera en que el autor argentino carac-
teriza la dialéctica entre la represion y el deseo, como también los
dispositivos y los mecanismos que desarrolla su filosofia para re-
flexionar acerca del vinculo establecido entre el poder politico y la
constitucion de cada sujeto. Nuestra hipotesis inicial es la siguiente:
aquellas zonas en donde el autor argentino se despega de la teoriza-
cion freudiana le permiten establecer una logica de constitucion del
ambito subjetivo de mayor temple o resistencia frente a la critica de
la “hipotesis represiva”; por el contrario, el periodo freudomarxista
de Rozitchner quizas sea el tramo mas importante y, a la vez, el mas

157



Ideas'?, revista de filosofia moderna y contemporénea #12 NOVIEMBRE DE 2020 - ABRIL DE 2021

problematico dentro de su produccion, ya que representa el nucleo
duro de sus desarrollos conceptualesy, por lo tanto, el espacio donde
afloran ambigiiedades, inconsistencias y otro tipo de inconvenien-
tes para su teoria.

Elrecorrido que trazaremos sera el siguiente: en un primer mo-
mento desarrollaremos la teorizacion de Foucault centrandonos
en dos textos especificos, por un lado, el primer tomo de Historia
de la sexualidad y, por el otro, el curso desarrollado en el afio 1975
dictado en el Collége de France agrupado bajo el titulo Los anor-
males (1975). Luego observaremos en qué medida el sefialamiento
de Omar Acha resulta relevante en la lectura de Rozitchner, fo-
calizando en las principales elaboraciones de sus dos obras mas
importantes: Freud y los limites del individualismo burgués (1972)
y Freud y el problema del poder (1982). Aqui presentaremos una
serie de tensiones e inconvenientes que se desprenden de la carac-
terizacion rozitchneriana respecto del capitalismo y sus modali-
dades de produccidn subjetiva. Por ultimo, intentaremos abordar
aquellas textualidades rozitchnerianas que permitirian sortear
la critica de Foucault al presentar un mayor grado de complejidad
en el vinculo entre el poder politico y la constitucion del dmbi-
to subjetivo. Este ultimo objetivo implicara la exploracion de los
extremos del corpus filosofico rozitchneriano: nos acercaremos,
en un primer momento, a un articulo de juventud titulado La Iz-
quierda sin Sujeto (1968), para luego presentar los desarrollos de
su etapa madura haciendo hincapié en dos textos fundamentales:
por un lado, La Cosay la Cruz. Cristianismo y capitalismo (en torno
a las confesiones de San Agustin) (1996), y por el otro, Materialismo
Ensofiado (2011). La etapa de madurez en la obra de Rozitchner
supondra asimismo observar una tension irresoluble entre cierto
dualismo ontoldgico por parte del autor argentino (que implica-
ria un inconveniente frente a la teorizacion foucaultiana) y una
suerte de movimiento especular en la dialéctica constitutiva del
campo objetivo y el ambito subjetivo (que permitiria a Rozitchner
escapar de los embates de la critica a la “hipdtesis represiva”).

Veremos de esta manera evidenciada la imposibilidad de privile-
giar un recorrido lineal y cronoldgico en la valorizacion de la obra
de Rozitchner ya que, frente al problema planteado, las hipotéticas
0 posibles resoluciones involucraran saltos temporales en el andlisis
de sus textos. Esto significa que para depurar a la filosofia rozitch-

158

ROZITCHNER, FOUCAULT Y EL PROBLEMA DE LA HIPOTESIS REPRESIVA JOAQUIN ALFIERI

neriana de algunos de sus inconvenientes e inconsistencias debe-
mos recoger insumos teoricos provenientes de diversos espacios al
interior de su elaboracion filosofica.

2. Foucault y la paradoja represiva

En el primer capitulo de La voluntad de saber, Foucault discute con
aquellas posiciones que establecen una continuidad lineal entre el
desarrollo del orden burgués y una creciente represion sexual. La
critica se encuentra dirigida hacia elaboraciones tedricas y politicas
que han acentuado o privilegiado el caracter represivo del poder y
que se sostienen en una serie de presupuestos que Foucault agrupa
bajo la férmula denominada “hipotesis represiva”. Segun esta, el de-
sarrollo histdrico del vinculo entre la sexualidad y el poder estaria
definido a partir de los siguientes caracteres:

Bien se sostiene este discurso sobre la moderna represion del
sexo. Sin duda porque es facil de sostener. Lo protege una se-
ria caucion histdrica y politica; al hacer que nazca la edad de la
represion en el siglo XVII, después de centenas de afios de aire
libre y libre expresidn, se lo lleva a coincidir con el desarrollo
del capitalismo: formaria parte del orden burgués. [...] si el sexo
es reprimido con tanto rigor, se debe a que es incompatible con
una dedicacidn al trabajo general e intensiva; en la época en que
se explotaba sistematicamente la fuerza de trabajo, ¢se podia
tolerar que fuera a dispersarse en los placeres, salvo aquellos,
reducidos a un minimo, que le permitiesen reproducirse?!

En el curso dictado en el College de France titulado Los anorma-
les, Foucault entregara al menos dos autores que privilegian o sos-
tienen, de manera paradigmatica, esta posicion. Alli se sefialara al
sex0logo Jos Van Ussel y al filésofo Herbert Marcuse como principa-
les interlocutores y sostenedores de la “hipodtesis represiva”.2 Ambos
argumentan que el surgimiento de las bases productivas del capi-
talismo implicaria una transformacion cualitativa del cuerpo del
trabajador, el cual cederia paulatinamente su cualidad como 6rgano
de placer para transformarse en un instrumento disponible para la

1 Foucault, Michel, Historia de la sexualidad I: La voluntad de saber, Buenos Aires, Siglo
Veintiuno editores, 2007, p. 12.

2 Foucault, Michel, Los anormales, Buenos Aires, FCE, 2011, pp. 220-221.

159



Ideas'?, revista de filosofia moderna y contemporénea #12 NOVIEMBRE DE 2020 - ABRIL DE 2021

produccion. Frente a esta formulacion, Foucault erigird tres interro-
gantes especificos: el primero, si efectivamente la represion es una
evidencia histdrica; el segundo, consistente en poner en cuestion la
dindmica del ejercicio del poder como una actividad exclusivamen-
te represiva;, por ultimo, indagara acerca de cudl es el caracter del
discurso acerca de la represion, si efectivamente se constituye como
un elemento transgresor al poder que denuncia o si, en realidad, la
centralidad de la nocion de “represion” culmina paradojicamente
encubriendo aquella red de poder que denuncia.

Los primeros dos interrogantes foucaultianos requieren un
andlisis de rigurosidad historica que permita observar los dife-
rentes dispositivos o mecanismos que ha elaborado el poder para
tramitar la cuestidon sexual en cada individuo. El objetivo de Fou-
cault no consiste puntualmente en demostrar la falsedad de la
hipotesis represiva, sino en operar una historizacion radical de
dicha hipotesis dentro del entramado discursivo que se ha gesta-
do alrededor del sexo desde el siglo XVII, y que el autor francés ca-
racteriza como la puesta en discurso del sexo. En efecto, Foucault
desarrolla sus analisis evidenciando como a partir del periodo
mencionado aparece una creciente incitacion a la elaboracion de
discursos referentes a la sexualidad. Es decir, se asiste a una “inci-
tacion institucional a hablar del sexo”;* multiplicacion discursiva
alrededor del topico de la sexualidad que se traduce inmediata-
mente en la instauracion de una serie de dispositivos normativos
que producen diversas categorizaciones, regulaciones, clasifica-
ciones y modalidades centrales en el ejercicio del poder. Al acen-
tuar el caracter represivo de este ejercicio, aquellos partidarios de
la “hipotesis represiva” quedan imposibilitados de articular o vis-
lumbrar esta dindmica operatoria fundamental del poder politi-
co. Es decir, para Foucault los mecanismos represivos del ejercicio
del poder son solamente una pieza periférica dentro de una ope-
racion mdas amplia que posee un caracter positivo o productivo,
que en términos estrictos aparece como el presupuesto y la condi-
cidn de posibilidad del ejercicio represivo. Tanto en Los anormales
como en el primer tomo de Historia de la sexualidad, se traza un
recorrido historico que va desde la penitencia y la confesion me-
dieval hasta la multiplicacion de todo tipo de discursos alrededor

3 Foucault, Michel, Historia de la sexualidad I: La voluntad de saber, op. cit., p. 26.

160

ROZITCHNER, FOUCAULT Y EL PROBLEMA DE LA HIPOTESIS REPRESIVA JOAQUIN ALFIERI

del sexo (médicos, psiquidtricos, juridicos, pedagdgicos, etc.) que
se diferencian por sus alcances y obligaciones, pero poseen todos
ellos un punto en comun: la totalidad de los mismos es tanto coac-
tiva como normativa.

De una manera general, yo diria lo siguiente: en Occidente, la
sexualidad no eslo que callamos, no es lo que estamos obligados
a callar, es lo que estamos obligados a confesar. Si bien hubo
efectivamente periodos durante los cuales el silencio acerca de
la sexualidad fue la regla, ese silencio —que siempre es perfecta-
mente relativo, jamas es total y absoluto- nunca es mas que una
de las funciones del procedimiento positivo de la confesion.*

Cuando analicemos el periodo freudomarxista de Rozitchner ob-
servaremos en gran medida de qué manera estas nociones de repre-
sion sexual resultan fundamentales para habilitar al trabajo como
mediacion social privilegiada en el ejercicio de la dominacién por
parte del poder politico. El problema para Foucault es el siguiente: la
hipotesis de una creciente represion, que transformaria al cuerpo
del trabajador desde un drgano concupiscente hasta un instrumen-
to disponible para la produccion, es refutada a partir de observar
los diferentes acercamientos y proximidades que han establecido
los registros discursivos analizados en dicho periodo. En particular,
el autor francés releva una profunda persecucion hacia el cuerpo
infantil y una multiplicaciéon de recomendaciones, prohibiciones, y
normatividades acerca de la practica onanista y sus consecuencias
perjudiciales. Esto supone dos ataques hacia la formulacion de la
“hipotesis represiva”: por un lado, lo que resulta objeto de analisis e
imputacion es la masturbacion y no la sexualidad en la totalidad de
sus practicas; por el otro, la normalizacion de la practica onanista
se encuentra dirigida nifios/as burgueses/as y no a los cuerpos de
los/as trabajadores/as en forma directa. Por ultimo, también es ne-
cesario destacar que Foucault rechaza las connotaciones represivas
en la persecucion de los adolescentes y su masturbacion, ya que la
misma no posee caracteristicas de indole moral, sino mas bien de
caracter fisiologico: “no se trata tanto de una moralizacion como de
una somatizacion, una patologizacion”.’ La masturbacion aparecera
como el elemento de una fantasia hipocondriaca justificadora de las

4 Foucault, Michel, Los anormales, op. cit., p. 159.
5 Ibid.,p.222.

161



Ideas'?, revista de filosofia moderna y contemporénea #12 NOVIEMBRE DE 2020 - ABRIL DE 2021

diferentes enfermedades que surjan en el transcurso de una vida,
y no como la fuente de un pecado o de un vicio que conducird a un
desarrollo vital inmoral.

El ultimo punto que nos interesa destacar es la tercera interro-
gacion que Foucault erige frente a los partidarios de la “hipotesis
represiva”. Se trata de responder en qué medida el discurso acerca
de la represion es transgresor o encubridor de la red de poder que
denuncia. Por supuesto, para quienes lo sostienen existe la creencia
de una discursividad transgresora (ya que se centra en el secreto a
revelar, en el enigma del Occidente moderno) y, por lo tanto, en la
mera enunciacion ya existiria un caracter emancipatorio y contes-
tatario. Sin embargo, es interesante observar la forma en que el au-
tor francés rechaza o denuncia este aparente caracter transgresor,
ya que ubica o traslada al discurso acerca de la represion en la mis-
ma economia discursiva de los multiples dispositivos que articulan
una normatividad especifica para la sexualidad. Es decir, el sosteni-
miento de la idea segun la cual la sexualidad debe ser liberada for-
maria parte de la misma trama creciente que ha desarrollado Occi-
dente desde el siglo XVII en torno a la dindmica del sexo y su vinculo
con el poder. Mas que un rechazo por parte del poder acerca de la
sexualidad, se corrobora una proximidad sostenida por examenesy
observaciones constantes que, al no ser observada en sus mecanis-
mos positivos, impide una caracterizacion adecuada respecto a la
profundidad del dominio vigilante que pesa sobre cada sujeto:

Sin duda, pues, es preciso abandonar la hipdétesis de que las so-
ciedades industriales modernas inauguraron acerca del sexo
una época de represion acrecentada. No solo se asiste a una ex-
plosidn visible de sexualidades heréticas. También —y éste es el
punto importante- un dispositivo muy diferente de la ley, in-
cluso si se apoya localmente en procedimientos de prohibicidn,
asegura por medio de una red de mecanismos encadenados la
proliferacién de placeres especificos y la multiplicacién de se-
xualidades dispares. [...] nunca tantos centros de poder; jamas
tanta atencion manifiesta y prolija; nunca tantos contactos y la-
zos circulares; jamas tantos focos donde se encienden, para di-
seminarse mas lejos, la intensidad de los goces y la obstinacion
de los poderes.$

5 Foucault, Michel, Historia de la sexualidad I: La voluntad de saber, op. cit., p. 64.

162

ROZITCHNER, FOUCAULT Y EL PROBLEMA DE LA HIPOTESIS REPRESIVA JOAQUIN ALFIERI

3. Periodo freudomarxista: moralizacion del deseo, exaltacion
de lo represivo

Como anunciamos en la introduccion, uno de los tépicos fundamen-
tales de la filosofia rozitchneriana consiste en la articulacion de una
dialéctica que permita una comprension adecuada entre la mate-
rialidad del campo social y la constitucion del d&mbito subjetivo. En
efecto, Rozitchner se ha interrogado a lo largo de toda su obra por
aquellos mecanismos y dispositivos centrales que favorecen la in-
ternalizacion del ejercicio del poder en la formacién del sujeto. A
partir de la aparicion de su obra mas importante, Freud y los limites
del individualismo burgués, encontrara su diagnostico fundamen-
tal: el aparato de dominacidn del poder politico se asienta sobre las
premisas basicas del aparato psiquico. Esta caracterizacion impli-
ca para el autor argentino una particular conjuncion de la teoria
marxista y el psicoandlisis freudiano, cuyo objetivo es lograr de-
mostrar de qué manera ser un sujeto habilitado en nuestra cultura
es el resultado de una transaccion sintomatica que cada uno/a ha
desarrollado en su constitucion. Para Rozitchner, cada subjetividad
forjada dentro de los marcos de la sociedad capitalista es el espacio
de una contradiccion esencial no asumida y negada por los propios
particulares, caracterizada por el autor argentino como el “nido de
viboras”’” que cada uno/a de nosotros/as es. Y esta contradiccion fun-
damental, que refleja el propio caracter contradictorio del sistema
de produccion, es aquello que le permite encontrar una definicion
en oposicion a aquellas corrientes que intentan enmarcar la forma-
cion de cada sujeto como el resultado pasivo de una correlacion de
fuerzas estructurales. Para Rozitchner, la dominacion impersonal
en uno/a mismo/a implica un debate, una lucha previa en el seno de
cada subjetividad donde la correlacion de fuerzas arroja un sujeto
vencido, rendido frente a la presencia de la alteridad que impone la
adaptacion ya no exclusivamente desde el sometimiento, sino tam-
bién desde la identificacion. En esto reside la premisa basica de la fi-
losofia rozitchneriana: en nuestro devenir existencial se desarrolla
una transaccion imaginaria que nos define no solo como sujetos so-
metidos a un ordenamiento social caracterizado por el padecimien-
to y la explotacion, sino también como sostenedores y reproductores

7 Rozitchner, Leodn, Freudy los limites del individualismo burgués, Buenos Aires, Biblioteca
Nacional, 2013, p. 26.

163



Ideas'?, revista de filosofia moderna y contemporénea #12 NOVIEMBRE DE 2020 - ABRIL DE 2021

de una logica social introyectada. Segun Rozitchner, nuestra consti-
tucion implica una colonizacion del campo subjetivo por parte del
poder politico que plantea una sofisticacion en la gramatica de la
dominacion. Y es en esta gramatica donde observaremos en qué
medida la hipodtesis rozitchneriana encuentra obstaculos frente a la
critica de Foucault que hemos analizado.

Ya hemos anticipado en nuestra introduccion que las dificultades
de la obra rozitchneriana frente a la teorizacion de Foucault han
sido detectadas por Omar Acha en su libro Encrucijadas de psicoa-
nalisis y marxismo. En efecto, la problematica sefialada por Acha
en la teoria del autor argentino forma parte de un diagndstico mas
general respecto al complejo vinculo establecido a lo largo del siglo
XX entre el marxismo y el psicoanalisis:

En este lugar, debo detenerme para sefialar que la interlocucién
del marxismo con el psicoandlisis sigue un curso poco produc-
tivo, salvo en algunas obras como Eros y Civilizacion de Her-
bert Marcuse o Freud y los limites del individualismo burgués de
Ledn Rozitchner, cuyas iluminaciones no han sido plenamente
elaboradas. Mds a menudo, el marxismo que dialoga con el psi-
coandlisis quiere ser una version positivista y biologicista. Con
esa apariencia “materialista”, proclama los derechos explicati-
vos del sexo para combatir el “cardcter autoritario” (como en
Wilhelm Reich). Es un marxismo freudiano que renuncia a los
descubrimientos mas perdurables de la critica marxiana a la
economia politica y reduce el psicoandlisis a una teoria afirma-
tiva del goce. Y en consecuencia, deviene en blanco facil de la
devastadora critica foucaultiana de la “hipdtesis represiva”.?

Como se observa en la cita, la filosofia de Rozitchner representa
un lugar de ambigiiedad respecto a la critica foucaultiana. En su
peculiar modo de articular marxismo y psicoandlisis se generan
espacios textuales que implican severas dificultades y, al mismo
tiempo, zonas que habilitan otros ambitos donde pareciera existir
una dindamica plural en el modo de operar por parte del poder po-
litico, lo cual no reduce al autor argentino a la ingenuidad de una
formulacidn represivista. La interpretacion que desarrollaremos en
este apartado se abocara a sefialar aquellos lugares problematicos
donde efectivamente la filosofia de Rozitchner sucumbe frente a la

8 Acha, Omar, Encrucijadas de psicoandlisis y marxismo: ensayos sobre la abstraccion
social, Ciudad Auténoma de Buenos Aires, Teseo, 2018, pp. 43-44.

164

ROZITCHNER, FOUCAULT Y EL PROBLEMA DE LA HIPOTESIS REPRESIVA JOAQUIN ALFIERI

critica de Foucault, sin quitar como horizonte tedrico y telon de fon-
do en nuestra interpretacion la existencia de una tension conflicti-
va resoluble unicamente a partir de la arbitrariedad y el capricho
hermenéutico de quien escribe. Siguiendo a Omar Acha, creemos
que la elaboracion rozitchneriana en su etapa freudomarxista “no
responde del todo bien a la objecion historicista respecto de la coe-
xistencia de lo represivo y lo productivo en las dindmicas plurales
del poder”.®

Nuestra hipdtesis para explicar la falta de respuesta existente en
la obra de Rozitchner frente a la objecion historicista es la siguiente:
en nuestro analisis, el psicoandlisis freudiano representa un lastre
demasiado pesado para la conceptualizacion rozitchneriana. Prin-
cipalmente son dos las zonas de conflicto detectadas en su libro
Freud y los limites del individualismo burgués: en primer lugar, la
incorporacion de Freud condena al autor argentino a elaborar una
comprension del vinculo entre la constitucion del &mbito subjetivo
y el campo social desde una matriz de inteligibilidad falocéntrica
que impide un andlisis profundo de los diferentes dispositivos de
subjetivacion por fuera de las identificaciones masculinas (la ge-
nealogia del superyo6 como concepto fundamental para articular la
l6gica de la dominacidn encuentra siempre en Rozitchner un entra-
mado tedrico que responde unicamente a un estereotipo masculino
especifico); en segundo lugar, una metabolizacion ambigua y con-
flictiva del psicoanalisis freudiano obliga al autor argentino a des-
lizarse hacia cierto dualismo entre un campo pulsional inmanente
con rasgos vitalistas y una cultura represora que funciona exclusi-
vamente como un elemento inhibidor en la satisfaccion de ese cam-
po originario. Es en este ultimo punto donde aparecen los mayores
inconvenientes de Rozitchner frente a la critica de la “hipoétesis re-
presiva” foucaultiana. En principio, debemos destacar que la com-
prension rozitchneriana se encuentra atravesada por un problema
en las fuentes con las que trabaja el autor argentino. En reiteradas
oportunidades Rozitchner utiliza como sinénimos intercambiables
las nociones de “pulsidon” e “instinto”, confusion que se traduce en
una lectura del psicoandlisis en términos biologicistas donde la
exaltacion de una sexualidad deshistorizada funciona como la cla-
ve interpretativa para desarrollar el pasaje desde una individuali-

9 Ibid., p. 155.

165



Ideas'?, revista de filosofia moderna y contemporénea #12 NOVIEMBRE DE 2020 - ABRIL DE 2021

dad burguesa a un sujeto revolucionario a partir de la liberacion de
su campo pulsional insatisfecho. Para Rozitchner, la cultura exige
como sacrificio la renuncia del propio deseo y este es quizas el as-
pecto moralizante del autor argentino con respecto a la sexualidad,
ya que aparece en su obra como un elemento positivo subyacente a
la sociabilidad de los individuos que permite proyectar una futura
accion colectiva emancipadora. En vez de lograr una comprension
donde el deseo aparezca como un campo de disputa y como el resul-
tado de una produccion cultural e histdrica, Rozitchner se posiciona
desde un analisis ingenuo y dicotdmico que no puede dar cuenta de
nuestras dindmicas actuales de sujecion, donde el aparato cultural
pareciera haber “liberado” al deseo (en los términos ingenuos de
dicha concepcidn) pero, sin embargo, dicha liberacidn se constituye
como propulsora de figuras paradojales con respecto a la libertad
en nuestra sociabilidad.

El espacio tedrico donde mejor se observa esta problemati-
ca es aquel donde Rozitchner analiza al trabajo en tanto mediacion
social privilegiada para el ejercicio de la dominacion. El autor ar-
gentino define al trabajo como una “necesaria infelicidad”,’® como
una actividad que se nutre de la energia sexual coartada en su fin a
partir de las premisas de la explotacion y la lucha de clases. Esto sig-
nifica que la libido emerge contradictoriamente con la forma social
capitalista y debe encontrar su prolongacion en formaciones insti-
tucionales habilitadas por el sistema. En este sentido, la actividad
laboral se constituye como aquel espacio social privilegiado para
esta prolongacion contradictoria y, al mismo tiempo, como un factor
determinante en el ocultamiento de la complicidad y dependencia
que poseen las instituciones ofrecidas por el sistema con la forma
social en la cual emergen. Por lo tanto, sila comunidad de trabajo se
organiza sobre la base de un campo pulsional insatisfecho (que se
traduce en violencia y agresion dentro de la sociabilidad humana),
la pregunta rozitchneriana por excelencia serd: ;cOmo se recuperan
esas pulsiones coartadas en su fin para la organizacion de una co-
munidad donde se privilegie el goce y la integracion?

Ese cuerpo, que solo nos lo dejan en la clandestinidad del amor
regulado en la pareja individual, ese cuerpo cuya libido exce-
dente no tiene forma humana en la que prolongarse, puesto que

10 Rozitchner, Ledn, Freud y los limites del individualismo burgués, op. cit., p. 207.

166

ROZITCHNER, FOUCAULT Y EL PROBLEMA DE LA HIPOTESIS REPRESIVA JOAQUIN ALFIERI

las relaciones de fraternidad han sido excluidas, ese cuerpo que
asi se abandona es el que se consume en el trabajo ordenado, como
forma de dominio, en el sistema capitalista de produccion.'!

Observamos de esta manera en qué medida la critica historicista
de Foucault alcanza la teorizacion rozitchneriana respecto al vincu-
lo entre la represion y la sexualidad. El imaginario fetichizado del
deseo como un campo subyacente y reprimido por la ley no permite
modular la sofisticacion con la que el poder politico se encuentra
entramado en una red simbdlica normativa que no tiene como fun-
cion principal o exclusiva el acto de reprimir, sino la produccion de
modalidades subjetivas y dispositivos normalizadores adecuados a
los requerimientos histdricos y sociales. La dominacidn no se ejerce
exclusivamente desde el tabu y lo prohibido, sino que todo silencio
emerge como el presupuesto implicito y necesario de una norma y
un decir al que cada sujeto debe rendirle cuentas.

Una década mads tarde, Rozitchner elabora su libro Freud y el
problema del poder producto de la reescritura de diferentes confe-
rencias dictadas en Caracas al comienzo de los afios ochenta. Como
sintetiza ala perfeccion Omar Acha, esta produccion rozitchneriana
encontrard un contexto de elaboracion diverso respecto del que en-
volvia la escritura de Freud y los limites del individualismo burgués:

En una recoleccion de conferencias publicada en 1982, Freud y
el problema del poder, Rozitchner encara una actualizacién de su
interpretacion del psicoanalisis. En tiempos de derrota politica
y exilio, los entusiasmos del Freud de 1972, escrito a lo largo de
la década de 1960, estan severamente dafiados. Por otra parte,
también el escenario intelectual es otro, donde apagado el al-
thusserianismo, el contendiente principal no es tanto el lacanis-
mo como la microfisica foucaultiana. Esto significa que no se
trata ya de ofrecer una lectura del psicoandlisis alternativa a
la opcidn estructuralista, sino de establecer la persistencia del
psicoandlisis como teoria dialéctica radical.*?

Cambiando los interlocutores y las problematicas, observamos en
nuestra lectura sutiles transformaciones en la teorizacion del autor

1 Ibid., p.208 (énfasis original).

12 Acha, Omar, Encrucijadas de psicoandlisis y marxismo: ensayos sobre la abstraccion
social, op. cit., p. 148.

167



Ideas'?, revista de filosofia moderna y contemporénea #12 NOVIEMBRE DE 2020 - ABRIL DE 2021

argentino con respecto a la formulacidn represivista. En los dife-
rentes articulos que componen el libro existen diversos intentos por
reestablecer la genealogia del &mbito subjetivo en una relacion de
produccion con el campo objetivo social. A partir de una relectu-
ra de la propia interpretacion de Rozitchner con respecto al psicoa-
nalisis, se observan distancias y alejamientos en cuanto a aquellas
afirmaciones biologicistas de Freud y los limites del individualismo
burgués para dar lugar a una interpretacion historicista de la teoria
freudiana que permita comprender al aparato psiquico y a la pro-
pia corporalidad como el resultado especifico de un ordenamiento
racional impuesto por el sistema de produccion: “No se trata de un
aparato biologico, definido anatémicamente, si bien supone que se
desarrolla en un cuerpo bioldgico, solo que aqui esa biologia sirve
de lugar material donde se desarrolla un aparato psiquico, es decir
historico”.’® Por otra parte, ya no encontramos de forma explicita
formulaciones dualistas respecto a la aparicion de un esquema pul-
sional originario sustraido y reconducido por el trabajo como me-
diacion social privilegiada para el ejercicio de la dominacion. En
todo caso, esta interpretacion historicista del psicoanalisis freudia-
no conduce al propio Rozitchner a la elaboracion de un recorrido
histdrico por diversas formaciones sociales, para dar cuenta de la
manera en que cada organizacion comunitaria se constituye como
productora de un tipo de subjetividad determinada, teniendo como
hilo conductor no tanto la sustraccion de una energia sexual ori-
ginaria, sino la expropiacion de las fuerzas colectivas que caracte-
rizarian los origenes de la humanidad. Independientemente de la
validez historiografica del recorrido trazado por el autor argentino,
nos interesa sefialar la pertinencia de estos desplazamientos en su
lectura como un espacio propicio para comprender la dialéctica del
campo social y el &mbito subjetivo desde una Optica que permita
sostenerse frente a la critica foucaultiana:

En Freud se trataria de explicar la estructura subjetiva como
una organizacion racional del cuerpo pulsional por imperio de
la forma social. Si cada uno de nosotros ha sido constituido por
el sistema de produccidn historico, es evidente que el aparato
psiquico no hace sino reproducir y organizar ese dmbito indi-
vidual, la propia corporeidad, como adecuado al sistema para

13 Rozitchner, Ledn, Freudy el problema del poder, Buenos Aires, Editorial Losada, 2003, p. 31.

168

ROZITCHNER, FOUCAULT Y EL PROBLEMA DE LA HIPOTESIS REPRESIVA JOAQUIN ALFIERI

poder vivir y ser dentro de é1.4

Sin embargo, y mas alla de los desplazamientos mencionados,
creemos que existe en Rozitchner una insistencia en concebir el
ejercicio del poder desde una interpretacion represivista. Como he-
mos mencionado anteriormente, esta insistencia es la traduccién
inmediata que supone la incorporacion del psicoandlisis freudiano
en la obra del autor argentino. Al continuar sosteniendo la triangu-
lacion edipica desde la perspectiva masculina como factor decisivo
en la constitucion de cada sujeto, existe un elemento represivista
central que no puede ser adecuadamente desarticulado. La incorpo-
racion del psicoanalisis en Rozitchner implica, por una u otra, viala
necesidad de una comprension respecto a laley y su internalizacion
en relacion directa con una insatisfaccion originaria bajo la forma
de la amenaza de castracion y la aparicion de una transaccion sinto-
matica para emerger como una subjetividad adecuada a los limites
del sistema:

Pero este aparato es también un aparato dualista, por lo me-
nos, que corresponde a la forma de la subjetividad contradic-
toria, mixta, descrita anteriormente. Y eso porque lo sensible,
lo que proviene de las pulsiones del cuerpo, todo lo que apa-
rece impresiondndome en su determinacién exterior y produ-
ciendo al mismo tiempo significaciones sentidas [...] todo eso
no puede ser integrado a mi conducta racional, no puede pasar
a mi conciencia.’s

Esto supone inevitablemente una carencia en la obra de Rozitch-
ner para elaborar una comprension en la internalizacion de la alte-
ridad por parte de cada uno/a, que pueda desarrollarse por fuera de
una lectura etapista y sumamente desafortunada en materia de gé-
nero con respecto al complejo edipico. Creemos que en su disputa con
el psicoanadlisis lacaniano, al definirlo como una orientacion burgue-
sa eindividualista de la disciplina, Rozitchner pierde la oportunidad
de lograr una elaboracion precisa del atravesamiento del lenguaje y
la preeminencia del orden simbdlico con respecto a la formacion his-
torica de cada individuo. Aspectos que quizas permitirian articular

“ Ibid., p. 19.
15 Ibid., pp. 33-34.

169



Ideas'?, revista de filosofia moderna y contemporénea #12 NOVIEMBRE DE 2020 - ABRIL DE 2021

una comprension alternativa alrededor de los mecanismos y los dis-
positivos con los cuales el poder politico ejerce aquello que el autor
argentino denomina la colonizacion del campo subjetivo.

En lo que sigue intentaremos abordar aquellas zonas de la obra
rozitchneriana que no se encuentran sometidas a la matriz de in-
teligibilidad freudiana, para ver en qué medida es posible pensar
la teoria del autor argentino desde una lectura que rompa con el
dualismo ontoldgico caracteristico del periodo analizado y, al mis-
mo tiempo, nos permita albergar una propuesta de interpretacion
rozitchneriana que no sucumba frente a la critica de la “hipoétesis
represiva”.

4. El sujeto escindido: producido antes que reprimido

En el afio 1968 Rozitchner escribe un articulo titulado “La iz-
quierda sin sujeto”. El texto presenta como objetivo principal una
interlocucion con las militancias argentinas de izquierda alrede-
dor de un interrogante especifico: ;como serd posible forjar una
comprension y una praxis disidentes del sistema de produccion, si
este mismo nos constituye como sujetos adecuados a sus limites y
sentidos? No ahondaremos demasiado en las criticas y las observa-
ciones que traza Rozitchner con sus militancias contemporaneas,
sino que nos centraremos especificamente en la comprension y
caracterizacion del sistema capitalista de produccion para obser-
var en qué medida este texto de juventud posee descripciones del
ejercicio de dominacion diferentes al periodo freudomarxista del
autor argentino. El rasgo sobresaliente que articula la escritura
rozitchneriana consiste en definir el capitalismo como un sistema
productor, no solamente de mercancias, sino principalmente de
subjetividades. Una definicion que intenta desbaratar cualquier
deslizamiento hacia una comprension economicista del marxis-
mo y que tendra fuertes resonancias en la problematica que veni-
mos analizando.

En efecto, “La izquierda sin sujeto” nos permite observar una
sutil pero importante diferencia respecto a la posterior elabora-
cion que Rozitchner desarrollard en Freud y los limites del indi-
vidualismo burgués: segun el autor argentino, el sistema de pro-
duccion capitalista se sostiene en una cultura desintegradora a

170

ROZITCHNER, FOUCAULT Y EL PROBLEMA DE LA HIPOTESIS REPRESIVA JOAQUIN ALFIERI

nivel del individuo. Esto significa que la subjetividad producida
en el marco social capitalista se encuentra escindida tanto en su
ambito individual como en sus lazos sociales y, por lo tanto, sub-
siste dentro del entramado social a partir de una oposicion entre
el sujeto y la cultura, pero también entre la razon y el cuerpo. EIl
desplazamiento que observamos no es menor, ya que en esta ca-
racterizacion no se trata de afirmar un campo pulsional origina-
rio subyacente que puja por encontrar su expresion en un marco
social integrador que permita articular sus exigencias, sino que,
por el contrario. nos topamos con una escision resultante de la
propia actividad constitutiva del sistema capitalista de produc-
cion. La distincion entre naturaleza y cultura, o entre cuerpo y
razon, son el resultado de una jerarquizacion historica y cultural
especifica, donde el sujeto queda imposibilitado tanto para refe-
rirse coherentemente a la totalidad objetiva que constrifie su de-
sarrollo, como para constituirse en un verificador de las catego-
rias sociales en las cuales fue forjado:

Desintegrar al hombre significa introducir en él, como
vimos, la imposibilidad de referirse coherentemente al
mundo humano que lo produjo. [...] E1 hombre escindido
de la cultura capitalista —en cuerpo y espiritu, en natura-
leza y cultura, en oposicidn a los otros, y todo dentro de si
mismo- solo puede adaptarse y establecer escindidamen-
te su coherencia con la estructura del mundo burgués al
cual refleja.'®

Como se puede observar, el dualismo de “La izquierda sin sujeto”
es sumamente diverso al que analizamos en la etapa freudomarxis-
ta de Rozitchner. Mientras que en este ultimo periodo la incorpo-
racion de las categorias psicoanaliticas junto con una acentuacion
del caracter represivo de la cultura nos depositaba en una division
tajante que claudicaba rapidamente frente a la critica foucaultia-
na, el texto de juventud analizado, por el contrario, presenta una
dualidad, ya no como una estructura esencial de un fundamento
corporal negado, sino como el resultado especifico de una operacion

16 Rozitchner,Ledn, “Laizquierda sin sujeto” en Escritos politicos, Buenos Aires, Biblioteca
Nacional, 2015, p. 24.

171



Ideas'?, revista de filosofia moderna y contemporénea #12 NOVIEMBRE DE 2020 - ABRIL DE 2021

tanto social como cultural en la constitucion de cada sujeto. Esto se
traduce inmediatamente en un giro respecto a la interpretacion de
la dialéctica que Rozitchner establece entre el campo social objetivo
y el &mbito subjetivo, ya que los rasgos centrales se encuentran de-
positados en el caracter positivo o productor del sistema, y no tanto
en su aspecto represivo. Esta acentuacion en el aspecto productivo
se observa al momento en que el autor argentino refiere a los limites
sustanciales que caracterizan cualquier oposicion frente al sistema
capitalista de produccion, en donde la dificultad esencial queda en
la operacion constitutiva del sistema en cada uno/a de nosotros/as, y
no tanto en su aparato represivo:

Pero este riesgo de la vida, ya lo vimos, no es sélo -y especial-
mente para la izquierda- la presencia del fusil y la picana: son
los limites que la burguesia establecié en nosotros, con sus ca-
tegorias mentales y morales que sefialan en cada acto nuestro
el desvio sentido como peligroso, la presencia de lo desconocido
que debemos afrontar: los limites de realidad que ella nos fijé
como propios.Y’

Sin embargo, y mas alla de las distinciones mencionadas, una
lectura que preste atencion al desarrollo cronologico de la obra de
Rozitchner observard que muchas de las afirmaciones y caracte-
rizaciones generales de “La izquierda sin sujeto” encuentran en el
periodo freudomarxista una modificacion y, al mismo tiempo, una
profundizacidn tedrica. La escisidon producida a nivel individual en
cada sujeto tendrd la articulacidon de su genealogia explicitada en
la triangulacion edipica, en el caracter represivo de la cultura y en
las restantes caracterizaciones que hemos analizado tanto en Freud
y los limites del individualismo burgués como en Freud y el problema
del poder. Por los motivos que ya hemos desarrollado, esta conexion
entre ambos periodos supone un debilitamiento de la argumenta-
cion rozitchneriana para enfrentar la critica de Foucault a las con-
ceptualizaciones represivistas. No obstante, el antecedente del texto
juvenil nos permite observar con claridad los inconvenientes que
trae aparejada la lectura rozitchneriana del psicoanalisis freudiano
y, al mismo tiempo, verificar la potencialidad que anida en la in-
terpretacion de Rozitchner respecto del vinculo entre subjetividad

v Ibid., p. 55.

172

ROZITCHNER, FOUCAULT Y EL PROBLEMA DE LA HIPOTESIS REPRESIVA JOAQUIN ALFIERI

y politica, cuando esta se desprende de la teorizacion freudiana y
comprende otras cifras de inteligibilidad.

5. Espectros y ensofiaciones

El ultimo periodo del pensamiento rozitchneriano quizas sea aquel
de mayor originalidad y desprendimiento respecto al tutelaje de
otros/as autores/as para su produccion. Sin pretender caracterizar
la etapa como una escritura ex nihilo, observamos un abandono (o
mejor dicho, una distancia) de las principales corrientes que acom-
pafiaron la trayectoria intelectual de Rozitchner, para dar lugar a
un desarrollo sumamente personal y novedoso en el campo de la
intelectualidad argentina. El comienzo de esta elaboracion acontece
con la escritura de uno de sus libros mas importantes: La Cosa y la
Cruz: cristianismo y capitalismo (en torno a las Confesiones de San
Agustin). En este escrito se sostiene como hipdtesis central del texto
la caracterizacion del cristianismo como una condicion de posibili-
dad para el desarrollo del sistema capitalista de produccion. Segun
Rozitchner, la religion cristiana lleva a cabo transformaciones espe-
cificas en los modos de subjetivacion occidentales, que permitieron
el despliegue de la logica capitalista y su dominio. Principalmente,
el autor argentino describe la expropiacion mitico-religiosa opera-
da por la religion cristiana (consistente en una desvalorizacion de
la materia y la corporalidad como un remanente del Espiritu) en
tanto paso previo y necesario a la expropiacion material del cuer-
po del/a trabajador/a por parte del Capital (que se asienta en esta
desvalorizacion de la carne para tornarla medible, cuantificable y
explotable):

Se necesité imponer primero por el terror una premisa basica:
que el cuerpo del hombre, carne sensible y enamorada, fuese
desvalorizado y considerado un mero residuo del Espiritu abs-
tracto. Solo asi el cuerpo pudo quedar librado al computo y al
calculo; al predominio frio de lo cuantitativo infinito sobre to-
das las cualidades humanas.

Creemos que el cristianismo, con su desprecio radical por el
goce sensible de la vida, es la premisa del capitalismo, sin el cual
éste no hubiera existido.’®

18 Rozitchner, Leon, La Cosay la Cruz: cristianismoy capitalismo (En torno a las Confesiones

173



Ideas'?, revista de filosofia moderna y contemporénea #12 NOVIEMBRE DE 2020 - ABRIL DE 2021

Esta conexion establecida por Rozitchner entre cristianismo y
capitalismo supone habilitar la persistencia y la duracidn de las
operaciones simbdlicas de la religion cristiana en una contempo-
raneidad que se pretende racional, técnica y secularizada. Segun
el autor argentino, “la imagen de ese rebelde crucificado a muerte
permanece organizando la subjetividad en Occidente”'® por medio
de una operacion simbolica que trastoca el imaginario de cada su-
jeto que se postula a la existencia en nuestra cultura. Ahora bien,
ien qué consiste la operacion cristiana de desvalorizacion de la cor-
poralidad?, ;como suscito el cristianismo la reorganizacion imagi-
naria del psiquismo propio de los individuos? Segun Rozitchner, el
legado cristiano pervive a través de una transformacion especifica:
el cuerpo “desvalorizado, despedazado y cuantificado”?® del sistema
de produccidn capitalista requirié previamente una metamorfosis
en el imaginario de cada sujeto, consistente en la expropiacion de
las potencialidades del cuerpo materno (en tanto creador y produc-
tor de toda materialidad humana) en pos de la institucion de una
divinidad paterna abstracta productora de toda realidad. De esta
manera, la imposicidn de la razon patriarcal culmina en una racio-
nalidad técnica centrada en la productividad y la 16gica de valoriza-
cion propia del Capital.

Toda la mitologia cristiana que analiza Rozitchner (y que se en-
cuentra expresada de manera paradigmatica en las Confesiones de
San Agustin) concentra sus esfuerzos en llevar a cabo una inver-
sion especifica entre la potencialidad creadora del cuerpo feme-
nino y la figura de un Dios-Padre como lugar fundador y origina-
rio de la realidad, en donde se visualiza al cristianismo como la
exacerbacion y la consumacion final del dualismo Materia-Espi-
ritu dominante en la historia de la cultura occidental. Para Rozit-
chner, el Dios-Padre de la religion cristiana se encuentra forjado
con las cualidades maternas negadas, en un doble movimiento de
conservacion y encubrimiento de aquellos contenidos negados. E1
triunfo del patriarcado supone para el autor argentino una trans-

de San Agustin), Buenos Aires, Editorial Losada, 2007, p. 10.
¥ Ibid., p. 11.
20 Ibid., p. 12.

174

ROZITCHNER, FOUCAULT Y EL PROBLEMA DE LA HIPOTESIS REPRESIVA JOAQUIN ALFIERI

formacidn simbdlica especifica que radica en producir una jerar-
quizacion donde la materia, el goce sensible, el cuerpo y la sexua-
lidad ocupen un espacio subordinado respecto a la racionalidad,
la abstraccion y la palabra paterna-divina. Pero, ademas de esta
jerarquizacion, la eficacia de la religion cristiana consiste en su
sofisticacion en relacion con la legalidad judia: mientras que el po-
der y la coaccion del Dios judio se ejercia desde la exterioridad,
el Dios cristiano, al arrebatar al cuerpo materno su potencialidad
creadora y constituirse a partir de sus cualidades negadas, opera
desde la interioridad misma de la subjetividad cristiana, borrando
las distancias y reactualizando un vinculo originario con la corpo-
ralidad materna, radiando los elementos carnales y sensibles para
tornarlos exclusivamente espirituales. En este sentido, la critica
rozitchneriana a Freud trata de la incorrecta universalizacion del
Edipo judio, al no considerar en detalle la manera en que la trian-
gulacion edipica dentro de la mitologia cristiana permite cons-
truir al hijo una alianza clandestina con la madre a través de la
idealizacion etérea de una divinidad paterna.

Estos andlisis encontraran un mayor desarrollo en el ultimo escrito
de Rozitchner titulado Materialismo Ensoriado. En este libro el autor
argentino realiza una propuesta de filosofia politica que se asienta en
aquella experiencia originaria con el cuerpo materno, consistente en
reconocer una “etapa arcaica en la infancia”,?! que permitiria la cons-
truccion de nuevos sentidos para el enfrentamiento del terror y la Ra-
zon calculadora del cristiano-capitalismo. El objetivo rozitchneriano
es reelaborar una concepcion del materialismo historico que recupere
el prefijo que se encuentra en su propia etimologia: 1o mater-ial, como
condicion posibilitante para suscitar un orden social que movilice afec-
tos y que, en vez de congelar ese absoluto sensible originario, permita
su expansion. En la concepcion de Rozitchner, la experiencia arcaica
en simbiosis con el cuerpo materno aparece en cada sujeto como un
campo afectivo grabado de forma indeleble en la propia corporalidad,
en tanto elemento habilitante de toda vivencia afectiva posterior.

Esta experiencia inicial que todo ser humano debe atravesar por
su desvalimiento originario transforma cada cuerpo en una caja
de resonancia cualitativa, desde donde deben ser pensadas las ca-
tegorias fundamentales de la filosofia y la politica, para ver en qué

2 Rozitchner, Ledn, Materialismo ensofiado, Buenos Aires, Tinta Limdn, 2011, p. 9.

175



Ideas'?, revista de filosofia moderna y contemporénea #12 NOVIEMBRE DE 2020 - ABRIL DE 2021

medida cada ordenamiento social elabora un vinculo adecuado o
no con aquella experiencia originaria. Esto no significa un lugar de
esencializacion de lo materno o una idealizacion sobre el rol social
como imposicion al género femenino. En el caso de Rozitchner se
trata de elaborar una comprension tedrica que sea permeable a la
constitucion historica de cada individuo. En este sentido, nos apo-
yamos en la lectura que realiza Emiliano Exposto en su articulo “El
materialismo ensofiado en la filosofia de Ledn Rozitchner” (2016),
para evitar interpretaciones errdneas o precipitadas respecto a la
concepcion de lo materno en la filosofia rozitchneriana:

Cuando Rozitchner dice la palabra madre no se halla pensando,
primero, en la madre como rol social o como mandato para todo
ser femenino, sino que, entre otras cosas, tematiza el engendra-
miento efectivo de la materia vivida que llamamos humana y,
en lo esencial, aquel proceso relacional primigenio en que se
van organizando los sentidos histéricos.?

A partir de esta novedosa teorizacion rozitchneriana es desde
donde vamos a pensar las nociones de represion y produccion que
venimos analizando en el vinculo constitutivo entre subjetividad y
politica. Nuestra hipotesis inicial para llevar a cabo dicho analisis
sostiene la existencia de una tension interpretativa al interior de la
obra de madurez rozitchneriana, en donde, por un lado, el vinculo
entre la ensofiacion materna y la espectralidad puede ser abordado
desde un dualismo ontoldgico que sostenga una vinculacion simple-
mente represiva entre ambos campos; por el otro, en la existencia
de espacios textuales que invitan a repensar ambas nociones, ya no
desde un enfrentamiento tajante entre dos ambitos ontoldgicos di-
versos, sino en un movimiento especular que sostenga una duali-
dad y una retroalimentacion entre ambas instancias. Intentaremos
demostrar en qué medida la segunda posibilidad sugerida permite
sortear la critica a la “hipdtesis represiva” y repensar el vinculo en-
tre el poder y la sexualidad del sujeto desde una concepcion que
refleje la complejidad de dicha vinculacion. La pregunta que guiara
la tension interpretativa que observamos sera la siguiente: ¢se trata
de un enfrentamiento dicotdmico entre la Razdon Patriarcal como
elemento represivo que impide el despliegue de la ensofiacion o, por

22 Exposto, Emiliano, “El materialismo ensofiado en la filosofia de Ledn Rozitchner” en
Avatares filosdficos, N° 3, Ciudad Autéonoma de Buenos Aires, 2016, p. 219.

176

ROZITCHNER, FOUCAULT Y EL PROBLEMA DE LA HIPOTESIS REPRESIVA JOAQUIN ALFIERI

el contrario, la propuesta de Rozitchner consiste en observar una
operacion cultural especifica que transforma aquel origen arcaico
materno como elemento represor y fuente del deseo?

En el caso de la primera linea interpretativa (en la que no nos de-
tendremos demasiado), nuestra lectura observa una preeminencia
de una concepcion dualista entre ambas nociones, mayoritariamen-
te en la recopilacion de textos agrupada bajo el titulo Materialismo
Ensofiado. En esta obra el fundamento materno de todo ser humano
aparece como un elemento aniquilado? que el terror patriarcal ha
enterrado a partir de un movimiento represivo tanto en términos
simbolicos como materiales:

Porque estamos pensando que lo arcaico, que qued6 amurallado
dentro de uno mismo luego de abrir el camino donde el sentido
ensofiado transita, es el surco afectivo materno que el espectro
alucinado del padre recorre luego de cerrarle el camino a la ma-
dre. [...] Porque lo espectral es lo “real” ya desarrollado y sirve
de soporte a todas las relaciones llamadas sin impudicia “ma-
ter-iales” y solo nos queda, como dice Marx del residuo del tra-
bajo: “una misma objetividad espectral”. El terror ha barrido al
ensuefio y suplanté con el pavor patriarcal al afecto materno.

Como se observa en la cita, la propuesta de una filosofia politica
que se asiente en un elemento originario, celebratorio, positivo y
vital que se encuentra reprimido y deberia ser reconducido al plano
historico resulta una conceptualizacion vulnerable y debilitada a
la hora de comprender los mecanismos con los cuales se ejerce el
poder. Creemos que esta problematica reaparece una y otra vez en
la obra de Rozitchner por el siguiente motivo: en su intencion de
conservar algun aspecto que permita sostener la posibilidad de una
praxis politica transformadora, el autor argentino termina acen-
tuando el caracter represivo del ejercicio del poder de manera exce-
siva. Es decir, la forma en que el autor argentino habilita zonas de
posibilidad para una modificacion radical del ordenamiento social
capitalista, consiste mayoritariamente en proponer un elemento re-
primido que se constituya como una condicion de posibilidad para

2 Rozitchner, Ledn, Materialismo ensofiado, op. cit., p. 31.

2 Ibid., p. 24 (énfasis propio).

177



Ideas'?, revista de filosofia moderna y contemporénea #12 NOVIEMBRE DE 2020 - ABRIL DE 2021

que el sometimiento y la opresion no se impongan de forma totali-
zada y homogénea. La postulacion de un elemento vital subyacente,
que amenaza desde la posibilidad de un retorno de lo reprimido,
funciona como una clave teorico-practica para que su filosofia no
quede impregnada de cierto derrotismo politico de época.

La segunda propuesta interpretativa consiste en sostener una
vinculacion dialéctica y especular entre la materialidad ensofiada
y la espectralidad paterna. Esto significa que, en vez de concebir el
lazo que une ambos conceptos desde una comprension dualista que
caracterice la ensofiacién como un campo inmanente reprimido por
la cultura patriarcal, creemos que existe la posibilidad de articular
una interpretacion alternativa en donde se refleje un movimiento
de expropiacion que no se sostenga exclusivamente en el caracter
represivo de dicha cultura. Desde nuestra lectura, esta posibilidad
interpretativa aparece con mayor fuerza textual en el libro La Cosa
y la Cruz en comparacion con las elaboraciones agrupadas bajo el
titulo Materialismo Ensofiado. Y, en este sentido, al presentarse una
tension al interior de la teorizacidon de Rozitchner, resulta necesa-
rio establecer algun tipo de jerarquizacion dentro de su obra para
poder resolver en forma parcial la aparente contradiccion. Esto
significa que, si debemos priorizar alguna textualidad rozitchne-
riana, nos inclinamos a observar en el analisis de las Confesiones
de San Agustin una profundizacion y una complejidad mayor en su
elaboracidn, con respecto a los articulos presentes en Materialismo
Ensofiado. Esta consideracion se nos presenta con total evidencia al
momento de recuperar los diferentes contextos de produccion de
cada escrito: mientras que en La Cosa y la Cruz nos encontramos
con un extenso libro, corregido y reelaborado por los dispositivos
de domesticacion editorial; en el caso de Materialismo Ensofiado se
observa un cardcter de mayor informalidad, en donde una serie de
correos electrénicos funcionan como un intercambio epistolar que
da lugar a diferentes momentos del libro y donde la escritura posee
un caracter aproximativo e intuitivo frente a tematicas que comien-
zan a ser pensadas y elaboradas.

La primera consideracion a tener en cuenta para sostener la lec-
tura especular por sobre la dualista radica en observar el caracter
parasitario que define a la divinidad cristiana en Rozitchner. En
efecto, como ya mencionamos, el Dios-Padre se constituye a partir de
los contenidos maternos negados. Esto significa que, lejos de sepul-

178

ROZITCHNER, FOUCAULT Y EL PROBLEMA DE LA HIPOTESIS REPRESIVA JOAQUIN ALFIERI

tar y acallar una materialidad originaria, se realiza una operacion
sobre ella que implica una traduccion en su significado. La estela
indeleble de una experiencia biografica queda alojada en una es-
piritualidad abstracta que la fagocita. En este sentido, observamos
que, a diferencia del periodo freudomarxista donde el ejercicio del
poder se realizaba a partir de un esquema represivo solidificado en
la amenaza de castracion, aqui, por el contrario, se considera como
caracter fundamental del ejercicio de dominacidon sobre los cuerpos
la insistencia en una oralidad arcaica y materna metamorfoseada.
Resulta sumamente dificultoso afirmar a partir de la lectura de La
Cosa y la Cruz que lo ensofiado equivale a un campo sensible ne-
gado a secas. Por el contrario, el movimiento y la operacion lleva-
da a cabo por el cristiano-capitalismo posee un caracter de mayor
complejidad, donde cualquier negacion o desvalorizacion de lo ma-
terial implica la reconfiguracion de dicho elemento en una figura
espectral y abstracta (que encuentran en la divinidad cristiana su
paradigma de consumacion, pero que nosotros podriamos extender
a otras instituciones politicas o abstracciones sociales contempora-
neas): “La impronta materna primitiva, puesto que carece de repre-
sentacion, es usurpada por el codigo politico, estatal y militar y re-
ligioso masculino que se la apropia y le pone el signo de su autoria,
le pone figura masculina a la Diosa madre y la llama Dios-Padre”.?

El segundo y ultimo elemento que sostiene la interpretacion es-
pecular consiste en un punto de analisis que ya hemos mencionado
cuando consideramos el caracter externo de lalegalidad en el Dios ju-
dio frente a la internalizacion de la Ley en la divinidad cristiana. En
efecto, el autor argentino menciona la existencia de una duplicidad
legal en la produccion de subjetividades del ordenamiento simbdlico
cristiano: al afirmar el “triunfo clandestino de la Cosa materna”,?¢
Rozitchner explicita el movimiento especular, considerando que
aquella experiencia originaria en simbiosis con el cuerpo materno
funciona a la vez como el origen del deseo y paradgjicamente como
un elemento represor travestido (por ejemplo, en el relato autobio-
grafico de Agustin es la madre —a través de la figura divina- quien
despierta los elementos libidinales mas intensos, pero, al mismo

%5 Rozitchner, Leoén, La Cosay la Cruz: cristianismoy capitalismo (En torno a las Confesiones
de San Agustin), op. cit., p. 313.

% Ibid., p. 265.

179



Ideas'?, revista de filosofia moderna y contemporénea #12 NOVIEMBRE DE 2020 - ABRIL DE 2021

tiempo, los censura en la radiacion parcial del deseo para alcanzar la
espiritualidad anhelada). Esta situacion nos permite comprender la
insistencia por parte del autor argentino en los caracteres espectra-
les e imaginarios del ejercicio de dominacion, que funcionan como
el correlato de su caracter productivo en tanto operacion sobre los
cuerpos. Algo que inevitablemente se traduce en una elaboracion de
mayor sofisticacion frente a la interpretacion dualista:

Con el cristianismo la palabra alcanza su dimensién engafiosa
mds sorprendente y nueva; enunciando las cualidades del cuer-
po de la madre y cambiando su sexo han construido un nuevo
Dios al que le han dado, para ocultar el suyo, un cuerpo eterno
de palabras. Con la Palabra crean la realidad, o mds bien des-
piertan la estela de una “realidad” primaria ya perdida. Con las
palabras maternas del nuevo Verbo encarnado han creado, avi-
vando el eco de su materialidad sensual, la espiritualidad etérea
del cuerpo apalabrado de un padre inexistente. Han expropiado
el sentido afectivo del poder femenino y lo han transferido al
poder politico.?”

6. Conclusion

Desde nuestra perspectiva, el espiritu general de la obra de Rozit-
chner responde mayormente a una critica de los dualismos escin-
dentes en nuestra cultura, en lugar de una reproduccion de estos
en un esquema argumentativo restringido. Como ya hemos visto en
“La zzquierda sin sujeto” y observamos finalmente en la produc-
cion tardia de Rozitchner, el alejamiento de las categorias funda-
mentales del psicoandlisis freudiano permite al autor argentino
otorgar una mayor densidad histdrica a sus analisis, en detrimento
de la exaltacion de una sexualidad y un ejercicio del poder deshis-
torizados. Resulta paradigmatico en este sentido que los espacios
textuales encontrados para sortear las dificultades de la critica a
la “hipdtesis represiva”, hayan sido aquellos momentos en donde el
autor argentino logr¢ articular de una forma adecuada su aparato
conceptual con un periodo histdrico especifico, ya sea en el escrito
juvenil analizado, donde se intenta elaborar una comprension de la
subjetividad producida por el sistema capitalista, ya sea en el caso

7 Ibid., p. 268.

180

ROZITCHNER, FOUCAULT Y EL PROBLEMA DE LA HIPOTESIS REPRESIVA JOAQUIN ALFIERI

de la produccidn tardia, donde se presenta una lectura que conecta
diferentes temporalidades del ejercicio de dominaciéon material y
simbdlico de nuestra cultura occidental. Por el contrario, el periodo
freudomarxista se encuentra sobre todo caracterizado por analisis
generales y ambiguos que no terminan de definir en forma precisa
el caracter historico y especifico de los conceptos utilizados. Ademas
del caracter problematico que ya sefialamos en la incorporacion de
las categorias freudianas, existen por parte de Rozitchner también
algunos aspectos problematicos de su lectura con respecto al joven
Marx de los Manuscritos economico-filosdficos de 1844, en donde la
afirmacion transhistorica de la categoria del trabajo en conjuncion
con el dualismo campo pulsional versus cultura represora, provo-
can una caracterizacion debilitada frente a la critica que observa-
mos de Foucault.

Para finalizar, nos gustaria reponer y puntualizar los dos movi-
mientos especificos que creemos necesarios en nuestra pretension
de encontrar una respuesta adecuada dentro de la filosofia de Rozit-
chner frente a la critica foucaultiana: el primero y principal consis-
te en desestimar buena parte del periodo freudomarxista del autor
argentino, sefialando como problematica central una caracteriza-
cion restringida respecto a la dialéctica entre el deseo y el ejercicio
del poder; el segundo sostiene la necesidad de explorar y habilitar
aquellas zonas de la produccion rozitchneriana que se encuentren
liberadas de la tutela freudiana, haciendo hincapié en los espacios
textuales que caracterizan al ejercicio de dominacion desde una
dindmica plural. Asimismo, entendemos que ambos movimien-
tos suponen la incomodidad de una apertura y la imposibilidad de
clausurar en esquemas cerrados el ejercicio interpretativo de cada
periodo que hemos analizado. Nuestra lectura supone habitar ese
lugar ambiguo en el cual Rozitchner se consolida como un autor su-
mamente creativo y, al mismo tiempo, impreciso.

181



Ideas®?, revista de filosofia moderna y contemporanea #12 NOVIEMBRE DE 2020 - ABRIL DE 2021

Bibliografia

Acha, Omar, Encrucijadas de psicoandlisis y marxismo: ensayos sobre la
abstraccion social, Buenos Aires, Teseo, 2018.

---, “Ledn Rozitchner en debate con el psicoandlisis: de la historicidad del
sujeto y el origen” en Leon Rozitchner: contra la servidumbre volunta-
ria, Buenos Aires, Biblioteca Nacional, 2015.

D’Iorio, Gabriel, “Lo sienten pero no lo saben, lo hacen pero no lo sienten.
Breves notas sobre la filosofia (argentina) de Le6n Rozitchner” en
Ledn Rozitchner: contra la servidumbre voluntaria, Buenos Aires, Bi-
blioteca Nacional, 2015.

Drucaroff, Elsa, “Leer sin sumisién” en Aportes del pensamiento critico la-
tinoamericano, N° 5, Buenos Aires, pp. 6-27, 2018.

Exposto, Emiliano, “El materialismo ensofiado en la filosofia de Ledn Rozit-
chner” en Avatares filosdficos, N° 3, Buenos Aires, 2016, pp. 210-224.

Foucault, Michel, Historia de la sexualidad I: La voluntad de saber, Buenos
Aires, Siglo XXI, 2007.

---, Los anormales, Buenos Aires, FCE, 2011.

Freud, Sigmund, “El Malestar en la Cultura” en Obras Completas, Vol. 22,
Buenos Aires, Siglo XXI, 2013.

---, Mds alld del principio de placer, Buenos Aires, Amorrortu, 2015.

Grande, Alfredo, Cultura Represora y andlisis del Superyo, Buenos Aires,
SubVersiones, 2013.

Irigaray, Luce, Espéculo de la otra mujer, Madrid, Akal, 2007.
Marcuse, Herbert, Eros y civilizacion, Madrid, Sarpe, 1983.

Rozitchner, Ledn, Cuestiones cristianas, Buenos Aires, Biblioteca Nacional,
2013.

---, Freud y el problema del poder, Buenos Aires, Losada, 2003.

---, Freud y los limites del individualismo burgués, Buenos Aires, Biblioteca
Nacional, 2013.

---,La Cosa y la Cruz: cristianismo y capitalismo (En torno a las Confesiones
de san Agustin), Buenos Aires, Editorial Losada, 2007.

182

ROZITCHNER, FOUCAULT Y EL PROBLEMA DE LA HIPOTESIS REPRESIVA JOAQUIN ALFIERI

---, “La izquierda sin sujeto” en Escritos politicos, Buenos Aires, Biblioteca
Nacional, 2015.

---, Materialismo ensofiado, Buenos Aires, Tinta Limon, 2011.

Sztulwark, Diego, “El materialismo ensofiado como génesis de la critica
politica” en Ledn Rozitchner: contra la servidumbre voluntaria, Bue-
nos Aires, Biblioteca Nacional, 2015.

Volnovich, Juan Carlos, “Acerca de Freud y los limites del individualismo
burgués” en Ledn Rozitchner: contra la servidumbre voluntaria, Bue-
nos Aires, Biblioteca Nacional, 2015.

183



d

<
<
€

se trata?

Recibido el 16 de julio de 2019 - Aceptado e

Claudia Gonzalez Aja es Doctora (PhD) en Filosofia por la Universidad Auténoma de
Barcelona. Fue profesora en las Universidades San Carlos de Guatemala, Rafael Landivar
y Francisco Marroquin, también en Guatemala. Actualmente, es profesora en la Uni-
versidad de Barcelona (Espafia). Es psicéloga y psicoanalista. Fue directora (2017-2018)
de la revista de psicoanalisis Freudiana, editada en Barcelona por RBA. Es co-autora de
libros como Pier Paolo Pasolini: entre art et philosophie (Editions et Presses Universitai-
res de Reims, 2017) y ;Con qué suefian los nifios? El inconsciente y el deseo en su primera
edad (NED Ediciones, 2020), y es autora de articulos en Tabula, Enlaces, La Vanguardia,
Freudiana, Lacaniana, Andlisis, The Wannabe, Radar y Cuadernos de psicoandlisis, entre
otros. Actualmente, es investigadora independiente en los temas cuerpo, escritura, logica,
poética y estética.

ropongo debatir la cuestion de tomar el lenguaje en otro regis-

tro, a saber, el de la escritura. Para ello, mi intencion es hacer
resonar las nociones parlétre, escritura y letra de la obra de Jacques
Lacan, como la de escritura y différance en la de Jacques Derrida y,
asi, procurar plantear qué implica una tarea tan compleja como lo
es tratar dos cuestiones heterogéneas, a saber, lenguaje y escritura,
en una misma férmula, si se me permite decirlo asi.

Por un lado, estd el lenguaje, por el otro, la escritura. No pertene-
cen al mismo mundo, registro, terreno. Sin embargo, no hay escritu-



Ideas'?, revista de filosofia moderna y contemporénea #12 NOVIEMBRE DE 2020 - ABRIL DE 2021

ra sin lenguaje y cada uno o, para usar la nocion de Jacques Lacan,
cada parlétre! ha de hacer algo con la escritura propia que le viene
del efecto del lenguaje, con esa heterogeneidad. Cada cual tiene su
manera, siempre singular, de hacerlo. Cabe destacar que la nocion
de parlétre difiere de la de sujeto, aunque no la elimina, parlétre
pertenece a la ultima ensefianza de Lacan: “Este término de Lacan,
el parlétre, reproduce la puesta al dia de la funcion de la lalangue, de
su juntura con el real del goce, constitutivo del inconsciente real. Es
precedido por la introduccion del nuevo esquematismo borromeo,
esencialmente a partir de Encore. No elimina la nocién del sujeto
falta en ser, se afiade a ella, para decir que de ser solo tiene el que le
viene de los efectos encarnados de lalangue”.? Se puede decir, enton-
ces, que el lenguaje y la escritura se sitian en dimensiones o niveles
distintos ya que, como veremos, sus efectos no son los mismos y no
provienen del mismo terreno.

Decir que se puede tomar el lenguaje a nivel de la escritura no es
decir que las palabras pueden escribirse en un papel, una computa-
dora o una pared. Tampoco significa que una palabra se escribe, en
tanto que impresa, en el cuerpo de un sujeto. La palabra es relevan-
te pero despojada de su sentido, de la gramatica, de la ortografia e
incluso de la logica, como explicaré a continuacion.

En su curso El Ser y el Uno (2011) Jacques-Alain Miller trata la
diferencia absoluta que hay entre el ser y la existencia o entre la on-
tologia y la henologia, y en base a ellas es que tratard el resto de las
nociones en este curso. Es en la leccion del 23 de marzo de 2011 don-
de dice “la existencia no nos hace salir del lenguaje. Para acceder a
ella hay que tomar el lenguaje a un nivel distinto que el del ser. Hay

1 Parlétre es un neologismo introducido por Jacques Lacan en su ultima ensefianza. Su
punto de origen puede situarse aproximadamente en El Seminario 19, o peor... (2011).
De cierta manera, su introduccion se hace necesaria debido al cambio en la concepcién
del inconsciente en Lacan con respecto al inconsciente freudiano. Esta nocién implica
una reformulacién de puntos cruciales de la ensefianza de Lacan. Por ejemplo, ella
destaca la relacién en primer plano del cuerpo con el goce y la lengua. Esto destaca la
problemaética de la relacién cuerpo-palabra-goce en tanto la palabra ya no estd solo
vinculada al significado sino también ala dimension del decir (no solo desde los efectos
de sentido que vienen del Otro) y del eco o las resonancias que se producen en el cuerpo.
De aquilos efectos enigmaticos de la lengua sobre el cuerpo. Lanocidn de parlétre ya no
soloincluye ellenguaje sino el hablar (parler) y el ser (étre). Sin embargo, es importante
recordar que parlétre, en francés, contiene las homofonias que se pierden en castellano:
par létre, par lettre, paraitre (para el ser, por/para la letra, parecer), por lo que en este
articulo conservaré el neologismo en francés y no su traduccion.

2 Soler, Colette, “Du parlétre”, en L'en-je lacanien 11, p. 25. (La traduccién es nuestra)

186

DERRIDA <> LACAN ¢(DE QUE ESCRITURA SE TRATA? CLAUDIA GONZALEZ AJA

que tomarlo —esta es la leccion de Lacan—a nivel de la escritura”.® Es
una cuestion que Lacan desarrolld durante los ultimos afios de su
ensefianza y que Miller lee y explica en este curso, no sin dejar sus
aportes sobre el tema.

A partir del Seminario 20, Aun (2004), se encuentra formalizado
este desarrollo por parte de Lacan, pero es en El Seminario 18, De un
discurso que no fuera del semblante (2009), en el que empieza a for-
mular una serie de postulados que le llevaran finalmente a consi-
derar no solo que el lenguaje debe ser tomado a nivel de la escritura
para poder acceder a la ex-istencia sino también a decir que su nudo
borromeo es una escritura.

Para poder adentrarnos en qué es tomar el lenguaje a nivel de la
escritura es importante resaltar que el dicho y el escrito no son lo
mismo desde la perspectiva lacaniana, como el habla y la escritura
tampoco son lo mismo para Derrida. Es decir, que no es lo mismo
hablar, decir o escribir las palabras que pronunciamos que lo que se
escribe de una experiencia para cada uno. Lo que se escribe, para La-
can, es la letra; para Derrida es la escritura que disemina el sentido.

Hay, pues, en Lacan, el nivel de lo que se dice que concierne al
lenguaje y el nivel de lo escrito que escribe la letra, ese litoral que
produce dos terrenos heterogéneos: el del saber y el del goce. Lacan
lo nombra como un abarrancamiento* que deja su marca en el cuer-
po, “[1]a escritura es ese abarrancamiento mismo” dice en Litura-
tierra (2012). Al respecto de este litoral y el saber, Rithée Cevasco lo
plantea como una génesis del sujeto del goce cuando dice: “la evo-
cacion del espacio de un litoral, le permite disefiar ese locus donde
opera la letra: ¢la letra no es acaso lo literal que hay que fundar en
el litoral? El litoral donde la letra trazara sus marcas se situa en el
borde del agujero en el saber, en ese ‘ «<saber abismo», saber en ja-
que (en échec) que es el inconsciente como saber”.®

3 Miller, Jacques-Alain, “La causa lacaniana” en Freudiana, 67, 2013, p.13.

4 Cuando Lacan habla de “abarrancamiento” en Lituratierra (la palabra en francés es
ravinement) apunta a una grieta o incisién profunda que puede dejar la lluvia en un
terreno. También se refiere a este efecto como “chorreado” (p. 21-22), del que se puede
decir que es localizado y que se produce por erosién en los suelos.

5 Lacan, Jacques, “Lituratierra”, en Otros escritos, Buenos Aires, Paidds, 2012, pp. 19-29.

6 Cevasco, Rithée, “La letra, una via hacia lo real”, en Pliegues, Revista de la Federacién de
Foros del Campo Lacaniano en Espafia, 4, pp. 2013, 168.

187



Ideas'?, revista de filosofia moderna y contemporénea #12 NOVIEMBRE DE 2020 - ABRIL DE 2021

Alrededor de estos afios de la ensefianza de Lacan (afios setenta),
se trataria entonces de tomar el lenguaje a nivel del abarrancamien-
to mismo, de lo que deja marca en el cuerpo del parlétre, del einziger
Zug que Lacan llama el rasgo unario y que luego transforma en el
significante Uno solo. Uno solo que, con Jean-Claude Milner, pode-
mos llamar el Uno real, un significante que no cede a la imaginari-
zacion ni la simbolizacion:

el Uno real aparece entonces bajo las especies engafiosas de la
permanenciaylaimpenetrabilidad, de suerte que, enlarealidad,
tejida de semejantes y disemejantes, se inscribe gustoso como ci-
catriz de lo que permanece y resiste. Donde vuelve a hallarse la
repeticion, el incansable retorno, la fijeza, lo insustituible y, si no
se tiene cuidado, lo idéntico a si mismo, que sin embargo solo se
evocard para deshacerlo: aqui el Uno no tiene si mismo y no tiene
propiedades aptas para descifrar su identidad.”

El Uno solo nos permite diferenciar los efectos de lo real de los de
lo imaginario y lo simbdlico, a 1a vez que nos permite situar la fina
distincion entre palabra escrita y hablada, que tanto Lacan como
Derrida trabajan en sus respectivas obras.

Es en 1975, en la Conferencia en Ginebra sobre el sintoma que a La-
can le formulan una pregunta sobre la diferencia entre la palabra
escrita y la palabra hablada, a 1o que €l responde:

Es cierto que hay ahi una hiancia muy llamativa. ;C6mo existe
una ortografia? Es la cosa en el mundo que a uno lo deja més es-
tupefacto y que ademads sea manifiestamente mediante el escri-
to como la palabra hace su brecha, por el escrito y unicamente
por el escrito, el escrito de lo que se llama las cifras, porque no se
quiere hablar de numeros [...] El cuerpo en el significante hace
rasgo y rasgo que es un Uno. Traduje el einziger Zug que Freud
enuncia en su escrito sobre la identificacién como rasgo unario.
Alrededor del rasgo unario gira toda la cuestién de lo escrito.®

Se trata asi de una escritura vinculada al rasgo unario, al Uno

7 Milner, Jean-Claude, Los nombres indistintos, trad. Irene Agoff, Buenos Aires, Manantial,
1999, p. 30.

8 Lacan, Jacques, “Conferencia en Ginebra sobre el sintoma” en Intervencionesy textos 2,
Buenos Aires, Paidds, 2007, p. 139.

188

DERRIDA <> LACAN ¢(DE QUE ESCRITURA SE TRATA? CLAUDIA GONZALEZ AJA

solo, a lo que hace “eco” en un cuerpo, a lo que en él resuena en un
momento particular de su vida y que resonara hasta que ese afec-
to, en parte, caiga por contingencias que pueden ser diversas. Pero
¢una escritura de qué? ¢de qué es efecto ella? Del lenguaje y de la
manera en que causa determinados afectos en el cuerpo. Eviden-
temente, no todas las palabras inciden igual en el cuerpo. Algunas
ni siquiera tienen efectos, pasan casi desapercibidas. Sin embargo,
hay otras que parecen estar resaltadas en un texto y que producen
diversos afectos en un parlétre determinado. Esto se debe a que no
se es sensible de igual manera a una palabra que a otra, a un dicho o
a otro, a un silencio o a otro. No se produce el mismo impacto debido
a que cada ser humano es diferente, cada cuerpo es distinto y en ese
impacto del decir sobre el cuerpo se empieza a esbozar la singulari-
dad del goce de cada cuerpo.

La escritura es con lo que se puede pensar el impacto del signifi-
cante en el cuerpo, el afecto que afecta al cuerpo en cuestion y que
permanece como letra de goce. Ese impacto es un trauma porque
para decir eso, para explicarlo, para nombrarlo a cabalidad no hay
palabras. Se ve pues que el significante queda por un lado y el efecto
de escritura que provoca, en el otro. Estos son los dos elementos he-
terogéneos que he mencionado al principio: significante y letra. Asi,
“leIntre palabra y escritura, se tratara del significante y de la letra.
En la palabra, es el significante el que prevalece y esta en busca de
un sentido. En la escritura, predomina la letra y puede prescindir
del sentido”. Se trata pues de una escritura que no depende ya del
significante, de una letra que es testimonio del traumatismo sobre
el cuerpo. Letra que en si misma no quiere decir nada pero que esta
ahi para ser leida. Lacan dice en El Seminario 20, que la letra es algo
que se lee, diferenciando asi entre lo que se escucha y lo que se lee
en psicoanalisis. Agrega que “no es lo mismo leer una letra y leer. Es
bien evidente que en el discurso analitico no se trata de otra cosa,
no se trata sino de lo que se lee [...] esto supone que desarrollemos
esta dimension, lo que no puede hacerse sin el decir”.!® Esto quiere
decir que tomar el lenguaje a nivel de la escritura implica ubicar
esas huellas de lo escrito en el cuerpo para leer ahi el efecto que tuvo

9 Attié, Joseph, Entre le dit et Uécrit. Psychanalyse & écriture poétique, Paris, Editions
Micheéle, 2015. p. 22. (La traduccién es nuestra)

1 Lacan, Jacques, El Seminario, libro 20, Aun, trad. Diana Rabinovich, Delmont-Mauri y
Julieta Sucre, Buenos Aires, Paidds, 2004, p. 38.

189



Ideas'?, revista de filosofia moderna y contemporénea #12 NOVIEMBRE DE 2020 - ABRIL DE 2021

el lenguaje: “[1]a escritura es, pues, una huella donde se lee un efecto
de lenguaje”.!* Efecto que no es el significado de una u otra palabra —
esto seria el sentido y, por tanto, mantenerse en el nivel del lenguaje,
del significado-significante, del sentido del sintoma-. El efecto al que
me refiero es el que Lacan menciona cuando habla de las pulsiones
en su Seminario 23, El sinthome como “el eco en el cuerpo del hecho
de que hay un decir”,*? con lo cual Lacan alude al trazo de goce que
queda como nudo, como nucleo, como letra del sintoma, letra fuera
de sentido pero que, paraddjicamente, es una letra para leer.

Pero la cuestion del cuerpo y la escritura también atafie a la fi-
losofia. En este sentido, es muy interesante seguir las elaboraciones
no solo de Derrida sino también de Jean-Luc Nancy —quienes ade-
mas trabajaron juntos— en el tema que nos concierne. Nancy tam-
bién se plantea la pregunta por la escritura y la une a la del cuerpo.
Su pensamiento, basado en la ontologia relacional y la ontologia del
cuerpo, sigue las lineas de la existencia como punto fuera que im-
plica un dentro (fuera de sentido, fuera del cuerpo). El didlogo filo-
sofia-psicoandlisis se dibuja. Nancy habla del cuerpo como extrafio,
extranjero, angustiante y se pregunta qué es la excripcion, lo excrito
(nociones acufiadas por €l para hacer énfasis en la particula ex- en
tanto el situar fuera al que nos hemos referido hace un momento).
Alo que responde, entre otras elaboraciones, que “La excripcion de
nuestro cuerpo, he ahi por donde primeramente hay que pasar. Su
inscripcion-afuera. Su puesta fuera de texto como el movimiento
mas propio de su texto: el texto mismo abandonado, dejado sobre su
limite”* y vincula asi la excritura, con el afuera, con el limite, con lo
incognoscible, lo extrafio, con el cuerpo mismo. La escritura, para
Nancy, toca el cuerpo. Vemos, pues, que la escritura atraviesa el
campo de la filosofia contemporanea en el eje Derrida-Nancy, como
también el del psicoandlisis lacaniano. No nos detendremos en ana-
lizar el didlogo Nancy-Derrida porque rebasa las posibilidades de
este articulo, pero si diremos que, a nuestro criterio, ahi yace un

11 Lacan, Jacques, Ibid., p. 147.

12 Lacan, Jacques, El Seminario, libro 23, El sinthome, trad. Nora A. Gonzdalez, Buenos Aires,
Paidés, p. 18.

13 Nancy, Jean-Luc, Corpus, trad. Patricio Bulnes, Madrid, Arena libros, 2010, p. 14.

4 Este es uno de los ejes trabajados en mi tesis doctoral: “El (otro) cuerpo y la (otra)
escritura: El ultimo Pasolini a la luz de Lacan, Derrida y Nancy” (2019, UAB).

190

DERRIDA <> LACAN ¢(DE QUE ESCRITURA SE TRATA? CLAUDIA GONZALEZ AJA

fructifero intercambio entre dos fildsofos interesados por lo que se
entreteje del tema de la escritura con otros temas y autores.

1. En el inicio y en el final

En los inicios de la practica de Lacan, aun como psiquiatra, publica
un articulo, Escritos inspirados (1931), donde analiza el caso de la
particularidad de la escritura de una paciente del servicio de un
hospital psiquidtrico. Aun no se trata de la escritura tal como la
plantea a partir de El Seminario 18, De un discurso que no fuera del
semblante, es decir, como trazo y como abarrancamiento vinculado
con el litoral pero, aun asi, algo de eso se vislumbra. Lacan hace ha-
blar a su paciente sobre los detalles de su escritura.

Cuando los dichos se anudan a lo escrito surge la dimension de la
letra como vinculada a algo del orden de la iteracion, lo que insiste
a pesar de no llegar a escribirse. Es un texto, como afirma Serge
Cottet, que al centrarse en lo escrito parece estar, a la vez, atrasado
y adelantado, pues Lacan utiliza conceptos pre-saussureanos y de
la psiquiatria llamada clasica, pero también “anticipa los analisis
dedicados a la lengua de Schreber y Joyce”.!s

Esto llama la atencion hacia lo que la escritura comporta en lo
mas fundamental, a saber, aquello que en el parlétre no deja de no
escribirse y con lo cual cada uno debe ingeniarse para encontrar
una manera propia de hacer.

Lo importante, para Lacan, en su forma de leer el texto, es el trazo
que hace sintoma, eso que itera en torno a lo que no se escribe y que
no parte del sentido ni de la verdad. Esto es lo que se trata de es-
cribir con los medios del sinthome (cuestion que Lacan tratara mas
adelante, a partir del Seminario 23, El sinthome) que, en el mejor de
los casos, llegara a hacer nudo entre el ser y la existencia.

Jacques-Alain Miller escribe en la “Nota paso a paso” de El Semi-
nario 23, El sinthome, que “Lacan y Derrida, cada uno es grande en
su género, solo se trata de saber cual”.* Y a continuacion indica: “[d]

15 Cottet, Serge, “Acerca de Esquizografia, la psicosis y la lengua” en Freudiana, 80, 2018,
p. 102.

6 Lacan, Jacques, El seminario, libro 23, op cit., p. 230.

191



Ideas'?, revista de filosofia moderna y contemporénea #12 NOVIEMBRE DE 2020 - ABRIL DE 2021

espués de todo, Lacan comenzo, como recuerda en Le sinthome, p.
76, por Ecrits ‘inspirés’: schizographie, quiza todo esta alli”."”

Asi, la clinica psicoanalitica, hacia los afios 70, muestra al parlétre
como nudo que siempre se rehace en el sintoma, como continuidad
del trazo que lo marco al principio y que itera, pero que requiere
de los tres registros para ser asi subjetivado. El parlétre, entonces,
no se define por lo que en apariencia se contradice en sus hechos
y dichos, €l no es contradiccion, pues ya sea que diga y haga algo y,
también todo lo contrario, no se trata, finalmente y en ultima ins-
tancia, de un si-no, de un binarismo o dialéctica sino de que en esa
discontinuidad o, para decirlo con otras palabras, en esa paradoja,
que puede ser una contradiccion, se bordea algo de lo real para cada
uno. El parlétre no obedece a la temporalidad cronoldgica, sino a lo
real, principio de continuidad. El es la forma que encuentra de anu-
dar, real, simbolico e imaginario, en singular.

2. La escritura para Derrida

Para Derrida la escritura es, sobre todo, un método que se debe a la
diferencia, al hacer y al hacerse de la diferencia en tanto que critica
a la presencia. La escritura, podriamos afirmar, es el principal bas-
tion de la deconstruccion derridiana, de ahi su importancia.

Las dos escrituras en juego, que se entrecruzan, que dialogan
cuando Lacan trata el tema de la escritura a partir del Seminario 9y
hasta el 23, es decir, la escritura segun Derrida y la escritura segun

7 Ibidem. Lacan dice, en el capitulo titulado ¢Joyce estaba loco? que dedica a resaltar
y desarrollar las diferencias entre la letra como escritura y la palabra, por la via
de distinguir lo verdadero y lo real y mas concretamente goce, verdad y real que
discrepa de Freud porque Freud pone lo verdadero del lado de lo que ocasiona placer
distinguiéndolo asi de lo real. Pero Lacan quiere subrayar su propio punto de partida:
“Lo real no produce forzosamente placer. Esta claro que en este punto distorsiono
algo de Freud. Intento hacer notar que el goce pertenece a lo real. Esto me acarrea
enormes dificultades, y en primer lugar porque estd claro que el goce de lo real implica
el masoquismo, que Freud percibié. El masoquismo es lo maximo del goce que da lo
real. Freud lo descubrio, no lo habia presentido de inmediato, evidentemente no habia
partido de esto. Ciertamente, entrar en este camino transporta, como testimonia que
comencé escribiendo ‘Ecrits inspirés’. De hecho, comencé de este modo, y por eso no
he de sorprenderme demasiado por verme confrontado con Joyce. Por esta razén, me
atrevi a preguntar si Joyce estaba loco, es decir —;por qué le fueron inspirados sus
escritos?” (Ibid., p. 76). Lacan empez6 analizando la escritura en su paciente y termina
analizando la escritura —-lo que hace escritura- en el caso de James Joyce, es ya un arco
que determina una direccién en su ensefianza. La importancia del tema de la escritura
como trazo de goce es entonces indiscutible para mi.

192

DERRIDA <> LACAN ¢(DE QUE ESCRITURA SE TRATA? CLAUDIA GONZALEZ AJA

Lacan aportardan también aqui luz para desgranar lo que quiere de-
cir “tomar el lenguaje a nivel de la escritura”.

El desarrollo de la nocion de escritura en la obra de Derrida es
abordado en diferentes momentos y de distintas formas en las que
se deja claro que la escritura de la que se ocupa no se trata de una
que parta de la concepcion occidental de esta. Debido a la extension
de este articulo, no nos detendremos minuciosamente en los detalles
de este desarrollo por parte de Derrida, sino que haremos una breve
introduccion a la nocién de escritura en este fildsofo. Subrayaremos
que su ruptura o rechazo con/hacia el discurso occidental (logocén-
trico) deja de manifiesto, entre otros, que para €l no se trata del ori-
gen cuando se trata de la escritura, porque este asigna ya un sentido
a la escritura. Lo dice asi, entre otras formas, en De la gramatologia:
“la idea de ciencia y la idea de escritura —por consiguiente, también
la idea de ciencia de la escritura- solo tienen sentido para nosotros a
partir de un origen y en el interior de un mundo a los cuales ya han
sido asignados un cierto concepto del signo [...] y un determinado
concepto de las relaciones entre habla y escritura”.'® Esto le permite
poner a debate cuestiones relevantes en el pensamiento occidental
que descansan en la pregunta por el ser y el origen y proponer no-
ciones propias como diseminacion, huella, tachadura y archihuella,
entrelazadas todas con su nocion de escritura. Podriamos decir que
la escritura, para Derrida, ese bastion de la deconstruccion conserva
durante toda su obra el nucleo de la inexistencia de la foné en ella. La
escritura derridiana no es fonica, no es la escritura de la que hablan
los lingtistas como tampoco es la escritura grafica de la literatura.
Es lo que le permite a Derrida criticar la gramatologia como ciencia
de la escritura y argumentar la inexistencia de la escritura fonética:

[...] la escritura fonética no existe: nunca ha existido una practi-
ca que fuese puramente fiel a su principio [...] el espaciamiento
en general, que son dificiles de considerar como simples acce-
sorios de la escritura. El hecho de que un habla llamada viva
pueda prestarse al espaciamiento en su propia escritura, es lo
que originariamente la pone en relacion con su propia muerte.®

18 Derrida, Jacques, De la gramatologia, trad. Oscar del Barco y Conrado Ceretti, México,
Siglo XXI, 1994, p. 9.

19 Ibid., p. 52.

193



Ideas'?, revista de filosofia moderna y contemporénea #12 NOVIEMBRE DE 2020 - ABRIL DE 2021

Asi es que lo que no se dice (e.g los espacios en los que se escribe)
cobra toda su importancia en tanto que esta escrito pero no perte-
nece al orden de lo fénico.?® Derrida consigue, de esta manera, ir
desarticulando los pares de opuestos, el logocentrismo occidental
que tiende a pensar en términos binarios para, poco a poco, con la
deconstruccion y la diseminacion del sentido como aquello que “de-
signa lo que no se deja integrar ahi [en lo simbdlico], puesto que no
constituye su simple exterioridad, aunque sea en forma del fraca-
so o de lo imposible”,?* impulsar la polifonia y la polisemia en la
escritura. Es decir, lo que queda a la espera de sentido absoluto. A
este respecto, es interesante seguir la via que traza René Major en
relacion con el tema del sentido por venir, a la espera, fuera, como
imposible, ya que ese sentido absoluto nunca llega: “en relacion con
esta letra a la espera de una lectura diferida, la de la letra en diffé-
rance ise trata de la misma letra, de un pliegue o un repliegue de la
letra, o bien de un envio sin destinatario?”.%

Estas lineas nos permiten tender puentes entre Derrida y Lacan,
entre la filosofia contempordnea y el psicoanalisis lacaniano, en re-
lacion con la tematica de la escritura, pero, a su vez, nos permite tra-
zar sus diferencias. Por ejemplo, segun Jacques Lacan, la escritura
para Derrida esta ligada al significante en tanto su “precipitacion”:

A decir verdad, el nudo bo cambia completamente el sentido de
la escritura. Confiere a dicha escritura una autonomia, tanto
mads notable cuanto que hay otra escritura, esa que resulta de lo
que se podria llamar una precipitacién del significante. En ella
insistié Derrida, pero es completamente claro que yo le mostré
el camino, como ya lo indica suficientemente que no he encon-
trado otra manera de sostener el significante mas que con la es-
critura de S mayuscula. El significante es lo que queda. Pero lo
que se modula en la voz no tiene nada que ver con la escritura.?

20 Esto es lo que Derrida intenta remarcar con su neografismo différance, en el que la
introduccién de la a por la e (en différence, en francés) hace una nueva palabra que
condensa diferencia y diferir. Véase unas paginas mas adelante.

. Derrida, Jacques, Posiciones, trad. Manuel Arranz, Valencia, Pre-textos, 2014, p. 135.

22 Major, René, Lacan avec Derrida, Paris, Flammarion, 2001, p. 61. (la traduccién es
nuestra).

2 Lacan, Jacques, El seminario, libro 23, El sinthome, op cit., p. 142.

194

DERRIDA <> LACAN ¢(DE QUE ESCRITURA SE TRATA? CLAUDIA GONZALEZ AJA

Lacan quiere, con esta oposicion, distanciarse de la idea de la letra
como impresion o precipitacion “[e]sta oposicion, de la que se despren-
de el novisimo modo de escritura que propone Lacan, nos remite al
comienzo de Lituratierra, texto enteramente centrado en dos aspectos
de la funcion de la letra: la letra en tanto que hace agujero y la letra
en tanto que constituye objeto a”.?* En tanto esto* es que Lacan sostie-
ne que su escritura —de la que él habla como trazo de goce- “viene de
otra parte que del significante. No fue sin embargo ayer cuando me
interesé en este asunto de la escritura, y cuando la promovi la primera
vez que hablé del rasgo unario, einziger Zug en Freud. Debido al nudo
borromeo, di otro soporte a este rasgo unario”.?

Se puede decir que, si la escritura para Lacan viene de otra parte
que del significante, es decir del rasgo unario o el Uno solo, y que
éste se soporta gracias al nudo borromeo (que anuda Real, Simbdli-
co e Imaginario), entonces lo que esta en juego es la manera de anu-
damiento —que no union ni conjuncion- de lo que no tiene sentido
con lo que lo tiene, del saber con el goce, de lo que se escribe en un
cuerpo con lo que de eso se puede llegar a saber, a descifrar, a leer.
Asi, la afirmacion de Lacan “lo real depende de la escritura”® se
hace mas préxima al planteamiento del anudamiento como la ma-
nera singular de mantener juntos los tres registros que hacen al par-
létre, nudo que incluye ese real fuera de sentido que fue al principio
y que es real porque se escribio. La invitacion a este abordaje no es,
pues, por la via del sentido o de la escucha, sino por la de la lectura.

La escritura, para Derrida, no tiene que ver con el trazo de goce
en el cuerpo, pero si con la lectura, lo cual se relaciona directamente
con una notacion que hace una diferencia: el cambio de la e por la

24 Laurent, Eric, El reverso de la biopolitica, trad. Enric Berenguer, Buenos Aires, Grama,
2016, p. 124.

25 En Lacan, El seminario 23, El sinthome (2008): “[1]a sola introducciéon de los nudos bo
hace pensar que sostienen un hueso. Esto sugiere, si puedo decir asi, lo suficiente algo
que llamaré en esta oportunidad osbjeto. Esto es lo que caracteriza la letra con la que
acompafio este oshjeto, a saber, la letra a minuscula. Si reduzco este oshjeto a esta a
minuscula, es precisamente para marcar que la letra no hace en esta oportunidad
mas que mostrar la intrusién de una escritura en tanto que otra [autre], con una a
minuscula” (Lacan, 2008: 143). Con osbjeto Lacan incluye la palabra “os” (hueso, en
francés) con “objeto”, para puntualizar la funcién de la letra como objeto-hueso que
sostiene algo.

% Ibid., p. 143.
2 Ibid., p. 133.

195



Ideas'?, revista de filosofia moderna y contemporénea #12 NOVIEMBRE DE 2020 - ABRIL DE 2021

a en su neografismo différance. La a (como, por su parte, el objeto a
para Lacan) sefiala un funcionamiento de la escritura. En las elabo-
raciones de Derrida se trata de llamar la atencion sobre el hecho de
que no hay escritura fonética, la a actia de manera silenciosa. En
este punto, podriamos decir que tanto Lacan como Derrida se sirven
de algo que no pasa por la palabra, que tiene que ver con el silencio.
Entre el decir y el silencio hay un muro, algo que impide que exista
una relacion entre palabra y escritura. Es en este terreno que la a
serd de gran importancia para Derrida, en tanto lo que opera en
silencio:

Esta discreta intervencion grafica, que no se ha hecho en prin-
cipio ni simplemente por el escandalo del lector o del gramati-
co, ha sido calculada en el proceso escrito de una interrogacion
sobre la escritura [...] esta diferencia grafica (la a en lugar de la
e), esta diferencia sefialada entre dos notaciones aparentemente
vocales, entre dos vocales, es puramente grafica; se escribe o se
lee, pero no se oye. No se puede oir, y veremos también en qué
sentido sobrepasa el orden del entendimiento [...] Pero diré que
ello mismo —este silencio que funciona en el interior solamente
de una escriturallamada fonética— sefiala o recuerda de manera
muy oportuna que, contrariamente a un enorme prejuicio, no
hay escritura fonética. No hay una escritura pura y rigurosa-
mente fonética. La escritura llamada fonética no puede en prin-
cipio y de derecho, y no sélo por una insuficiencia empirica o
técnica, funcionar, si no es admitiendo en ella misma ‘signos’ no
fonéticos (puntuacion, espacios, etc.).?

Lo inaudible, entonces, cobra protagonismo en la escritura. Pun-
to en comun con Lacan. Para Derrida, la différance pone esto de ma-
nifiesto mientras le permite distinguir la différance del ser (es lo que
sostiene también en su nocion del no-origen y la archihuella): “[y]
a se ha hecho necesario sefialar que la diferencia no es, no existe,
no es un ser presente (on), cualquier que éste sea; y se nos llevara
a sefalar también que todo lo que no es, es decir, todo; y en conse-
cuencia que no tiene existencia ni esencia. No depende de ninguna
categoria de ser alguno presente o ausente”. Y, luego, a afirmar que

28 Derrida, J., “La Différance” en Mdrgenes de la filosofia, trad. CAirmen Gonzélez Marin,
Madrid, Cétedra, 1994, pp. 40-41.

2 Ibid., p. 42.

196

DERRIDA <> LACAN ¢(DE QUE ESCRITURA SE TRATA? CLAUDIA GONZALEZ AJA

no hay phoné*® cuando habla de lo que no se puede escuchar (la a
por la e) y, por tanto, no es concepto ni palabra: “[e]s inaudible la
diferencia entre dos fonemas, lo unico que les permite ser y operar
como tales. Lo inaudible abre a la interpretacion los dos fonemas
presentes, tal como se presentan”,’! y enseguida afirma “Si no hay,
pues, una escritura puramente fonética, es que no hay phoné pu-
ramente fonética. La diferencia que hace separarse los fonemas y
hace que se oigan, en todos los sentidos de esta palabra, permanece
inaudible”.®? Este punto en comun —cuando se toma en cuenta la ul-
tima ensefianza de Lacan- es importante, pues Derrida, en buena
parte de su libro De la gramatologia (1967), critica la metafisica de
la presencia y hace a la fonologia responsable de “la exclusion o re-
bajamiento de la escritura”,*® cuestion en la que se basa la historia
de la filosofia desde Platon.

También hay que mencionar que, para Derrida, la palabra y la
escritura tienen la misma raiz, a saber, la huella: “;Cuando empieza
la escritura? ¢;Donde y cuando la huella, escritura en general, raiz
comun de la palabra y de la escritura?”.* Para él, habla y escritura
tienen caracteristicas similares por lo que no puede aislarse y privi-
legiarse un solo término, como lo hace el logocentrismo.

Tampoco se puede hablar de privilegiar lo dicho o la escritura en
Lacan, porque estas nociones tendran mas o menos relevancia segun

30 FEric Laurent alude precisamente a esto cuando, en la entrevista EI Uno solo, concedida
alarevista Freudiana, 83, habla sobre lo que marca el cuerpo dejando el trazo de goce:
“Precisamente porque hay, claramente, un punto que no se puede decir; y al mismo
tiempo toma la forma de una inscripcién directa del significante sobre el cuerpo.
Vemos bien que con la alucinacién tenemos un trou-matisme. Algo hace agujero, y es
la razon por la cual las alucinaciones -Lacan lo plantea al final de su ensefianza- no
tienen ninguna dimensién auditiva. Una alucinacién no se escucha. Lacan decia que
la voz es afonica, no hay “la foné”. Esta es mds bien del orden de la escritura, pues esta
vinculada a lalangue, pero sin que haya la palabra para darle una vocalizacién. A pesar
del encanto de la musica —a pesar de los artistas increibles que acabamos de escuchar
en el Congresol2-1la musica no es musica de la lengua, la musica eslo que viene al lugar
de la ausencia, de lo afono. Y como hay lo afono, efectivamente, hemos inventado la
musica. Si hemos inventado la musica es para hacernos una idea de lo que designa el
sinsentido, de lo que hay mads alla. Asi pues, tenemos el trou-matismo, y la manera con
la que esto determina, después, el circuito; es decir, la manera particular con la que
cada uno de nosotros utiliza la lengua comun, la que puede compartir con los demas”
(Laurent, Eric, “E1 Uno solo”, en Freudiana, 83, 2018, p. 86).

3 Derrida, Jacques., “La Différance”, op. cit., p. 41.

32 Ibidem.

3 Derrida, Jacques, De la gramatologia, op. cit., p. 151.
34 Ibid., p. 109.

197



Ideas'?, revista de filosofia moderna y contemporénea #12 NOVIEMBRE DE 2020 - ABRIL DE 2021

la época de su ensefianza. Ademads, no se puede acceder al efecto de
escritura como trazo del goce si no es a través de la palabra, de los
dichos de cada analizante. No se puede entrar sino a partir del sen-
tido, como mostraremos enseguida. Lo escrito, para Lacan, esta vin-
culado a lo traumatico de lalengua y a la imposible representacion
de este trauma por ser un agujero de sentido. Lalengua, traumatica
porque toca lo real, como sefiala Jean-Claude Milner en Los nombres
indistintos: “Lalengua, finalmente, toca lo real; porque no la agotan
ni los efectos de la comunicacion ni los espaciamientos de lo discer-
nible”.3> Se trata, entonces, de pasar del sintoma considerado como
un mensaje a descifrar, sintoma que habla, al sintoma que no habla,
sino que se escribe en silencio y que no es mas un enigma o comuni-
cacion sino escritura. Es lo que se puede comprobar al final de largos
analisis, después de que se ha franqueado el momento de pasar del
sintoma que habla y quiere decir algo, es decir, del sintoma con sen-
tido a un sintoma que no habla sino se escribe en el cuerpo:

Al final de largos andlisis se constata, en efecto, que el sintoma
no se desvanece tras haber sido interpretado mediante multiples
efectos de sentido sucesivos. Hay restos sintomaticos en los que
se revela la forma légica fundamental del sintoma como aquello
que se escribe en el cuerpo y no habla, no pasa por la experiencia
de la palabra y luego deja de interesar en lo que al sentido se re-
fiere. Esta estructura revelada al final de la experiencia debe ser
considerada como primera. Ella es la que Lacan encuentra, a cielo
abierto, en Joyce —y que esta directamente conectada con su goce
[...] Una vez se ha franqueado el paso lacaniano, el sintoma se limi-
ta auna pura escritura en el cuerpo, no habla. Se abre entonces en
el andlisis una experiencia que no pasa por la palabra.3¢

Esta experiencia que no pasa por la palabra no quiere decir que
sea sin ella. La palabra es necesaria para acercarse a esa escritura
singular, tanto en Lacan como en Derrida. Sin embargo, su uso (el
de la palabra) es muy distinto —tanto por el analizante como por el
analista- en un momento que en otro. Algo cambia en relaciéon con
la disposicion a poder leer ciertas cuestiones que siempre estuvie-
ron ahi por parte del analizante y es asi como se entra en esta nueva

35 Milner, Jean-Claude, Los nombres indistintos, op.cit., p. 41

3 Laurent, Eric, El reverso, op. cit., pp. 52-53,

198

DERRIDA <> LACAN ¢(DE QUE ESCRITURA SE TRATA? CLAUDIA GONZALEZ AJA

experiencia en relacion con el sintoma que es pura escritura, pura
letra de goce. La proximidad de la palabra y la escritura no es leja-
na pero no llega a ser una relacion de reciprocidad en tanto que la
palabra —con el cuerpo como instrumento con el que se habla- sera
un medio para acceder a lo escrito y, a su vez, para escribir algo
con este ternario cuerpo-goce-escritura: “lo que se escribe fue pri-
mero palabra, y lo que contingentemente deja de no escribirse y se
escribe, se escribe sirviéndose de la palabra [...] lo que la escritura
escribe no es otra cosa que lo que del goce se fija”¥. La cuestion es,
entonces, saber de qué goce se trata ese que no pasa por la palabra
pero que viene de ella. Para saberlo se debe tomar el lenguaje a ni-
vel de la escritura y, mds alla de escuchar, leer.

3. Lectura del trazo y de la escritura

La escritura para ser leida no es la calcada en un papel ni aquella
capturada por cualquier otro instrumento en una superficie, esto
seria el escrito de la palabra. Jacques-Alain Miller, en su curso El ser
y el Uno (2011), donde diferencia ser y existencia, llama a la escri-
tura de la que nos ocupamos aqui una escritura de existencia, a un
nivel separado de la significacion. Es este nivel, entonces, en el que
hay que tomar el lenguaje: en el nivel de una existencia sin mundo,
lo que quiere decir que se trata de una existencia sola, toda sola, sin
nada que haga de sentido, saber, ni siquiera de compafiia.

Se trata de un significante que es sin otro. Este significante solo
depende de un efecto de escritura y no de significacion.

Hay aqui, pues, otro detalle importante que mencionaremos an-
tes de abordar el tema de la lectura. Lacan ya habia dicho (en Litu-
ratierra) que la letra no es primaria respecto del significante: “[1]Jo
que inscribi, con la ayuda de letras, de las formaciones del incons-
ciente para recuperarlas de donde Freud las formula, al ser lo que
son, efectos de significante, no autoriza a hacer de la letra un sig-
nificante ni a afectarla, ademas de una primariedad respecto del
significante”.®® Lo que quiere decir que la escritura del goce tam-
poco lo es. Para abordar esto, es necesario hacerlo desde una de las

37 Fuentes, Araceli, El misterio del cuerpo hablante. Barcelona, Gedisa, 2016, p. 103.

% Lacan, Jacques, “Lituratierra”, op. cit., p. 22.

199



Ideas'?, revista de filosofia moderna y contemporénea #12 NOVIEMBRE DE 2020 - ABRIL DE 2021

concepciones del nudo borromeo que Lacan plantea en E1 Seminario
23, El sinthome y que dice que da soporte al pensamiento, de aqui se
verdlo que para Lacan es “primario” y, por ello, la funcién que tiene
la lectura de la escritura llamada de existencia. En la pagina 142 de
este seminario dice:

[..] la expresion jHay que hacerlo! Tiene un estilo actual. Nun-
ca se la dijo tanto, y esto se ubica muy naturalmente en la fa-
bricacion de este nudo que es en realidad una cadena. Hay que
hacerlo se reduce a escribirlo. Lo curioso es que este nudo es
un apoyo para el pensamiento [...] curiosamente, para obtener
algo de él, hay que escribirlo, mientras que, solo con pensarlo,
no es facil representéarselo y verlo funcionar, ni siquiera el mas
simple. Este nudo, este nudo bo, conlleva que hay que escribirlo
para ver como funciona.*

La escritura tiene, asi, la funcion de soporte al pensamiento y La-
can la califica de “hacer primero”,*® es decir que lo primero es el ha-
cer que hace a lo escrito. Eric Laurent desarrolla este punto no solo
evocando un momento mas temprano de la ensefianza de Lacan en
donde ya se pregunta por esto sino también retomando la manera
en que Freud se lo pregunt6 en Totemy Tabti (1913):

Freud consideraba que al comienzo era el acto, el del asesinato
del padre, y traducia igual que Fausto. Lacan también se enfren-
to a esta pregunta desde los albores de su ensefianza: “;Cémo
agotaria en efecto la palabra el sentido de la palabra o, por me-
jor decir con el logicismo positivista de Oxford, el sentido del
sentido, sino en el acto que lo engendra? Asi el vuelco goethea-
no de su presencia en los origenes: ‘Al principio fue la accion’,
se vuelca a su vez: era ciertamente el verbo el que estaba en
el principio [...] Y no podemos volvernos hacia esa accion sino
dejandonos empujar cada vez mas adelante por ella”. Este punto
creacionista es retomado en el “hacer” primero de lo escrito, con
el que vendran a articularse los significantes. ;Qué es lo prime-
ro, la palabra o el hacer? Ciertamente, no la palabra, sino una
escritura del cuerpo, después de la cual vendra la palabra.*

% Lacan, Jacques, El Seminario, libro 23, op. cit., p. 142.
©  Laurent, Eric, El reverso, op. cit., p. 150.
4 Ibid, p. 150-151.

200

DERRIDA <> LACAN ¢(DE QUE ESCRITURA SE TRATA? CLAUDIA GONZALEZ AJA

Como excelentes ejemplificaciones de lo anteriormente mencio-
nado se pueden tomar varios testimonios de sujetos que hablan de
como una sensacion “x” en el cuerpo se les presentaba como desbor-
dante y sin palabra, y ante lo cual ya sea inventaron una palabra
para nombrarla o se agarraron a algo de las palabras del Otro con la
misma intencion. En ambos casos, el lenguaje viene del Otro. Esta es
la experiencia de lalengua de la que los testimonios de Michel Leiris
y de Pier Paolo Pasolini son una gran ilustracion para comprender
a qué nos referimos.

¢Qué quiere decir leer lo escrito en el cuerpo, el trazo de goce en
él? Primero que todo esto es lo que implica el titulo de este articulo:
“tomar el lenguaje a nivel de la escritura”, en otras palabras, im-
plica tomar el Uno todo solo y leerlo, porque en este terreno ya no
se escucha el sentido pues el sentido se agota. No haremos mas que
mencionar la cuestion de los restos sintomaticos para decir que en
ellos hay algo que esta mas alla de la interpretacion freudiana, mas
aca del sentido.

Miller resalta que la lectura de la escritura fuera de sentido que
le concierne al psicoanalisis, a saber, la del goce, implica tomar en
cuenta la materialidad de la palabra y la letra:

La disciplina de la lectura apunta a la materialidad de la escri-
tura, es decir la letra en tanto que produce el acontecimiento de
goce que determina la formacion de los sintomas. El saber leer
apunta a esa conmocion inicial, que es como un clinamen del
goce [...] Para Freud, como él partia del sentido, eso se presenta-
ba como un resto, pero de hecho ese resto es lo que esta en los
origenes mismos del sujeto, es de algun modo el acontecimiento
originario y al mismo tiempo permanente, es decir, que se re-
itera sin cesar [...] La interpretacién como saber leer apunta a
reducir su sintoma a su férmula inicial, es decir al encuentro
material de un significante y del cuerpo, es decir al choque puro
del lenguaje sobre el cuerpo. Entonces ciertamente, para tratar
el sintoma hay que pasar por la dialéctica mdvil del deseo, pero
también es necesario desprenderse de los espejismos de la ver-
dad que ese desciframiento les aporta y apuntar mas all4 a la fi-
jeza del goce, a la opacidad de lo real. Si yo quisiera hacer hablar
a este real, le imputaria lo que dice el dios de Israel en la zarza
ardiente, antes de emitir los mandamientos que son el revesti-
miento de su real: “soy lo que soy”.*

42 Ibidem.

201



Ideas'?, revista de filosofia moderna y contemporénea #12 NOVIEMBRE DE 2020 - ABRIL DE 2021

Esta frase de Dios a Moisés que se encuentra en el Exodo es la mis-
ma reduccion que la formulacion légica —que también plantea Mi-
ller- sobre la escritura de existencia: “existe un ‘X’ tal que cumple
la funcion ‘x™. Asi, ‘X’ es ‘X’. Se trata de la reduccion a lo minimo, al
inicio, alaletra que se escribio al principio y que produjo al parlétre
y que es también nucleo de su sintoma. ¢Como se transforma esa
palabra en escritura? Leyendo, como se plantea en estos parrafos,
enlo que se dice, “[lJeer en lo que se dice, supone una transmutacion
de la palabra en escritura. Por ejemplo, es imposible jugar con la
homofonia, si uno no se refiere a la ortografia, a la buena manera de
escribir. Solo es posible jugar con la homofonia si eso que se pronun-
cia de la misma manera se escribe de maneras diferentes”.*

El juego de palabras, lectura de lo escrito en el lenguaje, la inter-
pretacion por el equivoco hace resonar el vacio, el agujero, que tiene
como borde la letra, aislando en el sintoma la letra del goce. Lacan,
lo dice asi: “A partir de esto, a saber, a partir del momento en que se
pesca aquello que en el lenguaje hay [...] de mas vivo o de mas muer-
to, a saber, la letra, unicamente a partir de alli tenemos acceso a lo
real”.* Tomar el lenguaje a nivel de la escritura tiene que ver con
esto, con la escritura de lalengua, que se hace pasando del sentido,
no inyectandolo sino dando lugar al equivoco, a anular uno de los
sentidos que la palabra en el sentido comun tiene. En palabras de
Esthela Solano-Sudarez:

Con respecto a esta dimension de la lectura, Lacan indica que
no podemos obviar de que se trata alli de un recurso a la es-
critura. Por ejemplo, podemos decir en castellano “un nombre”
0 “un hombre” sin pronunciar ninguna diferencia fonética. Si
la operacidn analitica interrumpe la sesion en tal enunciacion,
quiza la intencion del analizante era decir “un hombre”, y la
interrupcion de la sesién le puede hacer escuchar -recurriendo
a la escritura- una escritura diferente de ese equivoco homof6-
nico: “un nombre”. O sea que hay una relacién entre escritura y
lectura en la operacion analitica. ¢Por qué? Porque la aspiracion
de Lacan es precisamente usar el significante dandole el valor
de letra. La letra es lo que se escribe. Pero la letra de la lalengua
es una letra fuera de sentido. Es decir, una letra que no se arti-
cula para producir un saber. Aunque el inconsciente se sirve de

43 Miller, Jacques-Alain, “La palabra que hiere” en Lacaniana, 24, 2018, p. 24.

4 Lacan, Jacques, “La tercera” en Intervencionesy textos 2, Buenos Aires, Manantial, 2008,
p- 106.

202

DERRIDA <> LACAN ¢(DE QUE ESCRITURA SE TRATA? CLAUDIA GONZALEZ AJA

laletra, de la lalengua, para producir un saber que se articula en
las formaciones del inconsciente.*

Saber leer en lo que se dice, tomar el lenguaje a nivel de la escri-
tura, implica un recorrido tanto para el psicoanalista como para el
psicoanalizante. El recorrido de sus respectivos andlisis los llevara
por ese camino, a franquear el terreno del sentido para pasar al sin
sentido, al terreno de la letra. Es decir, a poder tomar el significante
como semblante y a lo que se escribe en la palabra —es decir la letra
de goce- como siempre la misma, iteracion. Solo asi diferenciaran
entre dos escrituras: la que transcribe la palabra y la escritura de
existencia en tanto lo que ha estado desde el principio ahi para el
analizante. Por un lado, entonces se puede situar la palabra, el sem-
blante, el ser y el deseo y, por el otro, la existencia y la escritura. El
Uno de la existencia, como dice Jacques-Alain Miller, en su curso El
sery el Uno (2011), es un efecto de escrito.

4. El saber y el equivoco

Para llegar a saber algo sobre la escritura de goce en el cuerpo, hay
que pasar por el sentido, por la palabra. Hace falta gozar de escu-
char sentido para poder sostener lo que no lo tiene. EIl pensamiento,
segun Lacan, ayuda a esto pues esta del lado de la representacion
y de la imagen. En suma, no se puede saber qué es lo que no tiene
sentido y, sin embargo, hay que saber sostenerlo, unirlo bien con
otras aristas de la vida. Es lo que implica, de alguna manera, el nudo
borromeo que ensefia Lacan en El Seminario 23, El sinthome y lo que
sucede cuando el sentido se agota: que hay que sostener el sinsenti-
do de alguna manera y para eso, hace falta un artificio. Nudo, senti-
do y artificio quedan pues para ser tratados alrededor de lo mismo:
“[elncontrar un sentido implica saber cudl es el nudo y unirlo bien
gracias a un artificio”.*® Esto es lo que sucede en un analisis llevado
hasta el final, el sujeto obtiene un sentido sobre su sintoma y una vez
este cae (momento en que franquea el terreno del sentido pasando

4 Solano-Sudrez, Esthela, “Emparentarse a un pouate” en Freudiana, 84, 2018, pp. 106-
107.

4 Lacan, Jacques, El Seminario, libro 23, op. cit., p. 71.

203



Ideas'?, revista de filosofia moderna y contemporénea #12 NOVIEMBRE DE 2020 - ABRIL DE 2021

pues a otra manera de usar el lenguaje) entonces deberd encontrar
un artificio —articulado a una ficcién que se agarre al cuerpo- que
le permita tratar, regular, el real en juego para él. Que esta ficcion
“se agarre al cuerpo”, como sefiala Eric Laurent, quiere decir que
debe estar agarrada “a la articulacion del cuerpo y del goce [...] im-
plica que se introduzca algo de la significacion falica —sino estamos
en un mecanicismo brutal- pero no del lado de una articulacién al
padre, sino mas bien una significacion falica articulada a partir de
los objetos a, de las inscripciones del goce”.*’

Este saber, que sera de ayuda para elaborar el artificio debe pa-
sar por los desfiladeros del equivoco. Asi, en un principio, el pensa-
miento (es decir los significantes) serviran al sujeto para pensar en
su manera particular de gozar, en su historia, los significantes que
le han marcado, su soledad, sus otros, etcétera. Pues ese artificio
no puede surgir directa y exclusivamente de lo real, sino que debe
apoyarse en lo simbdlico y lo imaginario (es decir, en el sentido):
“Se trata de un empalme de lo imaginario con el saber inconsciente.
Todo esto para obtener un sentido, lo que es objeto de la respuesta
del analista a lo que el analizante expone a lo largo de su sintoma”,*®
es un punto importante de lo que Lacan llama el sinthome, que sirve
para poder sostener lo real que hemos mencionado hace un momen-
to. Pero Lacan agrega que al realizar este empalme “hacemos con él
al mismo tiempo otro, precisamente entre lo que es simbdlico y lo
real [...] Lo caracteristico de nuestra operacion, volver posible este
goce, es lo mismo que lo que escribiria j'ouis-sens. Es 1o mismo que
oir un sentido™*°

Es para este empalme que los significantes son importantes, no
solo por el sentido que puedan aportar sino también porque al va-
ciarse de sentido se puede hacer con ellos algo mas alla de la sig-
nificacion. Este vaciamiento es lo que permite agujerar el lenguaje
mismo, servirse de los equivocos, saberse fruto del malentendido,
del equivoco mismo. Se piensa con los significantes y estos llevan
por la via de la evidencia (en tanto evocan sentido en el mundo) pero

4 Laurent, Eric, “E1 Uno solo”, op.cit., p. 80.
4 Lacan, Jacques, El Seminario, libro 23, op, cit., p. 70.

4 Ibidem. Lacan, Jacques, El Seminario, libro 23, op, cit., p. 70. La nota de traduccion,
respecto de la palabra Jouis-sens, dice: J'ouis-sens (yo oigo sentido) es homoéfono de
jouissance (goce).

204

DERRIDA <> LACAN ¢(DE QUE ESCRITURA SE TRATA? CLAUDIA GONZALEZ AJA

una vez esa evidencia es vaciada, cuando los significados ya no son
evidencia de nada, es que se puede sostener el sinsentido en juego ya
que ese vaciamiento del sentido conlleva también un vaciamiento
o aligeramiento del goce que esta en el sentido mismo. Para decirlo
de otra manera, cuando se sabe algo a cerca del propio goce y esto
se asume, cuando el sentido se presenta ya no como una evidencia
sino como una posibilidad mas entre otras, entonces el goce por ese
sentido se agota, se vacia y se hace lugar a otra cosa. Asi, lo real del
sintoma no puede ser tratado solo por el sentido, sino que este nece-
sita otra via que, apoyada en el pensamiento a manera de “[s]e pien-
sa contra un significante. Este es el sentido que he dado a la palabra
apensamiento. Uno se apoya contra un significante para pensar”,*
pasa a una ldgica de “suturas y empalmes”! de los tres registros.

Los tiempos a los que me refiero son los que marca Eric Laurent
con relacion al cuerpo, el goce y el saber. En el primero situa la
emergencia de goce en el cuerpo del parlétre. En el segundo tiempo
se encuentra que este primer tiempo intenta pasar al decir y no pue-
de. El tercero es el tiempo del saber que se extrae de los otros dos.
Los detallaré un poco mas.

Primer tiempo: el cuerpo como lugar donde se inscribe el goce
antes que el estadio del espejo, ese momento sin mirada, antes de
que surja el cuerpo como imagen y el intento del sujeto por identi-
ficarse a ella. Es la inscripcion del rasgo de goce, el traumatismo de
la lalengua que deja un agujero simbolico para el parlétre, es decir
un acontecimiento al que las palabras no alcanzan, no cubren. Al
respecto, Laurent dice “[pJrimero hay una emergencia de goce, un
‘eso se siente’ que es traumatismo, impacto de goce que se escribe
como sintoma en la superficie del cuerpo abarrancada por las nubes
significantes”.5?

Segundo tiempo: el parlétre intenta pasar “eso que se siente” al
decir. Sus palabras y el camino que ellas recorren, todo su discurso
es producido por esa letra de goce que quedo inscrita en el tiempo
uno. Su sintoma viene de ahi también, por tanto, el sentido que le
da también responde a esto. Todas sus maneras de decir el “eso se

0 Ibid., p. 153.
st Ibid., p. 71.

52 Laurent, Eric, El reverso, op. cit., p. 75.

205



Ideas'?, revista de filosofia moderna y contemporénea #12 NOVIEMBRE DE 2020 - ABRIL DE 2021

siente”, de intentar atrapar ese primer momento que, por el goce,
inaugurd su inconsciente, son fallidas, no llegan a decirlo del todo.
El parlétre entonces esta siempre errando y fallando en eso pues se
trata de que “cuando la palabra pasa al decir, vendran los efectos de
significante [...] una palabra pasa al decir, que no puede atrapar el
tiempo primero sin equivoco, por lo tanto, sin saberlo, la captacion
del trauma estara siempre marcada por el hiato irreductible entre
escritura y palabra que sostiene la existencia de los equivocos”.>

Tercer tiempo: el tiempo del saber algo sobre eso que “se siente”
y no puede ser pasado al decir. Momento de saber que estos dos ele-
mentos —si se nos permite llamarles asi- son tan heterogéneos que
no se puede recuperar el primero a través del segundo o que el se-
gundo no puede decir nada cabal sobre el primero. El parlétre se de-
duce entonces como equivoco, el sentido se agota y un saber unido a
lo real, que lo trata y lo regula surge a partir de los equivocos de la
lalengua. El tiempo del saber, segan Laurent, “So6lo puede deducirse
en el a posteriori de los equivocos de la palabra. Cuando uno habla
con su cuerpo, es importante advertir que lo hace sin saberlo”.>*

Se ve pues que lo escrito esta siempre presente en la palabra, en el
sintoma, en el cuerpo. Que hace falta la palabra para llegar a saber
que hay algo que no se puede decir y que, una vez llegado ese punto,
ese momento de franqueamiento, los equivocos permiten al parlétre
habitar el lenguaje y su cuerpo de otra manera. Una que quizds sea
menos dolorosa o tal vez con un goce que se hace mads ligero porque
se vuelve posible regularlo a partir de la escritura de lo que se llama
castracion. Es decir, castracion del sentido. Un basta al sentido que
tiende a inflar y a taponar, que es goce en si mismo.

De esta manera, servirse del pensamiento, de las elaboraciones,
del sentido mismo, pero también de los equivocos y los agujeros en
el tejido simbolico para concluir en un “eso no significa nada” (es
decir que el acontecimiento primero no tiene ningun sentido en par-
ticular, segun lo expuesto en esta investigacion) permite trazar cla-
ramente la diferencia entre lo que puede representarse y lo que no,
entre el dicho y la escritura, permite tomar el lenguaje a nivel de la
escritura, y hacer algo con eso. Esto implica las tres consistencias

53 Ibidem.

54 Ibidem.

206

DERRIDA <> LACAN ¢(DE QUE ESCRITURA SE TRATA? CLAUDIA GONZALEZ AJA

como homogéneas, al mismo tiempo que irreductibles, en las que La-
can insiste en su ultima ensefianza: Real, Simbolico e Imaginario: %

Esta escritura de tres consistencias, R, S e Ile permite a Lacan no
solo conservar el significante, sino también reforzar la separa-
cién entre “lo que se modula en la voz”; la “palabra fénica” y la
escritura como “hacer”. Esta escritura serd soporte que permite
pesar contra. El pensamiento esta del lado de la representacion,
de la imagen, mientras que la escritura es notacion de lo que no
tiene representacion. En este sentido, la escritura es adecuada
para la notacion del agujero sin imagen.5¢

Sin embargo, hay sujetos que no necesitan saber sobre su goce, no
les hace falta pasar por este recorrido analitico para poder sostener
el sinsentido, lo real que les concierne. Es el caso de los artistas que,
con el artificio que ya es su arte, saben -muchas veces sin saberlo-
hacer con él un borde a lo insoportable de lo real, del trazo de goce
en el cuerpo.

5% Los tres registros, tres consistencias que elabora Lacan, Real Simbdlico e Imaginario,
son trabajados en el libro Los nombres indistintos de Jean-Claude Milner, sobre todo en
el primer capitulo titulado “R, S, I”, en donde es esclarecedor y de ellos, dice: “Hay tres
suposiciones. La primera, o mds bien la suposicién uno, pues ya es excesivo darles un
orden, es que, por arbitrario que sea, hay: Proposicién thética con no més contenido
que su planteamiento mismo; gesto de corte sin el cual no hay nada que haya. Se
nombrard esto real o R. Otra suposicion, llamada simbélica o S, es que hay lalengua,
suposicién sin la cual nada, y singularmente ninguna suposicién, podria decirse. Otra
suposicién, por ultimo, es que hay semejante, donde se instituye todo lo que forma lazo:
esloimaginario o I.” (p. 9)

56 Laurent, Eric, El reverso, op. cit., p. 151.

207



Ideas'?, revista de filosofia moderna y contemporénea #12 NOVIEMBRE DE 2020 - ABRIL DE 2021

Bibliografia

Attié, Joseph, Entre le dit et l'écrit. Psychanalyse & écriture poétique, Paris,
Editions Michéle, 2015.

Cevasco, Rithée, “La letra, una via hacia lo real” en Pliegues, Revista de la
Federacion de Foros del Campo Lacaniano en Espafia, N° 4, 2013, pp.
159-73.

Cottet, Serge, “Acerca de Esquizografia, la psicosis y la lengua” en Freudia-
na, N° 80, 2018, pp. 101-108.

Derrida, Jacques, De la gramatologia, trad. Oscar del Barco y Conrado Ce-
retti, México, Siglo XXI, 1994.

---, Mdrgenes de la filosofia, trad. Carmen Gonzdlez Marin, Madrid, Cate-
dra, 1994.

---, Posiciones, trad. Manuel Arranz, Valencia, Pre-textos, 2014.

Esqué, Xavier, “Acerca de la interpretacion inolvidable” en Lacaniana, 25,
2018, p. 133.

Fuentes, Araceli, El misterio del cuerpo hablante, Barcelona, Gedisa, 2016.

Lacan, Jacques, El Seminario, libro 20, Aun, trad. Diana Rabinovich, Del-
mont-Mauri y Julieta Sucre, Buenos Aires, Paidds, 2004.

--- El Seminario, libro 23, El sinthome, trad. Nora A. Gonzalez, Buenos Aires,
Paidés, 2008.

--- “Lituratierra” en Otros escritos, Buenos Aires, Paidds, 2012, pp. 19-29.

--- “La tercera” en Intervenciones y textos 2, Buenos Aires, Manantial, 2008,
pp. 73-108.

--- “Conferencia en Ginebra sobre el sintoma” en Intervenciones y textos 2,
Buenos Aires, Paidds, 2007, pp. 115-144

Laurent, Eric, El reverso de la biopolitica, trad. Enric Berenguer, Buenos
Aires, Grama, 2016.

--- “E1 Uno solo” en Freudiana, 83, 2018, pp. 73-88.
Major, René, Lacan avec Derrida, Paris, Flammarion, 2001.

Miller, Jacques-Alain, “La causa lacaniana” en Freudiana, 67, 2013, pp. 11-
22.

208

DERRIDA <> LACAN ¢(DE QUE ESCRITURA SE TRATA? CLAUDIA GONZALEZ AJA

--- “Leer un sintoma” en Blog de la Asociacion Mundial de Psicoandlisis
[en linea], 2011. Consultado el 02/07/2019. URL: http://ampblog2006.
blogspot.com/2011/07/leer-un-sintoma-por-jacques-alain.html

--- “La palabra que hiere” en Lacaniana, 25, 2018, pp. 23-26.

Milner, Jean-Claude, Los nombres indistintos, trad. Irene Agoff, Buenos Ai-
res, Manantial, 1999.

Nancy, Jean-Luc, Corpus, trad. Patricio Bulnes, Madrid, Arena libros, 2010.

Solano-Sudrez, Esthela, “Emparentarse a un pouate” en Freudiana, 84,
2018, pp. 87-114.

Soler, Colette, “Du parlétre”, en L'en-je lacanien, 2, 11, 2008, pp. 23-33.

209


http://ampblog2006.blogspot.com/2011/07/leer-un-sintoma-por-jacques-alain.html
http://ampblog2006.blogspot.com/2011/07/leer-un-sintoma-por-jacques-alain.html

Terontologia
saussureana:
lo que Derrida
no leyo en

el Curso de

lingtiistica
general

<

N

<

o

=y b i
AN TEAN

oy

AN

t.

I
e B

£

’\A:'} A

4

Patrice Maniglier! es.doctor en filosofia y docente de la Université Par%re. Es PATRICE MANIGLIER

autor, entre otros, de La vie énigmatique des signes. Saussure.et la naissan structura- pa— e . o
. ’ T ; . s . (UNIVERSITE PARIS NANTERRE - FRANCIA

lisme (Non & Non, Léo Scheer, Paris, 2006). Es uno de los directores de la colecciéon “Méta- \7 - ) . - J

physiqueS”de la editorial Presses Universitaires de France. RADUCCION DE MANUEL KERI

REVISION PEDRO KARCZMARCZYK

1 Sobre Patrice Maniglier, cf. la resefia de Manifiesto por un comparativismo superior en

fllOSOfla, €N este mismo numero, pp. 278-286 Recibido el 1 de agosto de 2020 - Aceptado el 1 de septiembre de 2020

210 21



Ideas'?, revista de filosofia moderna y contemporénea

RESUMEN: El presente texto es una traduccion
de un capitulo aparecido en Le moment philoso-
phique des années 1960 en France (Paris, PUF,
2011) del filésofo francés Patrice Maniglier. En
él se aborda la lectura del Curso de linglistica
general de Saussure desarrollada por Jacques
Derrida en el segundo capitulo de De la grama-
tologia. El autor propone contrastar la lectura
derrideana con la evidencia textual que se
puede hallar en los manuscritos de Ferdinand
de Saussure aparecidos luego de la publicacion
del trabajo de Derrida. La hipotesis es que estos
manuscritos revelan que los problemas tedricos
que aborda Saussure tienen su origen en la
tradicion comparatista, en la cual Derrida se ve
involucrado sin saberlo. De esta manera, el des-
cubrimiento del estructuralismo no se vincula
con el cardcter diferencial del signo, sino con

la caracterizacion del lenguaje como un objeto
cuyo ser consiste en la variacion. En otras pala-
bras, el asunto con el que se enfrenta la lingdifs-
tica saussureana no es el de la identidad y de la
diferencia, como crefa Derrida, sino el de lo uno
y lo maltiple. Pero para abordar este asunto la
nocion derridiana de archi-huella no resulta la
mads adecuada.

PALABRAS CLAVE: Derrida — Saussure - lin-
glistica — estructuralismo

#12 NOVIEMBRE DE 2020 - ABRIL DE 2021

ABSTRACT: This text is a translation of a
chapter from Patrice Maniglier (ed.) Le moment
philosophique des années 1960 en France (Parfs,
PUF, 2011) by the French philosopher Patrice
Maniglier. It considers the reading of Saussure’s
Course in General Linguistics developed by
Jacques Derrida in Of gramatology's second
chapter. The author aims to compare Derrida’s
reading with the textual evidence available in
Ferdinand de Saussure’s manuscripts found
after the publication of Derrida’s book. The
hypothesis is that these manuscripts reveal
that the theoretical problems that occupy Sau-
ssure originate in the comparatist tradition, to
which Derrida is unknowingly attached. Thus,
structuralism’s main discovery is not related to
the differential status of the sign but rather to
the characterization of language as an object
whose being consists in variation. This means
that Saussurean linguistics is not confronted, as
Derrida believed, with the issues of identity and
difference, but instead with the problem of the
one and its relation with the multiple. In order to
account for this problem, the Derridean notion
of arche-trace is not the best fitted.

KEY WORDS: Derrida - Saussure - linguistics -
structuralism

I ntentaremos aqui leer un texto donde lo que esta en cuestion es pre-
cisamente la lectura —un texto que se presenta incluso como una
defensa y una ilustracion de una cierta prdctica de la lectura filosofi-
ca: se trata del capitulo II de De la gramatologia de Jacques Derrida, el
cual propone una lectura del capitulo VI de la introduccion del Curso
de lingtiistica general, donde Saussure considera a titulo preliminar la
cuestion de la escritura. Derrida muestra allila singularidad e incluso
la anomalia de este capitulo en el seno del dispositivo conceptual esta-
blecido por el Curso. Ve en el mismo el sintoma de un problema que “la
aventura estructuralista” (como la ha denominado Barthes) revela y
deja escapar en un mismo movimiento.

Considero que estas paginas de Derrida son esenciales para com-
prender aquello que hace de los afios sesenta un auténtico momento
filosofico. No, sin embargo, debido a que este capitulo haya sido con-
siderado durante mucho tiempo como aquel que opero el pasaje desde

212

TERONTOLOGIA SAUSSUREANA: LO QUE DERRIDA NO LEYO EN EL CURSO DE LINGUISTICA ... PATRICE MANIGLIER

el “estructuralismo” al “postestructuralismo”, desde las “filosofias de
la estructura” a las “filosofias de la diferencia”. Pues lo que tiene de
mas caracteristico es mas bien la manera en la cual pone en evidencia
ese movimiento oscilante que anima de manera esencial al “estructu-
ralismo”: comprender la apuesta filosdfica de las investigaciones aso-
ciadas a este movimiento en las ciencias humanas y, en primer lugar,
en la linguistica, exige poner de manifiesto una suerte de exceso de su
descubrimiento respecto de los recursos conceptuales con los cuales la
misma se expresaba. Se hace posible, de este modo, apresar el punto
de inestabilidad mas esencial de esta década, aquello que la unifica
al dividirla no solamente en diferentes fases histdricas, sino también
en diferentes tentativas disyuntas. Un momento filoséfico no podria
ser simplemente una época a la cual podriamos definir por un cierto
numero de tesis o de presupuestos; es siempre la apertura de un pen-
samiento que solicita incesantemente ser recuperado, y que solo puede
ser recuperado al ser renovado. De esta repeticion creadora, que fue
por lo demds uno de los grandes objetos de los analisis estructurales,
el texto de Derrida proporciona una ilustracion paradigmatica, propo-
niendo simultaneamente una profunda interpretacion de la misma.

Para poder apresarla, sin embargo, querria confrontar el texto
de Derrida con un texto diferente que el que este ha comentado, un
texto que, de hecho, él no pudo leer, pues no habia sido publicado:
quiero hablar de las huellas relativamente fragmentarias que po-
seemos del discurso, de la ensefianza, del trabajo de Ferdinand de
Saussure, a partir de los cuales los editores del Curso de lingtiistica
general constituyeron su libro apocrifo. Aunque s6lo disponemos de
este corpus desde hace poco,! su puesta a disposicion ha provocado
ya numerosas interpretaciones nuevas del acontecimiento Saussu-
re.2 Se tratard aqui de evaluar el efecto retroactivo sobre la reinter-

1 La primera obra que brind6 una idea de las “fuentes manuscritas” del Curso de
lingtiistica general es Godel, Robert, Les sources manuscrites du Cours de linguistique
générale de F. de Saussure, Ginebra-Paris, Droz-Minard, 1957. Desde entonces se debe
sefialar sobre todo la edicién critica de Rudolf Engler (Saussure, Ferdinand, Cours
de linguistique générale (tome 1) , Wiesbaden, Otto Harrassowitz, 1967 y Saussure,
Ferdinand, Cours de linguistique générale (tome 2), edicion critica de Rudolf Engler,
Wiesbaden, Otto Harrassowitz, 1974) y la publicacion de textos recientemente
descubiertos en Saussure, Ferdinand, Ecrits de linguistique générale, Paris, Gallimard,
2002 [Escritos sobre lingtiistica general, trad. de Clara Ubaldina Lorda Mur, Barcelona,
Gedisa, 2004] y en Bouquet, Simon (dir.), Saussure, Paris, Editions de I’'Herne, 2003.

2 Cf,entre muchos otros, Bouquet, Simon, Introduction a la lecture de Saussure, Paris, Payot
& Rivages, coll. «Bibliotheéque scientifique Payot», 1997 ; Bouquet, Simon, Saussure, op.
cit. ; Fehr, Johannes, Saussure entre linguistique et sémiologie, trad. fr. Pierre Caussat,

213



Ideas'?, revista de filosofia moderna y contemporénea #12 NOVIEMBRE DE 2020 - ABRIL DE 2021

pretacion de los afios sesenta.

Evidentemente, al proponer esta lectura tengo presente las adver-
tencias sobre la naturaleza misma del texto que estan en el corazon
del capitulo de Derrida. No deseo tanto discutir la lectura de Derrida
como comprender un movimiento que la envuelve al mismo tiempo
que ella lo produce sin necesariamente comprenderlo bien, un mo-
vimiento que viene de mas lejos que ella y que toma también otras
formas. En resumen, deseo comprender algo del momento filoséfico
de los afios sesenta, que yo caracterizaria de buen grado asi: como
la infatigable tentativa por reescribir el libro que Saussure mismo,
por razones esenciales, no pudo escribir. Situar la deconstruccion
en la escritura interminable de este libro imposible es comenzar
este trabajo de relectura de los afios sesenta, del cual me parece que
tenemos necesidad hoy en dia, para buscar alli el epicentro siempre
activo de la pregunta que este momento nos dirige.

1. Deconstruir, dice él

De la gramatologia se abre con la discusion de una hipotesis: la de
una ciencia de la escritura, y de su relacion eventual con el proyec-
to de constituir al lenguaje en el objeto de una ciencia positiva, tal
como se supone que fue expuesta por Ferdinand de Saussure en el
Curso de lingtiistica general. Este ultimo intenta €l mismo mostrar
que este proyecto, el proyecto lingtiistico, encuentra su condicion de
posibilidad en su inscripcion en el seno de un proyecto mas vasto,
el de la semiologia, definida como la “ciencia de la vida de los sig-
nos en la vida social”. Es sabido que, sin embargo, Derrida detecta
inmediatamente una paradoja: la escritura, lejos de ofrecerse a la
semiologia como un objeto tedrico natural, aparece como un objeto
devaluado, secundario, incluso perturbador: el verdadero objeto de
las ciencias del lenguaje seria el lenguaje hablado. Aun mas, la ora-
lidad constituiria lo real del lenguaje, su zocalo ontoldgico, y la es-
critura funcionaria como un representante usurpador que termina
por hacerse pasar por aquello que él representa.

Paris, PUF, 2000; Utaker, Arild, La Philosophie du langage, une anthropologie saussurienne,
coll. «Pratiques théoriques», Paris, PUF, 2002; Maniglier, Patrice, La Vie énigmatique des
signes. Saussure et la naissance du structuralisme, Paris, Léo Scheer, 2006.

214

TERONTOLOGIA SAUSSUREANA: LO QUE DERRIDA NO LEYO EN EL CURSO DE LINGUISTICA ... PATRICE MANIGLIER

Derrida relee complacido el capitulo de Saussure para poner en
evidencia allila verdadera condena de la escritura a la cual el maes-
tro de Ginebra procederia con acentos de predicador calvinista. Por
una parte, la escritura perjudica al estudio cientifico de la lengua,
porque en tal caso los lingiistas ya no estudian la cosa en forma di-
recta, sino su “imagen”.? Pero, por otra parte, ella corrompe al objeto
mismo, al modificar la evolucion de la lengua, cuando los sujetos
hablantes se ponen a decir una palabra tal como esta se escribe.
Asi, Lefévre, que tiene una ortografia erudita Lefebvre, termina por
leerse Lefébure,* o vingt acaba por pronunciarse haciendo sonar la ¢
final, lo cual nos parece natural hoy en dia, pero es el resultado de
una reforma ortografica. Saussure califica estos fenomenos de “pa-
tolégicos” y “teratologicos”, en el sentido de que presentan casos de
evolucion fonética que no siguen para nada las leyes de la evolucion
de la fonética histdrica: mientras que se pueden exponer las muta-
ciones fonéticas generales que llevan a pasar, por ejemplo, de caba-
llus a cheval, no hay ninguna razon inmanente a la lengua hablada
para que le faber devenga lefébure.

Derrida no se demora en el hecho de que esta doble argumenta-
cion parece en verdad estar en contradiccion consigo misma, porque
después de todo, el hecho de que la escritura intervenga en la his-
toria misma del lenguaje, prueba suficientemente que tiene sentido
tomarla en cuenta en el estudio de este ultimo. Le interesa mas pro-
fundamente el hecho de que los motivos de esta puesta en cuaren-
tena que Saussure profesa parecen entrar en contradiccion directa
con la definiciéon misma del signo que construye en otra parte. En
efecto, s6lo puede ser en nombre de una concepcion preestructura-
lista del signo, la cual quiere que la escritura represente la palabra a
titulo de “imagen”, que Saussure procede a su condena. Se produce
desde entonces un movimiento que pronto devendra el ejemplo ca-
nonico de todo proceso deconstructivo.® Se trata de mostrar que este
objeto derivado que es la escritura funciona en realidad, en otro
nivel, como el modelo originario que permite hacer de la propia len-

3 Saussure, Ferdinand, Cours de linguistique générale, Paris, Payot, 1972 [1916] [Curso
de lingtiistica general, trad. Amado Alonso, Buenos Aires, Losada, 2012] (en adelante
abreviado CLG), p. 51 [trad. cast., p. 88]; ¢f. también ibid., p. 55 [trad. cast., p. 91].

4 CLG, pp. 53-54 [trad. cast., p. 90].
5 Cf Derrida, Jacques, Positions, Paris, Les Editions de Minuits, 1972, pp. 56-58.

215



Ideas'?, revista de filosofia moderna y contemporénea #12 NOVIEMBRE DE 2020 - ABRIL DE 2021

gua hablada un objeto tedrico. No solamente, en efecto, es siempre la
letralo que Saussure ofrece como ejemplo de signo;® no solamente la
semiologia tiene sentido a condicion de que la lengua sea, como dice
Saussure, “comparable” a la escritura y a otros sistemas de signos;
sino que, mas profundamente, la afirmacién del caracter en ulti-
ma instancia “formal”, “algebraico” y “de ningun modo fonico” de
la lengua muestra que solamente a condicion de considerarla como
una suerte de escritura los fonemas linguisticos pueden ser consti-
tuidos como objetos de una ciencia rigurosa. El error de los linguis-
tas, segun Saussure, consiste en no haber visto que la lengua no se
confunde con la sustancia fonética o acustica, no haber visto que, en
la parte “significante” del lenguaje, hay una dimension inmaterial
0, como él mismo lo dice, “incorpdrea”, y que las unidades de la len-
gua no deben ser definidas en términos positivos, como tipos empi-
ricos de sonidos, sino como términos opositivos cuya realizacion en
tal o cual sustancia (grafica o acustica o articulatoria o gestual, etc.)
aparece a partir de entonces como contingente. De hecho, es preci-
samente este programa el que dard lugar a toda la fonologia estruc-
tural, de la cual se puede pensar, justamente, que fue la verdadera
demostracion de la fecundidad tedrica de las hipotesis de Saussure.’

Pero Derrida no se detiene alli. Quiere mostrar que este concep-
to de escritura define al objeto de la ciencia de los signos al mismo
tiempo que, por las mismas razones, no puede mas que sustraer-
se constantemente de ella. Es toda la apuesta de la notable lectura
que hace de Hjelmslev y de los trabajos del circulo de Copenhague,
que constituyen la culminacion mas sistematica del proyecto saus-
sureano de constituir la lengua como pura “forma”, independiente
de toda sustancia. De hecho, Hjelmslev asume tranquilamente que
no hay ningun primado de la oralidad sobre la escritura, y que ésta
debe ser un objeto de estudio autonomo para el semiologo. Pero De-
rrida hace notar que la escritura no puede ser concebida como deri-
vada de la oralidad, ni como completamente independiente de ella,
pues ella es mds bien la condicion de la misma: hay una dimension
gramatica en el habla (parole), si es cierto que esta ultima se encuen-
tra constituida por puras puntuaciones diferenciales. Si no hay que

6 CLG, p. 165 [trad. cast., p. 222].

7 Cf. Milner, Jean-Claude, Le périple structurel. Figures et paradigmes, Paris, Editions du
Seuil, 2002 [El periplo estructural, trad. de Irene Agoff, Buenos Aires, Amorrortu, 2003].

216

TERONTOLOGIA SAUSSUREANA: LO QUE DERRIDA NO LEYO EN EL CURSO DE LINGUISTICA ... PATRICE MANIGLIER

seguir definiendo al signo por la propiedad de reenviar a una cosa
(el signo como nomenclatura), sino por el conjunto de las diferencias
por las cuales se opone a otros signos horizontalmente, entonces se
ve que el signo es siempre no solamente un significante de signifi-
cante 1o cual corresponde ya a una definiciéon bastante intuitiva
de la escritura-, sino incluso una pura marca posicional: el signo es
huella instituida de una diferencia a realizar, volviéndose desde en-
tonces relativamente contingentes los términos positivos que seran
distinguidos. Como prueba de ello, la r francesa puede ser pronun-
ciada de manera fuerte o de manera gutural, y ello no hace perder
la diferencia interviniente. Hablar una lengua es disponer de un tal
sistema de huellas, y no otra cosa.?

Todo ocurre entonces como si hiciera falta tener ya una cierta
relacion con la posibilidad de la escritura, en el sentido de la hue-
lla pura, para poder hablar. Pero, en tal caso, hace notar Derrida,
esta nocion de escritura no podria ser confundida con los sistemas
graficos inventados por los humanos en relacién a su actividad lin-
guistica. Ella no es tanto un concepto empirico como un concepto
trascendental (o, mas exactamente, cuasi trascendental, dado que
solo puede funcionar como origen al negar sin cesar la posibilidad
de un origen, al hacer de la estructura de reenvios el origen mismo
del lenguaje y del sentido). Es para designar esta situacion de la es-
critura que Derrida introduce el concepto de archi-escritura o de
archi-huella. En efecto, la huella no es una cosa que tendria una rela-
cion con otra cosa, siendo la impresion del pie de Viernes una cosa en
la arena, y el cuerpo de Viernes una cosa distinta. Es la manera en la
cual Viernes se ausento de la playa (o mas precisamente de cada una
de las superficies de la playa donde su pie se poso) lo que constituye
su huella sobre la arena. La estructura fenomenoldgica de un objeto
semejante es ya compleja. Pero ella es aun mas radical en el caso del

8 Pensamos aqui en una nota manuscrita de Saussure recientemente descubierta y que
Derrida no podia conocer: “Paseando, sin decir nada, hago una marca en un arbol,
como por distraccion. La persona que me acompafia conserva la idea de esta marca
y es indiscutible que inmediatamente le asocia dos o tres ideas mientras que yo no
tenia otra idea que tomarle el pelo o divertirme. Toda cosa material es ya para nosotros
signo: es decir, una impresién que asociamos a otras, pero la cosa material parece
imprescindible. La unica particularidad del signo lingiiistico es que produce una
asociacion mas precisa que cualquier otro signo y tal vez se comprenda que tenemos
ahila forma mas perfecta de asociacion de ideas, que no puede realizarse mas que en
un soma convencional” (Saussure, Ferdinand, Ecrits de linguistique, op. cit., p. 115 [trad.
cast., pp. 110-111)).

217



Ideas'?, revista de filosofia moderna y contemporénea #12 NOVIEMBRE DE 2020 - ABRIL DE 2021

lenguaje, puesto que en este caso podemos e incluso debemos hacer
abstraccion de la “substancia” para determinar estas huellas: es la
manera en la cual se ausentan las palabras “bain” y “main” y “lin” lo
que constituye la palabra “pain” y viceversa. Por lo tanto, los signos
linguisticos son necesariamente, para el estructuralismo, huellas
de huellas. Derrida ve todavia una prueba suplementaria de ello en
la definicion del significante como “impresion psiquica del sonido”,
e incluso como huella cerebral.’ Parece entonces que el dispositivo
conceptual de Saussure reposa sobre una suerte de circulo, donde la
nocion de escritura interviene dos veces: por primera vez en el sen-
tido clasico, empirico, de sistema de notaciones graficas; por segun-
da vez en el sentido trascendental de huella originaria. El concepto
de archi-huella, que algunos han encontrado incomprensible,’® no
tiene otra intencion que la de llamarnos la atencion sobre esta do-
ble posicidn, o este doble juego, de la nocidon de huella. Se vuelve
a encontrar aqui el movimiento ya operante en el comentario que
Derrida proponia de El origen de la geometria: 1a escritura no puede
ser simplemente un objeto de ciencia, en la medida en que ella es
también la condicion de la ciencia misma.

Parece asi que el estructuralismo linguistico, segun Derrida, pro-
duce un objeto tedrico (la entidad diferencial y opositiva de la len-
gua) que excede los recursos conceptuales de la metafisica conven-
cional, dado que efectivamente instala algo asi como una estructura
de remision sin término primero ni resultado final. Pero, al mismo
tiempo, recubre esta “monstruosidad” metafisica bajo el concepto
mismo de “signo”, buscando con ello algo asi como una unidad in-
mediata de sonido y de sentido, de la palabra y del pensamiento.
La condena de la escritura seria, a la vez, un sintoma de este recu-
brimiento de su propio descubrimiento por parte de Saussure, y un
recurso para ponerlo en evidencia, a riesgo de pasar por formulacio-
nes paradojicas tales como: en el origen era el no-origen...

Se han formulado diferentes objeciones al programa filoséfico
de Derrida. Algunos han visto en él simplemente una repeticion de
un motivo hermenéutico clasico, aquel que hace del caracter inal-

9 Sepodria agregar la idea de que la lengua es un “tesoro” y un “residuo”. Cf. Maniglier,
Patrice, La vie énigmatique, op. cit., pp. 204-213.

10 Cf. Harris, Roy, Saussure and his interpreters, Edimburgo, Edinburg University Press,
2003, pp. 171-188 (“Derrida’s Saussure™).

218

TERONTOLOGIA SAUSSUREANA: LO QUE DERRIDA NO LEYO EN EL CURSO DE LINGUISTICA ... PATRICE MANIGLIER

canzable del sentido una propiedad esencial de este ultimo. Es por
el hecho de que no podemos asignar un sentido, que hay sentido,
como algo continuamente reanudado, continuamente reformulado.
Todo fendmeno de sentido supondria esta apertura esencial. Un sen-
tido que pudiera ser encontrado efectivamente, dejaria de poseer
sentido. Para que haya sentido, es necesario que siempre haya mas
sentido, un “sentido detras del sentido” como decia Lévi-Strauss a
proposito de Ricoeur. Esto equivale a decir que el sentido es ideal, en
el sentido de Kant o de Husserl. Pero de este modo no se comprende
el desplazamiento que opera aqui Derrida: no hace falta buscar el
origen de los signos en la idealidad del sentido sino, por el contrario,
buscar en la ontologia misma del signo el origen de la idealidad mis-
ma del sentido: es debido a que todo signo es la huella de una huella
que el sentido es ideal. Considero que esta inversion es esencial y
profundamente fiel a la inspiracion saussureana: la filosofia debe
aceptar que los verdaderos problemas no estén alli donde ella los ha
buscado siempre, en una especulacion sobre la naturaleza del senti-
do, sino en estos fendmenos en apariencia tan modestos que atafien
al tipo de objeto percibido que es el signo.™

Otros han acusado a Derrida de extraer consecuencias metafisicas
atronadoras de un fenémeno lingtiistico que no reclama tanto: silos
fonemas son puramente diferenciales y opositivos, es porque tienen
por funcién diferenciar las significaciones. Estas no constituyen, en-
tonces, entidades puramente diferenciales y no plantean ningun pro-
blema ontoldgico extraordinario.!? Pero me parece que Derrida esta
aqui mucho mas proximo que sus censores de las apuestas metodo-
légicas y empiricas de la linguistica. Pues ellos tendrian razon si el
significado no fuera tan diferencial y opositivo como el significante.
Ahora bien, la hipotesis de Saussure es precisamente que si lo es, y
toda una semantica estructural ha sido construida sobre esta hipote-
sis.’® Cuando digo “metro” tengo presente ante la mente imagenes de
alguna cosa solo porque este difiere de tren, de la misma manera que
autobus difiere de camion, o ruta de camino. Ciertamente esta es una
hipotesis empirica particular, y ciertos linguistas, incluso “estructu-

1 Cf. Maniglier, Patrice, La vie énigmatique, op. cit.

2 Cf. Pavel, Thomas, Le Mirage linguistique. Essai sur la modernité intellectuelle, Paris, Les
Editions de Minuit, coll. “Critique”, 1988.

13 Cf. Rastier, Francgois, Sémantique interprétative, Paris, PUF, 1987.

219



Ideas'?, revista de filosofia moderna y contemporénea #12 NOVIEMBRE DE 2020 - ABRIL DE 2021

ralistas”, la rechazan, Jakobson y Martinet, para empezar. Pero es la
razon por la cual es posible decir, de estos ultimos, que no son estruc-
turalistas, sino funcionalistas: para ellos el lenguaje es, en el fondo,
un instrumento. No lo es sin embargo para Saussure y, en lo que a él
le concierne, parece exacto decir que los signos son entidades posi-
tivas constituidas unicamente por la correlacidon de diferencias, en
fin, de huellas, es decir, de huellas de huellas, es decir, de entidades
respecto de las cuales cierta concepcion del ser (como presencia) ten-
dra dificultades para dar cuenta.

¢Como comprender, en tal caso, la insistencia de Saussure sobre
la “monstruosidad” de la escritura? ;No debiera él reconocer en ella
la monstruosidad de la lengua e incluso del signo en general? Sin
ninguna duda, y esto es precisamente lo que hace, como vamos a
mostrar en lo que sigue.

2. La escritura y el escandalo metafisico del lenguaje segun
Saussure

Sabemos hoy que los editores del Curso alteraron profundamente la
estructura de las lecciones. Transformaron en exposicion dogmati-
ca, axiomatica y fundacional lo que era para Saussure un proceso
critico, partiendo de la practica efectiva de los lingtuistas (“mostrar
al linguista lo que hace”, decia Saussure en una célebre carta a Mei-
llet) —practica que no es otra que la del comparatismo- para poner
de manifiesto el caracter problematico del objeto mismo que ellos
produjeron (“mostrar para ello qué especie de objeto es la lengua”,
decia la misma carta). Para comprender la situacion de las obser-
vaciones de “linguistica general” de Saussure, es necesario recor-
dar que él fue formado en Leipzig en los afios 1870 en el momento
del apogeo del movimiento de los “neogramaticos”. Estos ultimos
esperaban regularizar en cierto modo el status epistemologico de
la linguistica para hacer de la misma una ciencia de observacion y
de induccion como las otras. Sus datos observables no serian otros
que las maneras individuales de hablar, y el cambio se explicaria
por las coacciones fisiologicas y psicologicas que se ejercen sobre
los sujetos hablantes. Se oponian asi a la hipostasis de la lengua en
vigor entre sus predecesores (en particular August Schleicher y Max
Miller) quienes a partir del hecho de que las lenguas evolucionan

220

TERONTOLOGIA SAUSSUREANA: LO QUE DERRIDA NO LEYO EN EL CURSO DE LINGUISTICA ... PATRICE MANIGLIER

de manera regular sin que los sujetos hablantes se den cuenta de
ello, creian poder concluir la idea de que ellas constituian una espe-
cie de organismos espirituales supra-individuales. Todo el proyecto
de Saussure se inscribe contra esta normalizacion de la linguistica.
Ninguno mas que él ha tenido conciencia de la aberracion que cons-
tituia la lengua misma, él que escribia: “Quienquiera que pose el pie
sobre el terreno de la lengua puede decirse que es abandonado por
todas las analogias del cielo y de la tierra”.!* Se trata para €l de po-
ner en evidencia el verdadero escandalo filosofico que los lingtistas
descubrieron sin asumirlo ni incluso percibirlo.

Contrariamente a lo que se ha querido creer en los afios sesenta,
la reflexion sobre “el objeto de la lingtiistica” no depende de “ruptura
epistemologica” alguna: esta reflexion no pretende ser axiomatica sino
problemditica, y concierne de hecho a eso que nosotros denominaria-
mos ontologia: se trata de mostrar que un descubrimiento positivo ex-
cede los recursos conceptuales disponibles para caracterizar el género
de ser de los objetos sacados a la luz o producidos a través de una prac-
tica tedrica. Las notas manuscritas de Saussure son particularmente
explicitas sobre este punto. Se habla sin cesar de “ser”, de “entidad”, de
“esencia”, de “substancia”, etc. Cuando Saussure dice estar “muy lejos
de querer hacer metafisica”, es para mostrar mejor que es el lenguaje
mismo el que lo fuerza a plantear estas cuestiones:

Sinome equivoco, en otros &mbitos se puede hablar de los diferen-
tes objetos contemplados, si no como de cosas que existen, al menos
como cosas que resumen cualesquiera cosas o entidades positivas
que puedan formularse de otro modo (a menos, quizd, que se lle-
ven los hechos hasta los limites de la metafisica o de la cuestion del
conocimiento, de lo que aqui, por supuesto, hacemos abstraccion);
en cambio, parece que la ciencia del lenguaje esté situada aparte:
porque los objetos que tiene delante no tienen jamads realidad en si
mismos, o aparte de los otros objetos que se han de considerar; no
tienen absolutamente ningun substrato de existencia fuera de su
diferencia o DE LAS diferencias de toda clase que la mente puede
unir a LA diferencia fundamental (pero cuya diferencia reciproca
constituye toda la existencia de cada uno de ellos): pero sin que se
salga por ninguna parte de este dato fundamentalmente negativo
para siempre de la DIFERENCIA de dos términos, y no de las propie-
dades de un término.'

14 Saussure, Ferdinand, Ecrits de linguistique, op. cit., p. 220 [trad. cast., p. 196].
15 Ibid, p. 65 [trad. cast., pp. 67-68]; cf. también p. 82 [trad. cast., pp. 83-84].

221



Ideas'?, revista de filosofia moderna y contemporénea #12 NOVIEMBRE DE 2020 - ABRIL DE 2021

Se ve bien que el asunto no es solamente “Ontico”, por hablar
como Heidegger, es decir, que no se trata solamente de calificar
correctamente 1o que depende del lenguaje y lo que no depende
del mismo, sino que es “ontoldgico”, es decir, que implica una re-
apertura de la cuestion misma del ser, del hecho de la extranjeria
de un “ente” singular, puesto en evidencia por una ciencia parti-
cular. Parece entonces que el proyecto general de Saussure tiene
mucho que ver con el del propio Derrida: mostrar el exceso de un
descubrimiento positivo sobre la conceptualidad metafisica que
intenta esconderlo.

Ahora bien, resulta que, en los tres cursos, las reflexiones
sobre la escritura forman parte de este movimiento critico y
sOlo pueden ser comprendidas en este contexto. Se trata aun de
mostrar que hay un “problema” en cuanto a lo que constituye
los datos mismos de la linguistica, es decir, las “unidades” y las
“identidades” que operan en el lenguaje. Saussure se inscribe en
un doble rechazo: por una parte, a creer que las escrituras alfa-
béticas nos proporcionan un analisis correcto del flujo linguis-
tico (como lo hacian Bopp o Grimm al hablar de “letras” para
designar los elementos sobre los cuales operan las mutaciones
fonéticas); por otra parte, a creer que seria posible ubicarse
frente a los actos de habla individuales y observarlos con toda
neutralidad para encontrar alli unidades e identidades dadas.
Invirtiendo el orden de presentacion de las lecciones, las cuales
iban desde la practica de la linguistica (indo-europea) hasta la
exposicion de los problemas filosoficos que ellas ocasionan, los
editores oscurecieron el sentido de las observaciones sobre la
escritura. Mas grave aun, ellos las separaron de la critica de la
fisiologia fonética, a la cual estaban intimamente asociadas tan-
to en el primer curso como en el tercero. Ahora bien, la critica
de la escritura solo tiene sentido a condicion de ser acompafiada
por la critica de la utopia de una observacion directa del lengua-
je hablado, es decir, de la idea misma de fonética.

Esta critica se puede resumir de la manera siguiente. Saussure
muestra que la observacion de las acciones articulatorias no nos pro-
porciona ninguna unidad: el flujo articulatorio es, si no continuo, por
lo menos articulado de una manera que no tiene nada que ver con las
unidades que percibimos:

222

TERONTOLOGIA SAUSSUREANA: LO QUE DERRIDA NO LEYO EN EL CURSO DE LINGUISTICA ... PATRICE MANIGLIER

Si se pudieran reproducir por medio del cinematégrafo todos los
movimientos de la boca y de la laringe que ejecutan una cadena
de sonidos, seria imposible descubrir divisiones en esa secuen-
cia de movimientos articulatorios: no se sabe dénde comienza
un sonido y donde acaba otro.

El fonetista solo tendra algo para describir si se sale del dominio de
lo estrictamente observable, y se fia al “juicio del oido”, el unico que
le proporciona unidades. Estas unidades, sin embargo, no son sonidos
concretos, a los cuales haria falta analizar desde el punto de vista de
su sustancia fisica, sino “impresiones acusticas”, es decir, puros efectos
cualitativos, sensaciones espirituales inducidas, como se sabe, por su
asociacion con un “concepto”. En fin, son entidades de lengua. La con-
secuencia que se deriva es la siguiente: no es posible prescindir de la
hipdtesis de la lengua para describir la actividad del lenguaje. En lugar
de decir que una lengua es una abstraccion estadistica resultante de la
imitacion de modos de hablar por diferentes individuos concretos, re-
sulta necesario decir que hablar es esencialmente hablar una lengua,
es decir, realizar puras posibilidades preexistentes a su actualizacion.
Aqui Saussure reintroduce el gran esquema de la pronunciacion que
habia condenado en su analisis de la escritura, pero para hacerlo vol-
ver a aparecer con mas fuerza: si, hablar es pronunciar una virtuali-
dad preexistente, pero no es necesario que una virtualidad tal sea un
texto escrito para que ella sea ya operativa en el lenguaje:

Tal como oimos, hablamos. Si sefiores, y jamas de otro modo que
segun la impresion recibida, pero recibida en nuestra mente y
esta es la unica soberana para decidir sobre lo que ejecutamos.
Ella lo dirige todo, basta con considerarla para saber que la im-
presidn serd ejecutada, y, lo repito, es necesaria incluso para que
haya una determinada unidad que ejecutar.?”

Saussure es entonces conducido a reintroducir una suerte de hi-
postasis: la lengua como conjunto de entidades dobles, diferencia-
les y articuladas. Lo que descubre al estudiar los procedimientos
de analisis fonoldgico de la “cadena hablada” es que hay realida-
des que so6lo pueden ser comprendidas como actualizaciones (1o que

% CLG, p. 63 [trad. cast., pp. 101-102].

7 Saussure, Ferdinand, Ecrits de linguistique, op. cit., p. 247 [trad. cast., p. 221].

223



Ideas'?, revista de filosofia moderna y contemporénea #12 NOVIEMBRE DE 2020 - ABRIL DE 2021

quiere decir, en el fondo, “pronunciaciones”), y las cuales por lo tan-
to exigen la separacion entre entidades “virtuales”® y procesos de
actualizacion. Hay partes de lo real que solo son reales porque son
actualizadas. En fin, la lengua nos confronta con un problema onto-
l6gico. Es a este problema que el concepto de signo intenta respon-
der, planteando que las unidades linguisticas no son dadas sobre
ningun plano de observacion porque ellas son siempre dobles, ne-
gativas y sistematicas.

3. La deconstruccion: una época en la historia del
comparatismo

Nos parece entonces establecido que el status de la critica de la es-
critura fue mal comprendido por Derrida: lejos de querer tranquili-
zarnos sobre la esencia del lenguaje, aquella tiene por objetivo for-
zarnos a no esquivar el problema a la vez metodoldgico y metafisico
que plantea la lingtistica. Pero, ;¢qué habria que decir, a fin de cuen-
tas? ¢Acaso que se podrian retomar todas las operaciones que Derri-
da efectua sobre el texto de Saussure a titulo de su deconstruccion
y atribuirlas al propio Saussure? El interés de un razonamiento se-
mejante seria seguramente bastante pobre. Ademas, revelaria una
profunda incomprension del espiritu mismo de la deconstruccion,
la cual no pretende operar sobre el texto desde el exterior, sino que
reposa sobre la hipotesis segun la cual el texto se deconstruye a si
mismo. Esto seria entonces, en el mejor de los casos, una confirma-
cion de la lectura de Derrida.

Pero mostrar que la cuestion de la escritura es ya para Saussure
sintoma de la singularidad metafisica del lenguaje, es procurarse
los medios de reinscribir la empresa del propio Derrida en una his-
toria diferente de la que ella se da a si misma: esta historia no es
mas aquella, enteramente especulativa, del ser, sino esta otra, pri-
mariamente cientifica, del comparatismo. A continuacion se podra
plantear la cuestion de saber cudl, si el concepto de signo puesto
de relieve por Saussure o el concepto de archi-huella propuesto por

18 Cf.CLG, p. 98 [trad. cast., p. 142], nota del editor: “La imagen acustica es, por excelencia,
la representaciéon natural de la palabra, en cuanto hecho de lengua virtual, fuera de
toda realizacién por el habla” [se trata de un comentario de los editores del curso, Bally
y Séchéhaye, n. del t.].

224

TERONTOLOGIA SAUSSUREANA: LO QUE DERRIDA NO LEYO EN EL CURSO DE LINGUISTICA ... PATRICE MANIGLIER

Derrida, permite enunciar mejor el problema metafisico que el com-
paratismo suscito a pesar suyo.

Tres puntos merecen ser sefialados aqui. EI primero concierne a
las relaciones de la filosofia con los saberes positivos. A veces pare-
ce que Derrida quisiera, a la manera de Heidegger, mostrar que la
ciencia esta ella misma bajo la dependencia fatidica de decisiones
metafisicas tomadas milenios antes: “la filosofia frente a la lingtiis-
tica...”.1¥ Pero creo que es necesario resistir a esta lectura demasiado
heideggeriana: si Derrida nos interesa tanto, es justamente porque
vio que el proyecto de las ciencias humanas, tal como se redefinio
a través del “estructuralismo”, o mas exactamente, la “semiologia”,
escapa de facto a la conceptualidad metafisica por la cual se defi-
ne la ciencia como relacion a un objeto. Derrida prolongo la obra
de Saussure en el sentido de que busco mesurar la importancia del
cuestionamiento de la naturaleza de la objetividad implicada en la
produccion de un cierto tipo de “objeto” tedrico, el de la linguistica.
De esta manera, Derrida saca verdaderamente a la tradicion feno-
menologica del reducto trascendental en el cual continuamente co-
rria el riesgo de quedar encerrada, a riesgo de inscribirse en una
actitud “reaccionaria” (tanto en las criticas de la técnica por Heide-
gger como, de manera mas compleja, en las criticas del proyecto de
las ciencias positivas por Husserl en la Krisis, resuena, es necesario
decirlo, el escandalo). Este cuestionamiento desestabiliza la posi-
cion soberana del pensamiento filosofico que aprehenderia por si
solo las junturas de la historia mundial mientras que todas las otras
practicas humanas, sobre todo aquellas asociadas a la “moderni-
dad”, permanecerian encerradas en una suerte de jaula metafisica
de la cual ellas ignoran la naturaleza. Creo que el proyecto de Derri-
da es, en su mejor version, exactamente lo inverso de este: se trata
siempre de darse cuenta de la importancia de los excesos efectivos
sobre la metafisica.

El segundo punto concierne al punto-fuente de este exceso en el
caso de la linguistica estructural, es decir el comparatismo. Com-
prender que la critica de la escritura en Saussure es un instrumento
para poner de manifiesto el problema ontologico que plantea el len-

19 Es el subtitulo de un capitulo de Mdrgenes (Derrida, Jacques, Marges de la philosophie,
Paris, Les Editions de Minuit, 1972 [Mdrgenes de la filosofia, trad. Carmen Gonzdlez
Marin, Madrid, Catedra, 1994)).

225



Ideas'?, revista de filosofia moderna y contemporénea #12 NOVIEMBRE DE 2020 - ABRIL DE 2021

guaje, y no su obstruccidn, nos obliga a releer, a la vez, a Saussure
y a Derrida en el camino del descubrimiento comparatista. Lo que
los linguistas descubrieron es la posibilidad de reconstruir lenguas
desaparecidas desde hace tiempo, de las cuales no poseemos rigu-
rosamente ningun testimonio, pero de las cuales podemos, sin em-
bargo, reconstituir inmensas partes comparando una pluralidad de
lenguas presentes. Es asi que se puede reconstruir el indoeuropeo,
lengua no documentada del sexto milenio, comparando el latin, el
griego, el alto alemdn, el sanscrito, etc. No se insiste suficientemen-
te en nuestros dias, convencidos como estamos del caracter simple-
mente superado de estalinguistica -y superado, precisamente, por el
estructuralismo—-, sobre lo extraordinario de este descubrimiento.
Este significa nada menos que una concepcion enteramente nueva
de la historia y del acontecimiento. Establece la posibilidad de una
historia sin documento positivo, que procede unicamente constitu-
yendo multiples fendmenos como variantes alternativas las unas de
las otras para encontrar alli las huellas de una unidad anterior: es
porque el indoeuropeo devino el latin, el griego, etc., que se lo puede
reconstituir. Pero, ¢qué es lo que se reconstituye entonces? No una
cierta manera de hablar, sonidos particulares, sino mds bien una
cierta estructura. Esto es exactamente lo que hizo el propio Saussu-
re en el libro que lo volvié inmediatamente célebre a la edad de 21
afnos, su Memoria sobre el sistema de las vocales, donde establece que
en indoeuropeo debian existir cuatro formas de a, y no tres como se
creia hasta entonces. Es imposible saber si estas a sonaban efecti-
vamente como aes; podia tratarse de sonidos totalmente diferentes;
en compensacion, se puede establecer el niimero y la funcion de las
vocales —en fin, su estructura. De ahi la definicion, sorprendente-
mente “moderna”, que Saussure proponia del fonema en la Memo-
ria: “elemento de un sistema fonoldgico donde, cualquiera que sea
su articulacion exacta, es reconocido como diferente de todo otro
elemento”.?’ Por lo tanto, lo que conduce a Saussure a plantear el
caracter no empirico de los valores lingtisticos es la posibilidad de
que realizaciones empiricas totalmente distintas puedan revestir
en realidad el mismo valor, es decir, de que sean metamorfosis las
unas de las otras, e, inversamente, la posibilidad de que una unica
realizacion empirica pueda corresponder en realidad a valores di-

20 Saussure, Ferdinand, Recueil des publications scientifiques, editado por Charles Bally y
Léopold Gautier, Ginebra-Paris, Slatkine Reprints, 1984 [1922], p. 114.

226

TERONTOLOGIA SAUSSUREANA: LO QUE DERRIDA NO LEYO EN EL CURSO DE LINGUISTICA ... PATRICE MANIGLIER

ferentes. Esta es también la razon por la cual él cree poder decir de
lalengua que ella tiene un caracter “algebraico”. En efecto, un signo
no es tanto un tipo empirico como una correlacion entre limites de
variacion. Asi, el fonema debe ser definido por la manera en que
una cierta variabilidad articulatoria es compatible con una cierta
variabilidad acustica:

Por ahi vemos que todas las cuestiones de posibilidad (de impo-
sibilidad) que constituyen el fondo de la fonologia combinato-
ria, en un sistema bien hecho, tendrian que revestir no la forma
de la regla que, admitiendo un punto de partida dado, parece
implicar que, una vez sus limites franqueados, nos encontrare-
mos en otro caso determinado por la fuerza del mismo dato, sino
exactamente la de la ecuacién algebraica que, fuera del equili-
brio de algunos términos, ignora lo que puede ocurrir si se so-
brepasan.?

El tercer punto deriva del segundo. Para Derrida, en efecto, el
gran descubrimiento del estructuralismo es el del caracter dife-
rencial del signo. Pero se ve que esto es aqui para Saussure solo
la respuesta a un problema mas profundo: el de la eficacia del
gesto comparatista y del género de objeto que produce. Hacer esta
observacion es quizas proponer una historia del estructuralismo
completamente diferente, en la cual el trabajo textual y concep-
tual de Derrida estaria atrapado, sin que él hubiera tenido los me-
dios de identificarla correctamente. Ya no se trata tanto aqui del
problema de la identidad y de la diferencia, sino mas bien del de
lo uno y lo multiple. Lo que descubre el comparatismo es que hay
una positividad de lo multiple como tal. La variacion, en efecto, en
lugar de ser un obstaculo a la investigacion cientifica, deviene su
instrumento privilegiado: es porque el latin es el francés, el italia-
no y el espafol, que puede constituir el objeto de un conocimien-
to; solamente esta variacion nos dice cuales eran finalmente los
valores activos en latin. Lejos de deber concluir, con Montaigne,
nuestra ausencia de “comunicacion con el ser” a partir de la va-
riabilidad de las costumbres humanas, debemos, por el contrario,
definir el ser mismo como aquello que varia, aquello que sélo exis-
te a través de multiples variantes. Ya no se trata de rebasar esta

21 Saussure, Ferdinand, Ecrits de linguistique, op. cit., p. 251 [trad. cast., p. 224].

227



Ideas'?, revista de filosofia moderna y contemporénea #12 NOVIEMBRE DE 2020 - ABRIL DE 2021

variacion hacia lo invariante, sino de encontrar, en las alternati-
vas que cada realizacion propone de la otra, la unica verdad que
se puede enunciar sobre ella. Si alguna vez hubo una inversion
del platonismo, esta es quizas la mas radical: no porque renuncie
al proyecto ontoldgico sino, al contrario, porque separa la nocion
de ser de la de invariante, para identificarla con la de variedad.
Si esta interpretacion de la historia del estructuralismo es exacta,
parece entonces que la deconstruccion de Derrida no se inscri-
be en la larga, y fundamentalmente especulativa, historia del ser,
sino en una historia relativamente corta y bajo la dependencia de
un descubrimiento positivo, que es la de la conmocion metafisica
que las disciplinas comparatistas impusieron, subterranea pero
firmemente, al conjunto del pensamiento. Lo que irrumpio en el
pensamiento, y que resulta estar en exceso sobre la metafisica, es,
extrafiamente, el indo-europeo, y con €l la nocidn de variedad.

4. ¢Signo o Archi-huella?

El diadlogo entre Saussure y Derrida debe ser retomado sobre el tras-
fondo de esta cuestion que viene de mas lejos que cada uno de ellos.
Dos preguntas surgen aqui: 1) la afirmacién, comprobada en Saus-
sure, de una autonomia de la oralidad con respecto a la escritura,
ise encuentra justificada con relacion a la de la radicalidad metafi-
sica que él mismo reivindica? 2) el concepto de “signo” por el cual
él buscara sostener esta radicalidad, ¢no la traiciona de hecho, y no
hace falta para reemplazarla el concepto paraddjico de “archi-escri-
tura” que Derrida propone?

Hace falta corregir algunos puntos precisos de la interpreta-
cién de Derrida, a fin de no enredarse con falsos problemas. Para
empezar, Saussure no pretende que la escritura deba reproducir
fielmente la palabra. Por el contrario, quiere establecer su inde-
pendencia. Esta es, por cierto, la razon por la cual no es favorable
a una reforma de la ortografia. No desconoce tampoco el carac-
ter de sistema semioldgico autonomo de la escritura, ni siquiera
cuando la “critica”; por el contrario, se trata precisamente de esta-
blecer esto, a fin de separarla de la oralidad:

el estudio de la ortografia seria entonces un estudio social al
mismo tiempo que semioldégico. Este estudio seria evidentemen-

228

TERONTOLOGIA SAUSSUREANA: LO QUE DERRIDA NO LEYO EN EL CURSO DE LINGUISTICA ... PATRICE MANIGLIER

te muy interesante, pero a condicion de estar separado de la se-
miologia hablada que no se puede reunir con ella en una unidad
imaginaria. Nos confinaremos resueltamente, por lo tanto, a la
lengua hablada.?*

Estas son, dice él, dos tradiciones separadas, que evolucionan
cada una por su lado. Entonces, precisamente porque se trata de dos
sistemas distintos, no se debe confundir el uno con el otro. Desde
este punto de vista, se puede invertir la argumentacion de Derri-
da: es precisamente porque la escritura no tiene que representar
la palabra que es necesario separarla del andlisis de la palabra, y
estudiar cada sistema por si mismo.

Del mismo modo, por supuesto, él no condena moralmente las
evoluciones teratolégicas como Lefébure, sino que se contenta con
afirmar el cardcter excepcional de ello desde el punto de vista de la
evolucion fonética.?® Mas aun: acepta que se pueda considerar tales
evoluciones como “normales” en un contexto largamente alfabeti-
zado, y llega a decir que son las leyes fonéticas mismas las que se
transforman:

Siendo general el error sugerido por la escritura, se puede decir
que las leyes fonéticas se transforman cuando la lengua hablada
se adjunta a un sistema de signos escritos. Se tienen enlalengua,
entonces, dos ejes semioldgicos; incluso si se considera a estos fe-
ndémenos de falsificacién como regulares y no como patoldgicos,
se tienen dos ciencias linguisticas y es necesario considerar la
lengua hablada de manera por completo separada de la lengua
escrita.?

No se trata, por lo tanto, de rechazar tales fenémenos. Por el con-
trario, Saussure insiste sobre la necesidad de tomar en cuenta la
escritura para comprender la evolucion de las lenguas alfabetiza-
das (“no se puede negar toda importancia a la escritura”;* “estamos
obligados a tener en cuenta la lengua literaria, escrita”).?® Lo que

22 Saussure, Ferdinand, Cours de linguistique générale. Prémier et troisiéme cours d’apres
les notes de Riedlinger et Constantin, Tokio, Universidad Gakushuin, 1993, p. 23.

23 Asi, precisa en las lecciones: “Bien entendido, solo fijamos alli un juicio cientifico”
(Ubid., p. 22).

4 Ibid., pp. 21-22.
% Ibid., p.12.
% Ibid.,p. 14

229



Ideas'?, revista de filosofia moderna y contemporénea #12 NOVIEMBRE DE 2020 - ABRIL DE 2021

Saussure quiere decir entonces a propdsito de la escritura, es que
existe una semiologia de la palabra que es de derecho independiente
de la de la escritura, que el habla (parole) tiene leyes que la escritura
no conoce, e inversamente. Esto no quiere decir ni que no se pueda
hacer una semiologia de la escritura, ni incluso que no haya mu-
chas cosas interesantes para decir sobre las particularidades de las
lenguas alfabetizadas. Sin embargo, ello no impide que lo esencial
de los lenguajes humanos no depende de la escritura, ya sea porque
algunos jamas han sido escritos, o bien porque la tradicion oral con-
tinda su camino de manera independiente, incluso en un contexto
alfabetizado.

Pero entonces surge la verdadera pregunta: ;,como puede Saussure
decir a la vez que estos son dos sistemas semioldgicos distintos y que
uno debe ser subordinado al otro? El tercer curso es particularmente
virulento sobre este punto: “La lengua y la escritura son dos sistemas
de signos, de los cuales uno tiene por mision «inicamente» la de repre-
sentar al otro. [...] Uno es solo la sirvienta o la imagen del otro”.”

Del mismo modo escribe en el primer curso:

El objetivo del alfabeto es fijar mediante signos convencionales
lo que existe en la palabra. No hay dos clases de palabras (por
lo menos en toda escritura fonética y no puramente ideoldgica
como el chino); la palabra escrita no estd coordinada con la pa-
labra hablada sino que le estd subordinada. La preeminencia
vuelve entonces de derecho a la palabra hablada sobre la palabra
escrita.”

¢En qué sentido entender esta subordinacién? ¢Por qué una solo
puede ser laimagen de la otra? ¢No es esto contrario a la nocion mis-
ma de signo que él mismo construye?

Pero, ¢hay verdaderamente una contradiccion entre decir que la
escritura es un sistema semioldgico, y decir que su funcion es re-
presentar la lengua oral? No lo creo. La arbitrariedad del signo lin-
guistico, por ejemplo, no significa que el lenguaje no tiene nada que
ver con el mundo; bien al contrario. Significa antes que nada que
no se debe explicar un signo por su relacion aislada con una idea (o
una cosa), sino por la estructuracion reciproca de dos continuos, que

2 Ibid., p. 249.
% Ibid., p. 15.

230

TERONTOLOGIA SAUSSUREANA: LO QUE DERRIDA NO LEYO EN EL CURSO DE LINGUISTICA ... PATRICE MANIGLIER

Hjelmslev, siguiendo a Saussure, llama “sustancias”, produciendo
dos sistemas (o “formas”) emergentes, de expresion (significante) y
de contenido (significado). Significante y significado no se dan exte-
riormente uno respecto del otro: el “sentido” es una dimension inte-
rior del significante, e inversamente. En fin, el signo es una sineste-
sia, un “pensamiento-sonido”, un tercer percepto totalmente origi-
nal.?® De la misma manera, el error seria creer que un signo grafico
representa un signo oral aisladamente, es decir, que el significado de
un signo grafico esta ya dado en el significante oral, a pesar de que
el sonido que se lee (la manera en la que una grafia suena para no-
sotros) es propio a la escritura: toda escritura linguistica es también
una sinestesia, una habla-grafia (parole-graphie). Esto no quiere de-
cir que la escritura no tenga ninguna relacion con el habla (parole).
Lo que quiere decir es que la escritura trata a la propia forma oral
como una sustancia a analizar, y que la analiza por medio de otra
sustancia, la sustancia grafica, de donde resultara una nueva forma.
La particularidad de la escritura respecto a la palabra es entonces
que su sustancia de contenido es ya una forma de expresion. Es en este
sentido que se puede decir de la escritura que ella es una “represen-
tacion”, es decir, de hecho un sistema segundo. La representacion del
habla (parole) por la escritura no es, por lo tanto, contradictoria con
la dimension semiolodgica de ésta, sino solamente una manera de dar
cuenta de que se trata de un sistema semioldgico que reestructura
una experiencia ya estructurada por otro sistema semioldgico.

Pero aqui se toca la cuestion mas profunda. Pues se podria ob-
jetar, y con razon, que la tesis de Derrida es precisamente que todo
sistema de signos es ya segundo, que todo sistema capaz de produ-
cir sentido es ya de este orden. La tesis dice sencillamente que un
sistema simbodlico no viene jamas solo: que siempre opera sobre, al
menos, otro sistema simbdlico, el que a su vez, etc. Si Derrida afirma
que la escritura es un mejor modelo que la oralidad para pensar el
signo en su generalidad, es precisamente porque la escritura es un
sistema segundo, que reposa sobre la deconstruccidon-reconstruc-
cion de otro, y que no hay signo sin este movimiento de “representa-
cion”. Lo que se rechaza, por lo tanto, es la idea de que la sustancia
de contenido de la lengua oral no sea también ya la forma de expre-
sion de otro sistema semioldgico.

2 Cf. Maniglier, Patrice, La vie énigmatique, op. cit.

231



Ideas'?, revista de filosofia moderna y contemporénea #12 NOVIEMBRE DE 2020 - ABRIL DE 2021

Se trata, a decir verdad, de una tesis empirica, que seria necesa-
rio poner a prueba. Pero sdlo se puede estar impresionado de cuan
fiel es ella, en realidad, a ciertas intuiciones fundamentales del es-
tructuralismo. Asi, Lévi-Strauss, al hablar de la cultura como de un
sistema de sistemas simbolicos en desfasaje los unos con los otros,°
del bricolaje como esencia del pensamiento salvaje,®! o del mito como
de un sistema segundo, orientado no hacia la cara significante de las
lenguas naturales como la escritura, sino hacia su cara significada.3?
Asi, el concepto de estructura con niveles en Althusser,* o las “comu-
nicaciones aberrantes” entre las facultades en Deleuze, o las relacio-
nes complejas de lo “visible” y lo “decible” en Foucault, etc. Pero Saus-
sure mismo compara la lengua con un “traje cubierto de remiendos
hechos con su propio pafio”** o aun con un “mecanismo que continua
funcionando a pesar de los deterioros que se le causan”,* incluso con
“el hormiguero cuando se clava un palo e inmediatamente se repa-
ran las brechas”.?®¢ De una manera general, insiste a menudo sobre
el hecho de que la lengua no cesa de reconstruirse sobre sus propios
despojos, de reinterpretarse a si misma, de manera que la historia
de las lenguas es un movimiento por el cual materiales formados se
convierten para la generacion siguiente en sustancias a interpretar:

Cuando surgen formas nuevas, como acabamos de ver, todo ocu-
rre por descomposicion de formas que existen y recomposicion
de otras formas por medio de materiales proporcionados por las
primeras.?’

30 Cf. Lévi-Strauss, Claude, “Introduction a 'ouvre de Marcel Mauss”, en Mauss, Marcel,
Sociologie et anthropologie, Paris, PUF, 1995 [“Introduccién a la obra de Marcel Mauss”,
en Mauss, Marcel, Sociologia y antropologia, trad. Teresa Rubio de Martin-Retortillo,
Madrid, Tecnos, 1979].

3 Cf. Lévi-Strauss, Claude, La Pensée sauvage, Paris, PUF, 1962 [El pensamiento salvaje,
trad. Francisco Gonzdlez Aramburo, México, FCE, 1984], cap. L.

32 Cf.Lévi-Strauss, Claude, Mythologiques IV. ’homme nu, Paris, Plon, 1971 [Mitoldgicas IV,
trad. Juan Almela, México, Siglo XXI, 2000], “Final”.

33 Puede leerse sobre este punto el libro admirable de Lucien Sebag (Sebag, Lucien,
Marxisme et structuralisme, Paris, Payot, 1964 [Marxismo y estructuralismo, trad. de
Ignacio Romero de Solis, Madrid, Siglo XXI, 1969]), donde este produce el encuentro
entre Lévi-Strauss y Althusser.

3 CLG, p. 235 [trad. cast., p. 306].

% Maniglier no referencia esta cita. Puede hallarse una version ligeramente diferente en
CLG, p. 124 [trad. cast. p. 172] [n. del t.].

% Saussure, Ecrits de linguistique, op. cit., p. 267 [trad. cast., p. 238].
87 Ibid., p. 191; [trad. cast., p. 171].

232

TERONTOLOGIA SAUSSUREANA: LO QUE DERRIDA NO LEYO EN EL CURSO DE LINGUISTICA ... PATRICE MANIGLIER

Pudimos mostrar en otro sitio que para Saussure un sistema
estd siempre rehaciéndose, siendo trabajado entonces por una se-
cundariedad esencial, y esta es la razon por la cual no hay origen
del lenguaje.®® Parece, por lo tanto, que Derrida toca aqui un punto
fundamental, que se encuentra en el corazon no solo de los arcanos
del pensamiento saussureano, sino también de su herencia “estruc-
turalista” en sus puntos méas agudos de los afios sesenta. Fl pone el
acento sobre la doble exigencia con la cual es confrontado el estruc-
turalismo: mantener a la vez una cierta inmanencia de la determi-
nacion de los signos en el seno de los sistemas y la comunicacion de
estos sistemas los unos con los otros. Es quizds este problema el que
explica el punto de inflexion interior por donde el estructuralismo
ha siempre ya comenzado a confundirse con su “post”.

En tal caso, ¢(se debe reemplazar decididamente el concepto de
“signo” por el de “huella”? No es seguro que se salga ganando real-
mente. Hay, en efecto, tres cosas que se deben poder pensar juntas,
si se quiere conceptualizar la esencia de este objeto tedrico inaudito
producido por el comparatismo, pero que también hay que distin-
guir correctamente, y que la nocion de huella que Derrida utiliza
tiende a confundir. Para empezar, el caracter diferencial y sistema-
tico de las unidades del lenguaje; luego, el caracter doble de estas
diferencias; por fin, el caracter intrinsecamente segundo, “bricola-
do”, deconstruido y reconstruido, de todo sistema, es decir, el hecho
de que toda estructura sea reestructuracion de otra estructura vy,
antes que nada, de ella misma. Sila nocion de huella captura bien la
primera, ella trata bastante mal a las dos ultimas. La segunda es ab-
solutamente esencial. Ella corresponde a lo que Saussure denomina
“la esencia doble” del lenguaje, y a lo que Hjelmslev llama la “bipla-
nidad”, propiedad que distingue, a su entender, los sistemas auténti-
camente semioticos de los lenguajes de formulas.?® Ella significa que
una diferencia no viene jamas sola, sino que ella es siempre doble:
un fonema no remite solamente a otros fonemas, sino que depende
de una diferencia entre significados, y viceversa. Ciertamente, De-
rrida parece decir algo por el estilo cuando afirma que toda huella
es huella de huella. Pero si se desea hablar de huella aqui, es necesa-

% Cf. Maniglier, Patrice, La vie énigmatique, op. cit., pp. 361-369.

% Cf. Hjelmslev, Louis, Prolégoménes a une théorie du langage, trad. Fr. Canger Una, Paris,
Les Editions de Minuit, 1971 [1943], [Prolegdmenos a una teoria del lenguaje, trad. José
Luis Diaz de Liafio, Madrid, Gredos, 1984], pp. 139-143.

233



Ideas'?, revista de filosofia moderna y contemporénea #12 NOVIEMBRE DE 2020 - ABRIL DE 2021

rio al menos darse cuenta de que se trata de un proceso por el cual
cada huella holla a la otra, un poco a la manera del dibujo de Escher
en el que dos manos se dibujan reciprocamente. Mejor aun, haria
falta poder imaginar un dibujo donde una mano humana traza (tra-
ce) una pata de lobo que ella misma traza un ordenador que trazala
primera mano humana (con tantos intermediarios como usted quie-
ra, y sobre todo, la separacion por las relaciones laterales de la mano
con otras manos que dibujan ellas también otras patas de lobo, etc.).
Se ve que la estructura de este objeto es mas compleja incluso que la
de una temporalizacion en varios niveles.

Lo mismo vale para la tercera propiedad: la nocion de huella solo
la captura sacrificando su complejidad. Ella esta bien presente en
Saussure, pero estd asociada alli a una distincion de niveles en el
seno mismo de la lengua, entre lo que él llama diferencias y lo que
llama oposiciones, distincion que corresponde a lo que los lingiuis-
tas llaman, desde Martinet, la “doble articulacion” del lenguaje. Si
la lengua es siempre una suerte de representacion, se debe a que
las oposiciones entre los signos globales (entidades dobles) pasan
por diferencias que se pueden repetir de un signo al otro: por ejem-
plo la misma diferencia opera entre pain y bain que entre pal y bal
(igualmente, del lado significado, entre metroy tren y entre autobts
y camion o calle y ruta). Asi como el nivel de las oposiciones es pura-
mente formal (es decir, que se puede en teoria hacer abstraccion de
todo rasgo substancial), asi también el nivel de las diferencias es to-
davia parcialmente sustancial (se trata de diferencias cualitativas,
seleccionadas por su asociacién con otras diferencias cualitativas).
Saussure se esfuerza por mostrar que el instinto lingtiistico no cesa
de reconstruir el sistema formal de las oposiciones (de los valores)
a partir de diferencias cualitativas tales que ellas son producidas
en un cierto contexto linguistico, y espera incluso encontrar en este
mecanismo de “poselaboracion” o “posmeditacion-reflexion™® el
principio fundamental del cambio lingiiistico. De este modo, preci-
samente porque solo importa la conservacion de ciertas diferencias
(u oposiciones) entre los términos, los sujetos tienen una gran liber-
tad de pronunciacion. Es asi que el plural de las lenguas germanicas
puede variar, foti deviniendo féti después fét o feet, igualmente que
téthi deviene teeth, etc. Pero esta libre variacion produce una nueva

#  Saussure, Ferdinand Ecrits de linguistique, op. cit., pp. 87-88 [trad. cast., p. 88].

234

TERONTOLOGIA SAUSSUREANA: LO QUE DERRIDA NO LEYO EN EL CURSO DE LINGUISTICA ... PATRICE MANIGLIER

oposicidn, que ya no se funda sobre el afiadido de una desinencia fi-
nal, sino sobre una alternancia del radical: los sujetos parlantes que
nacen en este contexto van a interpretar esta variacion cualitativa
como una nueva oposicion de valor, la oposicidn singular/plural que
no estd desde entonces marcada por la desinencia, sino por la alter-
nancia. Es, por lo tanto, el mecanismo gramatical en su totalidad
el que ha cambiado, a causa del doble juego entre, de un lado, una
variacion relativamente libre de diferencias y, del otro, una inter-
pretacion de oposiciones formales sobre estas diferencias. Se ve que
Saussure explica entonces el cambio lingtuiistico por este fenomeno
de representacion interna de la lengua por ella misma, a causa del
caracter doblemente determinado como diferencias y como oposi-
ciones, de las entidades de la lengua.*!

Se ve entonces que el concepto de archi-huella es demasiado sim-
ple para dar cuenta de la ontologia descubierta por el comparatis-
mo, que es a la vez diferencial, dual y doblemente articulado. En
compensacion, se le debe reconocer a Derrida el mérito de haber
visto claramente que el problema le incumbia a la ontologia, y de
haber mantenido abierto, de este modo, el trabajo de escritura que
Saussure, por razones esenciales, no habia logrado plasmar en la
forma de un libro. Por lo tanto, que el concepto de huella no sea
quizds satisfactorio solo quiere decir que este trabajo de escritura
no esta terminado aun: es un problema también para nosotros, hoy
en dia.

Es cierto que una ultima observacion se impone aqui. Si Derrida
utiliza las nociones de huella, de escritura y de archi-escritura, es
también porque no piensa que esta crisis ontologica deba resolver-
se por la sustitucion de una ontologia por otra. Ella solo puede ser
continuada por la desestabilizacion de las parejas opositivas de la
tradicion metafisica. La cuestion es aqui estratégica, ella compro-
mete en realidad a toda una concepcion de la practica filosofica. De
un lado, una apuesta deconstructiva, del otro, una apuesta construc-
tiva. A Derrida habria que oponerle aqui sobre todo a Deleuze: es
él sin duda el que se propuso construir esta otra metafisica que se-

41 Sobre todo esto, estoy obligado a reenviar a mi propia obra (Maniglier, Patrice, “L’etre
du signe. Linguistique et philosophie dans le projet sémiologique de Ferdinand de
Saussure”, Thése de doctorat, Paris X Nanterre, 2002); en particular, sobre la distincién
de la diferencia y de la oposicion, cf. pp. 298-333, y sobre su uso en la explicacién del
cambio, cf. pp. 422-429.

235



Ideas'?, revista de filosofia moderna y contemporénea #12 NOVIEMBRE DE 2020 - ABRIL DE 2021

ria adecuada a la radicalidad ontoldgica del concepto saussureano
de signo, y mads alla de ella, de la invencion comparatista. La elec-
cion entre estas estrategias no podria ser, sin embargo, puramente
conceptual. La misma involucra también la cuestion de la eficacia:
cudl de entre ellas sabra preservar y prolongar mejor la creatividad
tedrica de las ciencias comparatistas. No se trata solamente aqui de
“salvar los fenomenos”, sino también de hacer ver de nuevo, de di-
rigir hacia nuevos formalismos, que no sacrificarian la naturaleza
del objeto en el nombre de su “modelizacion”, en fin, de instalar las
condiciones de un didlogo fecundo entre las ciencias, las disciplinas
formales (es decir, ante todo la matematica), la filosofia e incluso las
artes o la poesia. Pero la evaluacion del éxito de estas estrategias
nos conduciria mucho mas alla de los afios sesenta: los decenios que
siguen serdn, en efecto, aquellos donde se vera a estas operaciones
filosoficas ser volcadas en las ciencias humanas e incluso formales
(piénsese en la suerte de la deconstruccion en el campo de los es-
tudios anglofonos o, en un registro completamente distinto, en el
uso de Deleuze por Jean Petitot en su tentativa de formalizacion del
estructuralismo), aquellos también donde se vera una intervencion
mas directa de estos autores en estos campos (piénsese en Deleuze
con Guattari en El anti-Edipo y Mil mesetas), aquellos que nos condu-
cen, finalmente, a las cuestiones que son las nuestras hoy en dia: las
de una herencia activa de los afios sesenta.

236

TERONTOLOGIA SAUSSUREANA: LO QUE DERRIDA NO LEYO EN EL CURSO DE LINGUISTICA ... PATRICE MANIGLIER

Bibliografia

Bouquet, Simon, Introduction a la lecture de Saussure, Paris, Payot & Riva-
ges, coll. «Bibliothéque scientifique Payot», 1997.

--- (dir.), Saussure, Paris, Editions de I’'Herne, 2003.
Derrida, Jacques, Positions, Paris, Les Editions de Minuit, 1972

---, Marges de la philosophie, Paris, Les Editions de Minuit, 1972 [Mdrgenes
de la filosofia, trad. Carmen Gonzalez Marin, Madrid, Catedra, 1994].

Fehr, Johannes, Saussure entre linguistique et sémiologie, trad. fr. Pierre
Caussat, Paris, PUF, 2000 [1997].

Godel, Robert, Les sources manuscrites du Cours de linguistique générale
de F. de Saussure, Ginebra-Paris, Droz-Minard, 1957.

Harris, Roy, Saussure and his interpreters, Edimburgo, Edinburgh Univer-
sity Press, 2° ed., 2003.

Hjelmslev, Louis, Prolégoménes a une théorie du langage, trad. Fr. Canger
Una, Paris, Les Editions de Minuit, 1971 [1943] [Prolegomenos a una
teoria del lenguaje, trad. José Luis Diaz de Liafio, Madrid, Gredos,
1984].

Lévi-Strauss, Claude, La Pensée sauvage, Paris, PUF, 1962 [El pensamiento
salvaje, trad. Francisco Gonzdlez Aramburo, México, FCE, 1984].

---, Mythologiques IV. ’homme nu, Paris, Plon, 1971 [Mitoldgicas IV, trad.
Juan Almela, México, Siglo XXI, 2000].

---, “Introduction a 'ouvre de Marcel Mauss”, en Mauss, Marcel, Sociologie
et anthropologie, Paris, PUF, 1995 [“Introduccidn a la obra de Marcel
Mauss”, en Mauss, Marcel, Sociologiay antropologia, trad. Teresa Ru-
bio de Martin-Retortillo, Madrid, Tecnos, 1979].

Maniglier, Patrice, «L’etre du signe. Linguistique et philosophie dans le
projet sémiologique de Ferdinand de Saussure», Thése de doctorat,
Paris X Nanterre, 2002.

---, La Vie énigmatique des signes. Saussure et la naissance du structuralis-
me, Paris, Léo Scheer, 2006.

Milner, Jean-Claude, Le périple structurel. Figures et paradigmes, Paris,
Editions du Seuil, 2002 [El periplo estructural, trad. Irene Agoff, Bue-
nos Aires, Amorrortu, 2003].

237



Ideas??, revista de filosofia moderna y contemporanea #12 NOVIEMBRE DE 2020 - ABRIL DE 2021

Pavel, Thomas, Le Mirage linguistique, Essai sur la modernité intellectuelle,
Paris, Les Editions de Minuit, coll. “Critique”, 1988.

Rastier, Francois, Sémantique interprétative, Paris, PUF, 1987.

Saussure, Ferdinand, Cours de linguistique générale (tome 1), edicion criti-
ca de Rudolf Engler, Wiesbaden, Otto Harrassowitz, 1967.

---, Cours de linguistique générale, Paris, Payot, 1972 [1916] [Curso de lin-
glilstica general, trad. Amado Alonso, Buenos Aires, Losada, 2012].

---, Cours de linguistique générale (tome 2), edicion critica de Rudolf Engler,
Wiesbaden, Otto Harrassowitz, 1974.

---, Recueil des publications scientifiques, editado por Charles Bally y Léo-
pold Gautier, Ginebra-Paris, Slatkine Reprints, 1984 [1922],

---, Cours de linguistique générale. Prémier et troisiéme cours d’apres les no-
tes de Riedlinger et Constantin, Tokio, Universidad Gakushuin, 1993.

---, Ecrits de linguistique générale, Paris, Gallimard, 2002 [Escritos sobre
lingtiistica general, trad. Clara Ubaldina Lorda Mur, Barcelona: Ge-
disa, 2004].

Sebag, Lucien, Marxisme et structuralisme, Paris, Payot, 1964 [Marxismo
y estructuralismo, trad. Ignacio Romero de Solis, Madrid, Siglo XXI,
1969].

Utaker, Arild, La Philosophie du langage, une anthropologie saussurienne,
coll. «Pratiques théoriques», Paris, PUF, 2002.

resenas

Los textos publicados en esta seccion estdn sometidos a referato ciego.



Fenomenologia
del Espiritu militante
SEBASTIAN AMARILLA

Damién Selci

Teorfa de la militancia

(:)l'gllﬂil;l(i()ﬂ ¥ }"(Jd\,'l' P\)pllld.l'

Cuarenta Rios

Reseiia de Selci, Damidan, Teoria de
la militancia. Organizaciony poder
popular, Buenos Aires, Editorial
Las cuarenta y El rio sin orillas,
2018, 195 pp.

Recibida el 10 de agosto de 2020 —
Aceptada el 11 de septiembre de 2020

Sobre este libro, cf. el articulo “Un circulo
en la filosofia politica argentina recien-
te”, de Federico Vicum, en este mismo
numero, pp. 14-80.

240

Luego de la derrota del Frente para la
Victoria en las elecciones presidenciales

de diciembre de 2015, lo mds comun era
escuchar el llamado -tanto desde la dere-
cha como desde el propio movimiento- a
realizar una profunda autocritica. “Algo” se
habia hecho mal, “algo” habia llevado a que
el macrismo gane las elecciones, “algo”
habia hecho que las personas desearan

un cambio radical del rumbo politico. Sea
como fuere, asi planteada la cuestion, la
derrota era culpa “nuestra’, mas que un
meérito de la oposicidn, llevando a una
inmovilidad que perimia la posibilidad de
tomar distancia para poder elaborar nuevas
estrategias: era muy comun escuchar que
no era momento de pensar. Una interpre-
tacion apresurada tanto de este contexto
—que se completa con las diversas derro-
tas en la regién- como incluso de la teoria
populista misma, llevaria a afirmar que esta
ultima —que habfa podido teorizar mds que
satisfactoriamente la experiencia politica
popular de la regién en la década del 2000-
ya no funcionaba mds.

En esta circunstancia, Damidn Selci (quien
actualmente preside el Honorable Concejo
Deliberante de Hurlingham) comienza a ela-
borar la Teoria de la militancia, que se es-
tructura en torno a dos grandes preguntas:
¢por qué perdimos?y ;qué significa ganar?
La primera pregunta recoge, en cierta forma,
la mencionada demanda de autocritica, pero
con una respuesta novedosa. De la respues-
ta a la sequnda pregunta surge el aporte
tedrico original, mixturando populismo y
materialismo dialéctico, poniendo en didlogo
a Laclau, Zizek, Badiou y la teorfa psicoanali-
tica, todo servido en clave dialéctica.

En la introduccion, que eshoza el marco y
los propdsitos generales de la obra, Selci
comienza haciendo un diagndstico del
panorama de la filosofia politica previo a la
publicacion de La razon populista (2005), de

FENOMENOLOGIA DEL ESPIRITU MILITANTE

Ernesto Laclau, es decir, cudl era el tono de
las “teorfas de lo politico” de los afios 90, re-
presentadas por Hardt, Negri y Holloway. Se
trata de teorias antiestatalistas en clave pos-
marxista, ‘neodeleuzianas’, que se limitaban
a la explicacion de fenémenos de resistencia
a un Imperio en apariencia invencible, ante

el cual resultaba imposible cualquier intento
de triunfo: “una teoria sofisticada para una
licida resignacion” (p. 11).

Ante el advenir de los gobiernos popu-
lares latinoamericanos, dichas teorfas
pierden todo poder explicativo, surgiendo
un vacio tedrico que vendria a ser llena-
do por la mencionada obra de Laclau,
haciendo coincidir teoria y praxis y, al
mismo tiempo, resignificando la palabra
‘populismo’, que deja de ser una ofen-

sa para pasar a sefialar una forma de
construccion politica. Todxs conocemos
cémo sigue la historia y, como menciona-
mos mas arriba, una lectura apresurada
del giro derechista en la politica global
podria llevar a concluir que el populismo
ha llegado a su fin. Pues bien, siguiendo
a Selci, esto no es asi, dado que uno de
los rasgos fundamentales de la teoria po-
pulista es su formalismo neutral, es de-
cir, que puede explicar tanto experiencias
de izquierda como de derecha mediante
la misma ldgica de construccion de po-
der. Como sea, aqui se trata de encontrar
la falla interna de la teoria -y asi poder
operar su superacion dialéctica— mas
que de salvaguardar su poder explicativo:
"Si la teoria del populismo permitié fun-
damentar (al menos en parte) el ascenso
politico y el ejercicio gubernamental de
las experiencias latinoamericanas, /a «fa-
lla» de estas experiencias debe recondu-
cirse a la misma «teoria del populismo»”
(p. 13). Los problemas précticos son pro-
blemas tedricos, o ;qué viene después
del populismo?

SEBASTIAN AMARILLA

El primero de los tres capitulos de los que
consta el libro (titulado “Dialéctica de la
razén populista”) comienza manifestando
su objetivo general: no se trata de realizar
una critica de la teorfa de Laclau, ya sea
sefialando sus limitaciones o directamente
negandola, sino mas bien de extremar sus
premisas, es decir, de asumir una actitud
dialéctica, en el sentido hegeliano, que sera
el motor de toda la obra. La premisa fun-
damental puede resumirse de la siguiente
manera: con el populismo no alcanza, pero
sin el populismo no se puede. De esta
manera, se reponen y resumen los linea-
mientos bdsicos de la teorfa de Laclau de
manera clara y sencilla, es decir, como se
da la construccion del Pueblo —sujeto del
populismo-, que surge de la articulacion
discursiva mediante la ldgica de equivalen-
cia de demandas atomizadas, subsumidas
bajo una demanda hegeménica. Sin em-
bargo, en este mismo acto, el Pueblo asi
constituido invierte el orden de las razones,
poniéndose a si mismo como el funda-
mento del que emanan esas demandas

y “haciendo de cuenta” que estd desde el
principio. “[E]l Sujeto de la teorfa populista,
que «en realidad» es un complicado efecto
discursivo, da vuelta las cosas y termina
presentdndose como sustancia” (p. 37).

Esta apariencia de sustancialidad, con-
clusion donde Laclau detiene su analisis y
cuya importancia no detecta, es el proble-
ma nuclear que Selci evidencia en la teoria
del populismo, a partir de las criticas que

le realiza Slavoj Zizek —sobre todo, pero no
solamente, en el articulo “Contra la tenta-
cion populista’, publicado en Critical Inquiry
(vol. 32,n° 3,2006, pp. 551-574)~ y de las
que nuestro autor se servird como punto
arquimédico para elaborar su argumenta-
cién posterior. La mencionada apariencia
de sustancialidad borra el proceso de cons-
titucion y reviste al Pueblo de una inocen-

241



Ideas'?, revista de filosofia moderna y contemporénea

cia, depositando la responsabilidad de la
frustracion de sus demandas en el exterior.
El enemigo es el Otro, el “frustrador univer-
sal’, la Oligarqufa que parasita al Pueblo (p.
36). El antagonismo se exterioriza y, por
esto mismo, no puede ser superado.

.Como salir del atolladero? La clave estéd en
una relectura de la légica del objeto a, se-
gun la cual el antagonismo es interiorizado
en el Pueblo. El enemigo no es exterioridad
simple, sino objeto éxtimo: un Otro radical
inasimilable que encarna dentro nuestro de
manera necesaria, como un “hueso atra-
gantado’. De esta manera, el antagonismo
pasa a ser contradiccion interna, pasible de
ser superada dialécticamente.

En el segundo capitulo, esta conclusion

es retomada y desarrollada a partir de una
lectura del materialismo dialectico en clave
zizekiana. No ahondaremos aqui en dicha
presentacion, pero valga decir que, como
se venia anunciando, el objetivo es lograr
fundamentar una dialéctica materialista
de la razén populista. Si el antagonismo
permanece exterior, la oposicién Pueblo
versus Oligarquia no se resuelve nunca,

la victoria no puede producirse jamas.
Estamos en el dmbito de la “mala infinitud”
hegeliana: “El Pueblo solo puede avanzar si
logra volverse materialista [...] si asume «la
inherencia absoluta del obstaculo externo
que [le] impide lograr identidad plena con-
sigo mismo»” (p. 62), es decir, lo que antes
fue llamado “l6gica del objeto a” y que se
equipara a la contradiccion hegeliana: un
materialismo dialéctico del objeto a.

Hasta aqui llega el rescate que Selci hace
de Zizek. En lo sucesivo, se le criticard

su falta de propuesta estratégica politica
concreta, que es justamente lo que el autor
busca elaborar a partir de estas teorias.
Nuevamente: un populismo con “estructu-
ra” de materialismo dialéctico, que resuelva

242

#12 NOVIEMBRE DE 2020 - ABRIL DE 2021

el problema de la “apariencia de sustancia-
lidad” o, lo que es lo mismo, que permita
hacer salir al Pueblo de su inocencia, a
través de la interiorizacion de la oposicién
antagonica.

Ahora bien, ;qué significa interiorizar el
antagonismo? Retomando la vieja disputa
conocida como “la 125" —el libro abunda

en ejemplos de este tipo- el autor muestra
cémo, a pesar de la derrota popular que
significd (“la 125" no logrd los votos ne-
cesarios en la cdmara de senadores), es
posible encontrar un saldo politico positivo.
Dicha disputa hizo emerger el antagonis-
mo social, que se tradujo en politizacion,
entendida no solo como “estar mas infor-
mado’, sino como participacidn, es decir,
permitir que el antagonismo comience a
dirigir nuestras vidas: “la contradiccion
Pueblo-Oligarquia (...) sélo se «resuelve dia-
lécticamente» en la interiorizacion llamada
politizacién —es decir, cuando notamos

que nos atraviesa por entero, que la lucha
se libra en nosotros mismos, en nuestro
interior” (p. 71). Asf las cosas, los nuevos
polos de la lucha, que surgen al interior

del pueblo, son, de un lado, los que se
hacen cargo del antagonismo y actdan en
consecuencia y, del otro, los que lo niegan,
prefiriendo mantenerse en la apariencia de
sustancialidad inocente: Politizacion versus
Cualunguismo. El cualunquismo niega la
politizacion, reacciona contra ella, pregona
la antipolitica; por esto mismo, no tiene
existencia por sf mismo: “Si el discurso poli-
tizado afirma que hay que hacerse cargo de
la lucha, el discurso cualunque responde:
dejen trabajar y vivir en paz” (p. 75).

Seguidamente, recurriendo a la teoria de
las contradicciones de Mao, Selci muestra,
desde otra perspectiva conceptual, lo que
ya se ha dicho: que la cuestion solo puede
progresar con la interiorizacion del anta-
gonismo, que tiene como ventaja salir del

FENOMENOLOGIA DEL ESPIRITU MILITANTE

corolario maoista de la lucha interminable
que nos plantea un enemigo que permane-
ce exterior, la mala infinitud. Como contra-
partida, el precio a pagar es que la contra-
diccion progresa en nosotros. Se plantea
asi una primera estrategia: lo primordial
debe ser la lucha interna o la contradiccion
en el seno del Pueblo entre Politizados y
Cualunques, y esto no es otra cosa que la
batalla cultural. La tarea del politizado ser3
imponer el sentido comun de que tenemos
responsabilidad sobre el mundo; los anta-
gonismos son asuntos de todos, y no solo
de los politicos de carrera. Nadie es inocen-
te y la inaccion redunda en “accion negati-
va" (p. 84). En otras palabras, el Cualunque
es Inocente, no asume responsabilidad por
lo que ocurre y busca culpables en el Otro,
resguardando su propia sustancialidad,
demandandole al Otro incansablemente; en
el otro polo, el Politizado interioriza la culpa
y se hace cargo, se responsabiliza o, lo que
es lo mismo, se emancipa, deja de deman-
dar al Otro.

Con la reaparicion de la demanda en la ar-
gumentacion, se retoma la pregunta “; Por
qué perdimos?” A partir del psicoanalisis
lacaniano, Laclau toma la demanda como
unidad minima de su teoria para afirmar
que, una vez que una demanda es satisfe-
cha, el problema se acaba. En este punto,
Selci propone un “retorno a Lacan”: ajustan-
dose a la letra de la teoria es preciso com-
prender la demanda no como un pedido
de satisfaccion de algo en particular sino
como demanda de respuesta ante el Otro.
Esta dimension de la demanda no estd
presente en Laclau, lo que torna imposible
la satisfaccion de demandas atendiendo

a su contenido expreso, estrategia basica
del populismo. Si la demanda no se satis-
face nunca, la situacion nunca deviene;

el Pueblo es eternamente demandante,
depositando de esta manera el poder en

SEBASTIAN AMARILLA

el Otro. La misma ldgica que significo el
acierto tedrico del populismo es la que lo
hace fracasar.

Entonces ¢como sortear el problema?
¢como salir del cualunquismo? Es preciso,
nos dice Selci, recurrir al criterio politico
de Robespierre, la “confianza en el Pueblo”.
Confiar en el Pueblo significa considerarlo
un adulto abismalmente libre y absoluta-
mente responsable de su historia. El mili-
tante decide creer en el Pueblo, no ponién-
dose nunca por encima de él asumiendo
una actitud paternalista: “no le perdona
nada” (p. 97).

En este punto, hace su aparicion la Conduc-
cion, en la figura del Amo. Para hacernos
cargo del antagonismo, no basta con su
interiorizacion, sino que también hay que
asumirlo. Para esto, es necesario un Amo
que nos muestre con el ejemplo, con el
cuerpo, existencialmente, como hacernos
cargo: “«confianza en el Pueblo» es el gesto
del Amo hacia nosotros, un gesto que no
es paternalista, sino al nivel de la amistad:
como el Amo confia y da el ejemplo, el
pueblo se atreve” (p. 103). La figura del
politizado interioriza el antagonismo “sal-
vandose” del cualunquismo, pero adn hace
falta hacerse cargo de dicho antagonismo
y para eso se precisa la conduccion del
Amo que ensefie con el ejemplo a poner

el cuerpo. Para cambiar la realidad no
basta la pura conciencia politica, también
es preciso involucrarse, organizarse con
otros. Hacerse cargo del antagonismo solo
tendrd sentido en el marco de una organi-
zacion colectiva, siendo la Conduccidn tan
solo el “piso superior” de la Organizacion.
Al organizarse, el politizado se convierte
en militante, que no “entiende mds” que la
conciencia politizada, sino que se pone a
disposicidn, encarnando el paso de la teo-
ria a la praxis. “A tientas, va palpando los
contornos del aspecto mas espiritual de la

243



Ideas'?, revista de filosofia moderna y contemporénea

politica, el menos obvio, el menos inmedia-
to, el mas bellamente gris, el mas ldgico: la
Organizacién” (p. 105). Esta transformacion
sera desarrollada en el siguiente capitulo.

El capitulo tres, “El espiritu de la militancia’,
es quizds el mds osado, el mds estratégico
y, por supuesto, el mas interesante. El ob-
jetivo general es lograr finalmente elevar al
nivel del concepto filoséfico a la militancia,
entendiéndola como parte indispensable de
una estrategia de poder popular.

En esta oportunidad, quien entra en esce-
na es Badiou con su teoria del sujeto, y la
hipétesis de Selci es que dicha teoria es
exactamente una teoria del militante. Muy
resumidamente, Badiou plantea que la filo-
soffa no se ocupa del ser (que es tema de
la matematica) sino del Acontecimiento (al
que le corresponde el orden de la verdad).
El Acontecimiento irrumpe imprevistamen-
te, quebrando el “saber de una situacion”.
El ejemplo, en este caso, es el 17 de octu-
bre de 1945: los trabajadores salen a las
calles reclamando por la libertad del lider,
en un acto completamente imprevisible,
quebrando el discurso hegemonico oligar-
ca (el “saber”) acerca de que la chusma
argentina era incapaz de hacerse cargo de
nada. Asimismo, Badiou elabora una tipo-
logia de los sujetos que surgen a partir del
Acontecimiento. El sujeto fiel es aquel que
permanece leal, es decir, vive de acuerdo a
las consecuencias del Acontecimiento y se
propone producir los efectos cuya posibili-
dad ha abierto aquel. Este es, para Selci, el
militante. El sujeto reactivo es el que niega
el Acontecimiento; en nuestro caso particu-
lar, el antiperonismo. Por ltimo, el sujeto
oscuro, que pretende abolir el presente y
las consecuencias del Acontecimiento,
borrando sus huellas. Selci lo equipara
con los que bombardearon la Plaza de
Mayo para matar a Perdn. Su objetivo es
desperonizar. Con esta conceptualizacion,

244

#12 NOVIEMBRE DE 2020 - ABRIL DE 2021

el militante logra llegar a la filosofia y es
dignificado, es puesto en relacion directa
con la verdad.

Tenemos, asi, mas elementos para com-
prender la crisis del populismo, que pode-
mos entender ahora como una crisis de su
sujeto: el Pueblo. Se hace necesaria otra
figura de la subjetividad, y Selci encuentra
la respuesta en el militante, entendido en
términos de Badiou. Sin embargo, y como
se viene diciendo, no se trata de desechar
la teorfa del populismo, que ha logrado
elaborar una tactica con posibilidades de
éxito. En palabras del autor: “Badiou analiza
las consecuencias de un Acontecimiento,
pero Laclau dice como lograr que haya uno”
(p. 113). Es necesario poder engastar a los
dos autores, es necesario un pensamiento
politico que los comprenda a ambos, y esto
es lo que se propone Selci, a través del re-
curso al materialismo dialéctico y la 6gica
de la interiorizacion.

Selci nos presenta la militancia como una
“segunda subjetividad”: si el sujeto es el
que se hace cargo de la realidad que le
toca, el militante agrega la conciencia de
que aquello que le toca es el antagonismo
que atraviesa a la realidad, y esto es algo
que “le queda grande” (p. 121). Ahora bien
¢como se llega a este estadio? Siguiendo la
progresion dialéctica que atraviesa al libro,
serd necesaria una “interiorizacion de la
interiorizacion” que traslade la contradic-
cién al interior de la conciencia politizada.
El politizado desprecia al infantil cualunque
y se enorgullece de no pensar como ellos,
de tener un pensamiento propio. Pero este
orgullo por sf solo lo llevaria a la soledad,

a una politizacion en lo discursivo. Como
se adelantaba al final del capitulo dos, para
probar que no es un cualunque, decide po-
ner el cuerpo, poniéndose a disposicion de
la Organizacion politica. Finalmente puede
decir “yo me hago cargo”. Su individualidad,

FENOMENOLOGIA DEL ESPIRITU MILITANTE

Su ego, se opone radicalmente al cualun-
quismo, lo desprecia, no comparte nada:
nuevamente, pero ahora en el seno del Pue-
blo, aparece el antagonismo en apariencia
irresoluble. Pero este mismo desprecio,
esta misma radicalidad de la contradiccion,
provoca que su ego crezca. En la medida
en que el politizado mds se esfuerza por
diferenciarse del cualunque, mas lo inte-
rioriza en su ego, orgulloso de ese acto de
hacerse cargo al ingresar en la Organiza-
cién. Y de la misma manera en que habia
sucedido al interiorizar la Inocencia, que
daba lugar al par Politizado-Cualunque,
“ahora aparece la contraposicion dentro del
politizado y mediante el Orgullo, ;entre qué?
Entre el Ego y la Organizacién” (p. 128).

El Ego, dice Selci, es el “objeto antipolitico
y antiorganizativo por excelencia. El tesoro
interior. El objeto interior e inasimilable” (p.
130). Es el mayor problema que enfrenta la
Organizacion. A la inversa, la Organizacion
se le presenta al Ego como un nucleo del
gue emanan restricciones. La conciencia
politica que aspira a la militancia debera
sacrificar el orgullo de haberse politizado,
deberd sacrificar su Ego (que es otra forma
de la apariencia de sustancialidad), que le
impide hacerse cargo. El texto abunda en
ejemplos que grafican esta cuestion.

Este nuevo par contradictorio (Ego-Orga-
nizacion) encuentra su superacion en la
figura del Cuadro politico, que representa el
hacerse cargo supremo. Cuando el militan-
te se plantea el problema verdaderamente
COMO Suyo, interioriza una vez mas la con-
tradiccion que se presentaba como exterior
y la Organizacion pasa a estar dentro suyo:
“un militante se vuelve Cuadro cuando
«descubre» que la Organizacion estd en
él[..], y que, por consiguiente, el militante
debe hacerse cargo de la Organizacidn mis-
ma” (p. 133). El Cuadro toma conciencia de
que no solo debe ser conducido, sino que

SEBASTIAN AMARILLA

es responsabilidad suya el conducir en-
trando asi en el &mbito terrible de la toma
de decisiones, el abismo de la libertad. El
cuadro politico ya no encuentra ninguna
sustancia externa que se le oponga y, por
lo tanto, no hay nadie a quien culpar. Esta
situacion paradojal marca una separacion,
un hiato entre la responsabilidad absoluta
que asume sobre la realidad y las faculta-
des limitadas que tiene disponibles para
ocuparse de ella.

Selci propone una triada muy interesante
de conceptos que sirven para orientarse en
este escenario de responsabilidad maxima:
la orgénica, la l6gica y la linea (Para quien
desee profundizar sobre este punto, puede
consultar el articulo de Violeta Kesselman
“Verticalismo”, aparecido en la compilacion
digital: AA. VV., La posibilidad del siglo,
Ediciones Pedro Diaz & Gluck, Buenos Ai-
res, 2020, pp. 18-26, disponible en: https://
kranear.com.ar/descargas/LA%20P0OSIBI-
LIDAD%20DEL%20SIGLO.pdf). De manera
muy sucinta, la organica es la estructura
que asigna los lugares de cada responsabi-
lidad en la Organizacion, la l6gica designa
un protocolo de comportamientos, y la
linea representa el discurso oficial de la
Organizacion. Estos tres elementos han
sido interiorizados por el Cuadro, sacrifi-
cando su individualidad o apariencia de
sustancialidad.

Entonces, ;qué hacer?, ;como ser libres?
Sila libertad es la asuncion de respon-
sabilidades, el poder popular consiste en
que el pueblo asuma mas y mds respon-
sabilidades, que considere cada vez mas
asuntos como suyos, a diferencia de lo que
planteaba el populismo, que consistia en
demandas a un Otro que se ocupaba de
satisfacerlas. En la propuesta del libro -y
como ya se sefialé— no se trata de descar-
tar al populismo, sino de interiorizarlo: dejar
de demandar y ponerse a responder. Aqui,

245


https://kranear.com.ar/descargas/LA POSIBILIDAD DEL SIGLO.pdf
https://kranear.com.ar/descargas/LA POSIBILIDAD DEL SIGLO.pdf
https://kranear.com.ar/descargas/LA POSIBILIDAD DEL SIGLO.pdf

Ideas'?, revista de filosofia moderna y contemporénea

poder popular se iguala a responsabilidad
popular, y este es el ndcleo de la estrategia
de poder propuesta: “para evitar la eterni-
dad de la lucha entre Pueblo y Oligarquia, la
gracia es que el Pueblo empieza a vencer a
la Oligarquia cuando empieza a ser ‘derro-
tado’, cuando interioriza la contradiccion”
(p. 157). Esta derrota interna es el signifi-
cado de ganar, logrando que proliferen los
Cuadros politicos, incrementando las facul-
tades —que son necesariamente limitadas
en cada individuo— para poder asumir la
responsabilidad absoluta sobre la realidad:
el poder popular.

El'libro cierra con un apéndice titulado

“El grafo de la militancia” (donde el autor
analiza qué sucede cuando los diferentes
estadios contradictorios no se superan
dialéctica o "hegelianamente”, sino que
quedan atascados en una repeticion en
clave freudiana dando lugar a tres nuevas
figuras: la beneficencia, el intelectual critico
y el quebrado, respectivamente), un aparta-
do de Conclusiones, y una interesante nota
final a cargo de Martin Rodriguez quien, en
pocas pdaginas, bosqueja un horizonte tedri-
€O a conquistar.

La Teoria de la militancia es, sin ningun
lugar a dudas, un libro de filosofia politica
de gran rigueza y novedad, que se ha ga-
nado un lugar en las filas del Pensamiento
Latinoamericano. Se plantea como objetivo
fundamental y manifiesto -mas alla de
encarar un diagnéstico de lo que ha pasa-
do- realizar una defensa filosofica de la
militancia que la dote de contenido tedrico,
elevéndola al nivel del concepto. Es me-
diante este gesto que sera posible abordar
la respuesta original y situada a la pregunta
.Qué hacer?

246

#12 NOVIEMBRE DE 2020 - ABRIL DE 2021

Fichte y la filosofia de la
intersubjetividad de la
conciencia encarnada
LEONEL SERRATORE

Fichte

OELYO
ENCARNADO
EN EL MUNDO
INTERSUBJETIVO

Virginia Lopez-Dominguez

RAGIF EDICIONES E %; £2

Resefia de Lopez-
Dominguez, Virginia, Fichte

o0 el yo encarnado en el mundo

intersubjetivo, Buenos Aires
/ México, RAGIF Ediciones /
UNAM, 2020, 375 pp.

Recibida el 16 de julio de 2020 —
Aceptada el 1 de septiembre de 2020

En la “Introduccion” de Fichte o el yo encar-
nado en el mundo intersubjetivo, Virginia
Lopez-Dominguez se encarga de trazar cier-
tos paralelismos entre la filosoffa heideg-
geriana y el sistema filoséfico de Fichte. La
eleccion comparativa no es ingenua pues si
existe algo que une a los intereses de am-
bos autores es su pretension de forjar lazos
entre la filosofia y la vida. Justamente, el
inicio del primer capitulo alude a la famosa
frase fichteana: “El tipo de filosofia que se
elige depende del tipo de persona que se es,
porque un sistema filoséfico no es un uten-
silio muerto que pueda dejarse o0 tomarse a
nuestro antojo, sino que esta animado por
el alma de la persona que lo posee” (p. 31).
Esta frase es un fiel reflejo de lo desplegado
en los dos primeros capitulos, cuya explicita
impronta biografica apunta a describir la
busqueda emprendida por Fichte de una
posicion propia respecto de la kantiana,
inmerso en un ambiente atravesado por

una serie de acontecimientos sumamente
relevantes tanto en el terreno intelectual (la
polémica Jacobi- Mendelssohn y la incipien-
te preocupacion sistematica reinholdiana)
como en el campo politico (la Revolucién
Francesa). Sin lugar a dudas, merece una
mencion especial la proteccion de Fichte
por parte del Barén Ernst Haubold von Mil-
titz y su posterior tutelaje a cargo del pastor
Gotthold Leberecht Krebel. Estos sucesos
supusieron un punto de inflexion en la vida
de Fichte. El cambio radical de su otrora
vida rural a una educacion propia de la élite
intelectual marcé decisivamente su pen-
samiento y la opcién de los principios que
rigen su sistema filoséfico. En virtud de ello,
el texto se concentra en detallar los cami-
nos recorridos para alcanzar la tan ansiada
posicion propia, encontrando un recorrido
posible en el tratamiento de la intersubjetivi-
dad, la corporalidad y las relaciones recipro-
cas entre la conciencia y el mundo.

247



Ideas'?, revista de filosofia moderna y contemporénea

Con el tercer capitulo inicia lo que constitu-
ye el eje fundamental de la argumentacion
y la seccion mds extensa del texto. En pri-
mer lugar, Lopez-Dominguez reconstruye
la estructura general de la Fundamentacion
de toda Doctrina de la Ciencia a los fines

de introducir, posteriormente, la filosoffa
de la intersubjetividad fichteana. Para ello,
comienza caracterizando —en consonancia
con la obra Sobre el concepto de la Doctrina
de la Ciencia- los rasgos impostergables
que toda filosofia debe presentar si pre-
tende ajustarse a la concepcion sistemati-
ca-cientifica de Fichte: (1) conformar una
totalidad interrelacionada de proposiciones
de tal modo que la certeza particular de
cada una de ellas dependa del sitio que
ocupe en el sistema total. (2) Contar con
un principio incondicionado colocado en la
cuspide de la serie proposicional, evitando
la caida en una remision infinita y la impo-
sibilidad de encontrar una certeza absoluta
a partir de la cual edificar el sistema total
(corte remisional efectuado por un acto
libre de la voluntad). (3) Instituir ese princi-
pio como fundamento, esto es, como prin-
cipio explicativo que se sitte por fuera de la
esfera que funda, pues Unicamente de esta
manera se logra soslayar cualquier clase
ulterior de circulo vicioso. El principio ha de
ubicarse en un nivel diferente de la expe-
riencia, anterior a la conciencia y a la rela-
cién empirica entre sujeto y objeto. (4) Con-
figurar un principio plenamente originario y
autosuficiente que no dependa de ninguna
instancia externa dadora de sentido, sino
que soélo se dé en virtud de si mismo. Esto
se alcanza una vez que el contenido y la
forma se determinan reciprocamente. “De
ahf que —segun Fichte— sea posible pensar
en otros dos principios que se subordinen
al absolutamente primero y que, sin embar-
go, mantengan una cierta interdependencia
respecto de él: uno, condicionado por el
contenido de éste, y otro, por su forma” (p.

248

#12 NOVIEMBRE DE 2020 - ABRIL DE 2021

98). (5) Procurar la conclusion del sistema
cuando resulte imposible continuar la de-
rivacion proposicional. Esto se verifica en
la reaparicion del principio originario como
resultado de la deduccion.

La filosoffa se exhibe como la ciencia mas
originaria que provee de un fundamento
sélido tanto a la l6gica como a los demds
saberes. En otras palabras, la Doctrina de
la Ciencia (la filosofia, el sistema) se erige,
en tanto “metaciencia’, como un “saber
del saber” capaz de ofrecer un criterio de
realidad para las ciencias. Sin embargo,
esto no debe confundirse con un mero
discurso epistemoldgico. Precisamente el
hecho de proporcionar una base real a las
ciencias da cuenta del interés metafisico
del proyecto fichteano. Una vez aclaradas
estas disposiciones, Lopez-Dominguez
prosigue desplegando los principios de

la Fundamentacidn de la Doctrina de la
Ciencia que fundamentan los principios
|6gicos de identidad, contradiccién y fun-
damento. Para aproximarnos al principio
mads originario, Fichte parte del principio de
identidad (A = A). A pesar de su pretension
de explicitar el caracter condicionado de
las leyes logicas, apela a estas leyes para
su argumentacion ya que, desprovisto de
las mismas, resultaria imposible pensar. De
este modo, admite una cierta circularidad
y, a lavez, la validez provisional de estas
leyes, hasta que la Doctrina de la Ciencia
alcance su pleno desarrollo y las ciencias
puedan probar su certeza vinculdndose

al principio fundamental. Este argumento
evidencia, por una parte, la prioridad de la
conciencia pensante sobre el principio de
identidad y, por otra, la prioridad de la posi-
cién absoluta del sujeto frente a cualquier
posicién en la conciencia (p. 101). Asf, el
Yo absoluto no refiere a una subjetividad
individual sino méas bien a un sujeto tras-
cendental como condicion de posibilidad

FICHTE Y LA FILOSOF{A DE LA INTERSUBJETIVIDAD DE LA CONCIENCIA ENCARNADA

de la totalidad de acciones particulares,
incluso del conocimiento entendido como
tipologia de accidn secundaria. El Yo ab-
soluto es el principio fundamental sobre

el que descansan todos los restantes
principios que configuran el dambito de la
objetividad. No es un resultado o producto;
por el contrario, es produccion, donde el
ponerse, el afirmarse y el ser son lo mismo.
En efecto, el Yo absoluto es actividad pura,
un fluir libre sin sujeciones de ningun tipo.
La accidn autoconstitutiva del Yo absoluto
supone una relacion entre légica y Doctrina
de la Ciencia muy particular, basada en

un condicionamiento material de los prin-
cipios de la I6gica mediante la fundacion
de la categoria de realidad. De ahi que
todo aquello que ingrese en el campo de
accion del sujeto y que se relacione con su
quehacer puro es real. Fichte se aproxima
al Yo absoluto a través de la reflexion abs-
tractiva, un método exclusivamente légico
que, considerado aisladamente, deviene en
una filosofia formularia, pero si se comple-
menta con la intuicion intelectual, resulta
sumamente fructifero. En este sentido,

la abstraccion opera como una instancia
previa que despeja todo lo innecesario para
la reflexion. Asimismo, la reflexién adquie-
re contenido, concediendo una auténtica
significacion a la filosofia y eludiendo la
posibilidad de incurrir en un vacio sin vida
(p. 110). La intuicion intelectual aporta se-
guridad, un primer punto de apoyo para la
filosofia, por ser la constitucion indubitable
del propio Yo en la cual él mismo se pone
y, al hacerlo, se capta inmediatamente.

De esta forma, el Yo se afirma como pura
accion de autoafirmacion, distinguiéndose
de la intuicion intelectual kantiana. La fa-
cultad primordial que debemos adscribir a
tal inteleccion intelectual es la imaginacion.
Para Fichte, la imaginacion productiva es
la facultad por excelencia, ya que constitu-
ye la base de la actividad humana en sus

LEONEL SERRATORE

multiples dimensiones. Con respecto a ello,
Lopez-Dominguez sefiala: “A mijuicio, la
intuicion intelectual es sélo un momento
dentro de la labor de sintesis que realiza

la imaginacion, pues ella no sélo produce
intuiciones intelectuales sino también sen-
sibles. La intuicion intelectual sirve como
punto de referencia absoluto e inmodifica-
ble en torno al cual la imaginacion organiza
y unifica todo el quehacer humano en un
proceso constante de oscilacién que, sin
un eje siempre idéntico a si mismo, haria
que el individuo se perdiese en el caos de la
infinita variedad de lo sensible” (p. 112).

Ademas del primer principio fundamental,
es posible pensar un segundo principio que
dependa de aquél por su contenido aunque
sea incondicionado por su forma. Este
segundo principio es el No-Yo al que Fichte
accede de un modo similar a como accedid
al primer principio, es decir, acudiendo a
una proposicion indubitable, esta vez “no A
no = A", y aplicando la reflexién abstractiva.
Lo que sobresale de esta incipiente formu-
lacion es que la proposicion no deriva de
‘A= A"y lanegacion no esta incluida en el
principio de identidad. Sin embargo, la for-
ma ldgica de esta proposicion presupone la
conciencia juzgante, pues no habria juicio
alguno sin ella. En cuanto a su contenido,
la proposicion “no A no = A" depende de la
proposicion ‘A = A", ya que ‘no A" es lo que
Ano es; Unicamente por medio de la exclu-
sion de "A" llegamos a "no A", esto es, para
poner ‘no A" primeramente debemos poner
A"y, por lo tanto, al Yo. El No-Yo se revela
como opuesto al ser, como la categoria

de negacidn. De aqui se desprende una
contradiccién: ;como es posible el darse
simultaneo de dos principios radicalmente
opuestos? Esto sucede asi porque el se-
gundo principio es un absurdo aceptado
sélo provisionalmente con una validez
estrictamente metodoldgica. El vinculo de

249



Ideas'?, revista de filosofia moderna y contemporénea

esta opasicién es pensable en funcién de
elementos finitos y relativos, conduciendo
inexorablemente hacia la formulacion del
tercer principio de la Fundamentacidn de la
Doctrina de la Ciencia: el Yo y el No-Yo limi-
tados. Este tercer principio inaugura la ca-
tegoria de limitacion que sintetiza las dos
categorias anteriores (realidad y negacién).
En este tercer principio ya estan conteni-
dos todos los elementos deducibles para
la constitucion de la conciencia finita. De
este modo, han sido explicitados tanto los
tres principios légicos bésicos (identidad,
contradiccion y fundamento), como los tres
tipos de juicios que es capaz de articular el
espiritu humano: el tético, el antitético y el
sintético, a la vez que se justifica el método
sintético fichteano. Dice Lépez-Domin-
guez: “La Doctrina de la ciencia es, en este
sentido, un «idealismo critico», un «idealis-
mo-real» o un «realismo-ideal», que acepta
la existencia del mundo con independencia
del sujeto finito y admite, para explicar la
materialidad, un fundamento indeducible
de la subjetividad absoluta, apoyandose

en el primado de la razon préctica sobre

la tedrica, que necesita para su desarrollo
la creencia firme en un entorno que pueda
convertirse en el campo de realizacion del
deber. Con la aceptacion de algo distinto
del Yo como inexplicable desde el Yo mis-
mo (al menos, no totalmente explicable) y
la admisién de la relacion reciproca con lo
otro como constitutiva del hombre (Yo divi-
sible), queda garantizada la libertad de éste
frente a lo absoluto” (p. 116).

El tercer principio contiene dos proposicio-
nes que, conjuntamente, ofician de funda-
mento para la categorfa de accién recipro-
ca: (a) el Yo pone al No-Yo como limitado
por el Yo; (b) el Yo se pone a sf mismo
como limitado por el No-Yo. La proposicion
(a) funda la instancia préctica, porque
enfatiza la accion subjetiva del Yo como

250

#12 NOVIEMBRE DE 2020 - ABRIL DE 2021

determinando y limitando a su opuesto,

y la proposicion (b) se comporta como el
fundamento de la instancia tedrica en la
cual se resalta la pasividad del sujeto, pues
el Yo se pone a si mismo aungue como
limitado por el No-Yo. A partir de (b) Fichte
realiza dos sintesis que fundan la categoria
de causalidad y la categoria de sustancia-
lidad, mediante las cuales demostrara que
el conocimiento es una trasferencia del Yo
al No-Yo, es decir, aquello que denomina
“alienacion”. En el caso de la categoria

de causalidad, una parte del hacer del Yo
resulta anulada, siendo reemplazada por
un padecer. La afeccion es definida como
todo lo que no es puesto espontanea e
inmediatamente por el Yo. Esto no implica
necesariamente que el No-Yo posee una
realidad auténoma en virtud de si mismo
0 una actividad independiente del sujeto,
sino que toda la actividad ha sido trasferi-
da desde el Yo como consecuencia de su
padecimiento. Si en el caso de la categoria
de causalidad la relacion reciproca es
vista cualitativamente, en la categoria de
sustancialidad, en cambio, es vista cuan-
titativamente. En el conocimiento se da
una transferencia de la actividad del Yo al
No-Yo; sin embargo, el padecer de aquél
no puede ser entendido como una inactivi-
dad extrema, pues en la afeccion, aunque
mediatamente, el Yo continda actuando

de alguna manera y su hacer se encuentra
disminuido. De ahi que sea una cantidad,
un guantum minimo de accion (p. 119).
Debido al cardcter cuantitativo del padecer
y el hacer, el Yo puro, en tanto accion pura,
es susceptible de ser concebido como la
totalidad de ellos, como un quantum de
quanta. Asi, el Yo puro puede ser entendido
como una sustancia, esto es, un sustrato
en el que inhieren accidentalmente el Yo

y el No-Yo determinados. EI conocimiento
Se presenta aqui como alienacion, porque
para que se finitice el Yo absoluto es nece-

FICHTE Y LA FILOSOF{A DE LA INTERSUBJETIVIDAD DE LA CONCIENCIA ENCARNADA

sario que niegue una parte de si. Mientras
ocurre esta negacion (sin una connotacion
temporal), el Yo proyecta sus categorias
objetivamente en lo opuesto de si, el No-Yo.
En la medida en que el No-Yo posee un ser
trasferido, carece de realidad por fuera de
su relacion con el sujeto o, lo que es igual,
el No-Yo causa la afeccion del Yoy no es,
por ende, su fundamento real sino ideal.
Esta aparente contradiccién en el &mbito
gnoseolagico, ante la limitacion de la razén
especulativa que incurre constantemente
en contradicciones al intentar explicar lo
que esta mas alla de la experiencia, se re-
suelve con la razoén practica.

Las actividades desplegadas en el terreno
del saber tedrico pueden ser resumidas

en, por un lado, una relacion reciproca

(la relacién gnoseoldgica) y, por otro, una
actividad subjetiva independiente que fun-
damenta la relacion reciproca y es determi-
nada por ella.

Cuando el Yo encuentra un obstaculo en su
actuar que no ha sido puesto por él mismo,
sobre su pretension de absoluto acaece un
choque, una resistencia opuesta a la activi-
dad del sujeto, su encuentro con el No-Yo.
Ante este obstdculo, el Yo debe restringir
su actuar determinandose a si mismo en un
acto de autolimitacion. El choque no resul-
ta ser la causa de la autolimitacion, sino la
ocasion para que el Yo realice la accion a
la que estaba dispuesto (determinabilidad).
Tomando como modelo esta primera ac-
cién de autolimitacion se puede inferir que
todas las demds determinaciones del Yo
seran limitaciones que él mismo se (auto)
imponga (p. 128). Las repetidas tentativas
del Yo lo impulsan a chocarse continua-
mente con la resistencia y a ser devueltos
los chogues unay otra vez, provocando

asi una oscilacion entre la determinacion y
la no determinacion. Esta oscilacion es la
reciprocacion del Yo consigo mismo, que

LEONEL SERRATORE

se pone como finito (actividad reflexionada)
y como infinito (actividad que intenta ir mas
alla del limite), es su exigencia de vencer

la resistencia y su impotencia al no conse-
guirlo. Gracias a estas limitaciones el Yo
descubrird el mundo que lo rodea. La facul-
tad que procura conciliar y enlazar ambos
contrarios es la imaginacion, y al estado

de oscilacién de un extremo a otro Fichte
lo llama “intuicién”. La intuicion puede ser
o bien intelectual, cuando el Yo se afirma
como infinito, o bien sensible, cuando se
afirma como finito. “En cuanto momentos
de la imaginacion, ambas intuiciones son
complementarias: la intuicion intelectual

es el polo fijo sin el cual lo plural, mdltiple

y cambiante seria imposible de captar, y

la intuicion sensible es lo que da realidad
efectiva, concrecidn, al conocer” (p. 129).
Hay una facultad mas en el espiritu huma-
no: la de abstraer objetos determinados de
lo puesto en el entendimiento, esto es, la
facultad del juicio. Ademads, si abstraemos
de todo objeto en general, permanece la
posibilidad de abstraer segun una determi-
nada regla, la razén pura (p. 132).

La parte practica de la Fundamentacion de
la Doctrina de la Ciencia puede ser sistema-
ticamente resumida de la siguiente manera:
(1) se deduce el concepto de tendencia
(Tendenz) o aspiracion (Streben) a través
del cual se afirma la prioridad de la praxis
respecto de la teorfa; (2) a partir de (1) se
desprende toda la estructura del actuar
humano, que se destaca mediante una se-
rie de sentimientos en reciprocacion; (3) el
factum que da contenido al pensar se expo-
ne también como sentimiento (Gefihl).

La tendencia es una actividad pura e infinita
del Yo que se dirige a un objeto antes de su
constitucion. En su proyeccion incesante el
Yo aspira a afirmarse sin restriccion alguna
hasta encontrar un objeto a determinar, y
en esa aspiracion se fundan las exigencias

251



Ideas'?, revista de filosofia moderna y contemporénea

de larazén practica (p. 141). Sin embargo,
en la actividad autoafirmante del Yo acaece
un choque. De la reflexion del choque se
postula una contratendencia equilibradora
del No-Yo, para finalmente producirse el
restablecimiento de la actividad. La acti-
vidad reestablecida u objetiva puede ser

de dos tipos: finita, cuando se dirige a un
objeto efectivo; infinita, cuando se dirige a
un objeto imaginado cuyos limites han sido
puestos por el Yo, que es el producto de la
imaginacion oscilando mas alla del limite
provocado por el chogue con el No-Yo y que
constituye el objeto hacia el cual tenderd la
actividad prdctica. El proyecto practico es
denominado por Fichte como “ideal”. El pri-
mer principio fundamental reaparece aqui
en el descubrimiento de la idea como meta
reguladora y se cierra asf el circulo descrip-
to por el sistema filoséfico (p. 143).

En consonancia con lo anterior, la aspira-
cién se encuentra con una resistencia, se da
un equilibrio proveniente de una contraten-
dencia; el equilibrio consecuente es la exte-
riorizacion de algo puramente subjetivo (el
sentimiento de limitacion), la aspiracion se
hace consciente, se determina convirtiéndo-
se en impulso (Trieb). De la imposibilidad de
satisfacer plenamente cierta determinacion
se sucede un sentimiento de vacio que exi-
ge ser llenado, el “anhelo”. Una vez colmado
este sentimiento de vacio, se da lugar al
sentimiento de “satisfaccion” (Befriedigung),
el impulso y la accién ahora son uno y el
mismo (p. 147). El sujeto reflexiona sobre
su actuar intentando sintetizar el impulso
con la accidn realizada. Si entre ambas hay
convergencia, se despertara un sentimiento
de aprobacién (Beifall), de suceder lo con-
trario, se impondra la desaprobacion.

Esta breve reposicion no agota el exhaus-
tivo analisis que Virginia Lopez-Dominguez
desarrolla a partir de la comparacion entre
los diferentes textos fichteanos, a partir

252

#12 NOVIEMBRE DE 2020 - ABRIL DE 2021

de la originalidad que en ellos reside y de

la distancia que los separa de la filosofia
kantiana. No obstante, es destacable como
la autora logra traducir en términos simples
y asequibles un sistema de semejante mag-
nitud y complejidad, facilitando, de esta
forma, el acceso a la lectura de las fuentes
alos menos avezados.

Con los capitulos cuatro y cinco asistimos
al nucleo central de la exposicion del libro.
La filosoffa de la intersubjetividad esté
intimamente relacionada con el concepto
de comunidad que en Fichte adquiere dos
acepciones fundamentales: se trata de, por
un lado, un concepto de comunidad ligado
a las relaciones fisicas que mantiene un
conjunto de individuos entre si'y, por otro,
un concepto de comunidad ligado a las
relaciones morales que expresan la mutua
correspondencia de deberes y derechos.

La primera acepcion se presenta en el pa-
ragrafo VI de la Fundamentacion del dere-
cho natural en términos de una comunidad
material surgida de las relaciones espacia-
les entre seres humanos. La comunidad es
el efecto de la proyeccion puramente ideal
del anhelo que, intentando alcanzar efica-
cia por medio del impulso, se concreta en
la materia (p. 169). Como resultado, la co-
munidad material es simbolo de la comuni-
dad teleoldgica, es decir, es su explicitacion
en el terreno corporal y espacio-temporal
pero, al mismo tiempo, al tender hacia una
meta espiritual, trasciende el propio dambito
material. Todo este esbozo demanda la
necesidad de deducir dentro del sistema

el concepto de cuerpo. La deduccidn del
cuerpo implica dos presupuestos: la liber-
tad del Yo y su necesaria autolimitacion
para realizar acciones. Una vez que ambos
presupuestos se conjuntan aparece la no-
cion de “persona’. La persona se adjudica
una esfera para la libertad, esto es, un
campo de actuacion libre y exclusivo. En

FICHTE Y LA FILOSOF{A DE LA INTERSUBJETIVIDAD DE LA CONCIENCIA ENCARNADA

primera instancia, este campo se presenta
ante el Yo como un obstaculo que forma
parte del mundo exterior (No-Yo) y que se
debe asumir para existir en tanto persona
individual. La facultad que configura esta
esfera sintetizando tamafia oposicion no es
otra que la imaginacion productiva. Segun
Fichte, al oscilar entre ambos extremos la
imaginacion productiva genera la extension
pura, un concepto previo al espacio y al
tiempo, y que posibilita su posterior unifi-
cacion. Lopez-Dominguez sostiene: “De la
necesidad de la permanencia de la persona
resulta la determinacion de su campo de
libertad como algo persistente y, en cierto
sentido, inmodificable. Y con semejante
acto se genera el espacio en cuanto «ex-
tension quieta y determinada por siempre»,
perfectamente distinguible del tiempo,
cuyo cardcter es la constante fluencia, el
perpetuo devenir” (p. 171).

Como consecuencia, se deduce un cuerpo
de indole espacial (Korper) en tanto peri-
metro de acciones libres posibles. Esta
concepcion del cuerpo aun no remite a la
corporalidad humana (Leib) sino a un am-
bito corpdreo que, para poder finalmente
instituirse en esfera corporal, requiere una
configuracién organica en un todo articu-
lado y cerrado. La articulacion corporal es
el argumento del que Fichte se vale para
explicar la incidencia de la voluntad sobre
la materia. Aqui supone una doble instancia
o dos tipos de érganos que, a pesar de sus
distinciones, componen una misma unidad:
el 6rgano superior, que se relaciona estre-
chamente con la voluntad, y el érgano in-
ferior asociado al mundo sensible (p. 172).
Cada 6rgano se vincula con distintas clases
de materia: el superior con la materia sutil,
aquella gue provee el sustrato sensible
para las imagenes y, por ende, se sitlia a
mitad de camino entre el dmbito sensible

e inteligible; el inferior con una materia

LEONEL SERRATORE

bruta, cuya modificacién esta mediada por
una modificacion de la materia sutil. De

lo previamente expuesto se concluye que
el cuerpo tiene una doble funcidn: por un
lado, la transformacién del mundo material
(trabajo), por el otro, la actuacion de medio
para la expresion de la persona, de sus
gesticulaciones, sentimientos, ideas y sen-
saciones.

En el marco de este tratamiento materialis-
ta, el estado de plena indigencia en el que
nace el individuo humano respecto de las
demas especies hace patente la necesidad
del otro en la constitucion de la persona
individual. Otros animales han sido com-
pletamente favorecidos por la naturaleza;
en cambio, el ser humano, aungue se en-
cuentre vulnerable, posee la potencialidad
de extender sus articulaciones hacia el
infinito. Mientras que los animales persi-
guen continuamente la autoconservacion y
la satisfaccion particular, el ser humano se
distancia de estos intereses en aras de un
compromiso comunitario, de trabajar y vivir
con sus congéneres en un contexto de ple-
na lucha contra la naturaleza. La relacion
intersubjetiva es un proceso que tendra
lugar a través del cuerpo y, principalmente,
de su doble articulacion, ya que dispone

de un érgano inferior que permite captar el
cuerpo del otro en tanto objeto material y
de un érgano superior que lo acepta como
un ser racional semejante. De esto ultimo
se desprende la necesidad de respetar su
libertad considerandola un fin en si mismo
(p. 180). En este punto surge una cuestion
problematica: ;como es que el 6rgano
superior realiza una accion que, sin ser cau-
sal, modifica al otro? Fichte llama apelacion
(Aufforderung) a esta accion tan singular
que consistiria en un llamado del otro, exi-
giendo atencidn y el reconocimiento de su
libertad. A nivel corporal, segin Lépez-Do-
minguez, el problema se resuelve recu-

253



Ideas'?, revista de filosofia moderna y contemporénea

rriendo a la mirada: “Asi pues, sin contacto
directo con la materia, por su sola vision, el
hombre reconoce en el cuerpo del otro la
presencia de un semejante, especialmente
gracias a su rostro, a través de su boca y,
sobre todo, a través de los 0jos, en los cua-
les ha de trasuntarse la racionalidad. Si se
trata de la mirada de un ser racional, ésta
se presentard siempre como una mirada
amorosa, humanizada, claramente opuesta
a la mirada cosificadora” (p. 187).

En este aspecto cabe insistir en que la
nocion de alteridad fichteana comprende
una tarea sumamente imprescindible para
soslayar los topicos recurrentes en que

la filosofia postlevinasiana ha incurrido al
acusar a la modernidad de una aparente
anulacion o propuesta aniquilatoria de las
diferencias. Contrariamente a ello, Fichte
no sélo reconoce la funcién preeminente
del otro en la constitucion personal, sino
también su respetabilidad, hasta el punto
de presentar ciertos antecedentes temati-
cos ampliamente explorados en la filosofia
contemporanea como el rostro (Lévinas) y
la mirada (Sartre).

En el quinto capitulo Lopez-Dominguez
esboza los multiples aportes novedosos

de la Doctrina de la Ciencia nova methodo
haciendo un especial énfasis en la facultad
imaginativa y en el concepto de corporali-
dad. El anélisis que merece nuestra particu-
lar atencidn es el apartado que refiere a “la
conciencia encarnada”.

Segun la autora, la primera deduccion com-
pleta del concepto de cuerpo tiene lugar

en la Doctrina de la Ciencia nova methodo.
Si bien ya existia un desarrollo previo en

la Fundamentacion del derecho natural

(y en Algunas lecciones sobre el destino

del sabio), éste se aplica Unicamente al
ambito juridico. En el dmbito juridico la
preocupacion consiste en establecer los

254

#12 NOVIEMBRE DE 2020 - ABRIL DE 2021

limites de lo permitido en una comunidad
real fundada en relaciones materiales y
espaciales no identificables con el reino

de los fines kantiano. A diferencia de este
planteo, la Doctrina de la Ciencia nova me-
thodo extiende el ambito de alcance de la
deduccion del cuerpo a la explicacion de la
finitizacion del Yo en general, definiéndolo
como el sistema de sensibilidad humana en
el que se inscriben las diversas sensacio-
nes. Fichte no trasforma al cuerpo en una
cosa en sf, esto es, en algo material ajeno

a la conciencia; por el contrario, subraya el
cardcter entramado del mismo en cuanto
plexo de relaciones que se mantiene fijo a
pesar de las variaciones sensitivas que o
afectan. De hecho, esto ultimo posibilita su
papel regulador en la organizacion de las
sensaciones en vista a evitar su constante
dispersion. El cuerpo se presenta como una
totalidad viva (no una sumatoria de partes)
que se realiza a través de sus miembros. Es
una sintesis producto de la relacién entre la
afectibilidad y la espontaneidad que oficia
de punto de contacto originario entre el Yo
y el No-Yo, donde la actividad autoafirmante
del Yo se ve obligada a autolimitarse ante
el choque con aquello que le opone resis-
tencia, descubriéndose en ese acto como
atada o ligada (Gebundenheit). El Yo asume
esta condicion por medio de un sentimien-
to en el que se capta a sf mismo como
determinado, constituyendo este instante
el inicio de la conciencia. Las sensaciones
implican sentimientos de limitacion que el
Yo posee de si mismo, de las incapacidades
y carencias para emprender su actuar. Por
ende, el cuerpo es condicién de posibilidad
para la conciencia de nuestros limites,

ya que da cuenta de los obstdculos que

se imponen a su actividad espontdnea e
infinita. “El cuerpo es lo que traspasamos
constantemente en nuestro actuar hacia el
mundo, pero que nos recaptura unay otra
vez, porgue estamos atados, ligados a él”

FICHTE Y LA FILOSOF{A DE LA INTERSUBJETIVIDAD DE LA CONCIENCIA ENCARNADA

(p. 217). Este sentimiento del cuerpo es

un sentimiento originario: nosotros somos
capaces de percibir las partes de nuestro
cuerpo aunque estemos imposibilitados de
percibir el conjunto del organismo, es decir,
el movimiento de las partes depende de la
totalidad fija y viva que el cuerpo es. Segun
Lopez-Dominguez, esto se debe a que el
sentimiento del cuerpo es del mismo Yo en
su relacion con el mundo: “se trata mas bien
de una condicién existencial por la que el Yo
finito se hace transparente a sf mismo” (p.
218). Nuevamente Fichte nos ofrece un pun-
to de referencia ineludible para los debates
contempordneos en torno a las ontologias
corporales del tener y el ser (Merleau-Ponty,
Jean-Luc Nancy, Jacques Derrida, entre
otros). El cuerpo vivido (Leib) no se presenta
como un mero cuerpo material (Korper), es
un cuerpo con conciencia.

Para alcanzar una comprension de la intui-
cion interna se torna necesaria la deduccion
del espacio como forma externa de la
sensibilidad. En base a ello, Fichte preten-
de resaltar el matiz complementario de la
intuicion del Yo y del mundo. Mi cuerpo me
individualiza como un centro de referencia
que ordena toda la realidad proveyendo

un punto de vista intransferible. En Nova
methodo, el cuerpo y el alma se identifican
configurando una misma entidad que es
vista desde diferentes perspectivas, pues-
to que estamos ante la presencia de una
concepcion del cuerpo espiritualizado. A
pesar de ser reiteradamente definido como
un instrumento en funcion del cual se hace
patente nuestra voluntad en el mundo ma-
terial, y que ello suponga una doble articula-
cién corporal elevando las sospechas de un
retorno a posiciones dualistas, la Nova me-
thodo de Fichte -y siempre segun la inter-
pretacion de Lopez-Dominguez- previene
estas suposiciones estableciendo una equi-
valencia entre el érgano superior y el alma:

LEONEL SERRATORE

“De este manera, no se puede decir que el
cuerpo sirva al Yo de instrumento, como si
se tratase de una herramienta exterior a él,
mads bien su cuerpo es su modo de estar
instalado en el mundo, un mundo con el que
se ha encontrado al actuar y que, por tanto,
es primariamente el lugar de realizacién

de acciones, de sus fines. Es el modo de
adaptacion a un entorno planteado desde el
principio teleoldgicamente” (p. 222).

Asi se infiere que la inconveniente inci-
dencia de la voluntad sobre la materia

es un falso problema, pues no existe una
actuacion de una sobre otra en ninguno de
los sentidos posibles; mds bien, la accion
es ejecutada por una unidad psiquico-or-
ganica. El ser humano es un centro de
referencias, una unidad originaria que con-
fiere coherencia al resto de las plausibles
unificaciones, esto es, les otorga sentido,
significacion. Ahora bien, en tanto el cuerpo
es conciencia volcada al mundo, el mundo
deviene en mediador de la totalidad rela-
cional con lo real y, por supuesto, con los
demas seres racionales.

Los Ultimos tres capitulos comienzan con
una suerte de inventario de la sucesion de
acontecimientos biograficos posteriores a
la desvinculacion de Fichte de la Universi-
dad de Jena, prosigue con el desarrollo del
Fichte de Berlin y culmina con los rasgos
mads prominentes de su pensamiento politi-
co. Aunque Virginia Lopez-Dominguez nos
habia advertido en la “Introduccién” que no
se dedicaria a realizar un andlisis minucioso
del pensamiento politico fichteano, cierta-
mente entre la multiplicidad de aristas que
aborda en estos tres ultimos capitulos que-
remos destacar dos: la polémica del atefs-
mo y la concepcion del Estado racional.

En cuanto a la primera, Lépez-Dominguez
parte de que el objetivo de Fichte siempre
fue el de aplicar su sistema filoséfico a

255



Ideas'?, revista de filosofia moderna y contemporénea #12 NOVIEMBRE DE 2020 - ABRIL DE 2021

distintas areas, al derecho, alamoraly ala
religion. Esto lo conduce a apoyar y editar
el articulo de Forberg, titulado Desarrollo
del concepto de religion, que consiste en un
analisis critico de la religion donde se la re-
duce al dmbito de la moralidad. Fichte era
consciente de los posibles efectos politicos
de tal propuesta, por lo que decide acom-
pafar la publicacion con un ensayo propio:
Sobre el fundamento de nuestra creencia
en un gobierno divino del mundo, en el cual
manifiesta abiertamente su posicion sobre
el tema. El escdndalo estalld de inmediato,
a partir de la circulacion de un escrito ano-
nimo titulado Carta de un padre a su hijo
estudiante sobre el ate/smo de Fichte y de
Forberg en el que se los acusa de no creer
en el Dios personal cristiano. Tras sucesi-
vas defensas y objeciones, la polémica que
involucrd a la mayoria de los intelectuales
del momento culmind en el castigo que el
Consistorio de Dresde impuso a la corte del
Principado de Sajonia y en la confiscacion
de los escritos. En lo que durd la disputa,
Fichte, lejos de rectificar su postura, y de
un modo extremadamente obstinado, se re-
huso a suavizar los términos de su articulo.
Finalmente, renuncia a su cdtedra, imbuido
en una vaga esperanza que anhelaba un
apoyo jamas concretado de sus alumnos

y colegas. Si atendemos al aparentemente
polémico articulo Sobre el fundamento de
nuestra creencia en un gobierno divino del
mundo avizoramos que Fichte, contraria-
mente a lo que sostenian sus acusadores,
reconocia la necesidad de la fe en un orden
divino como garante de la vida moral en la
comunidad y como fundamento de toda
certeza. Dice la autora: “Fichte no pretendia
introducir ningun principio contrario a la
religion cristiana, ya que con su concepto
de lo divino no hacia sino retomar la idea
del Evangelio de San Mateo de que Dios se
manifiesta principalmente en la accion in-
tersubjetiva, de tal modo que la comunidad

256

es el mas alto simbolo de la perfeccién en
la tierra” (p. 230).

Respecto del Estado racional, Fichte
procura postular las bases para un tipo
de Estado que se ajuste a la razon. Bre-
vemente, la transicion hacia un Estado
racional se considera forzosa y necesaria,
dado que los hombres no estan listos
para la moralidad. Su objetivo implica
obligar a los miembros de una comunidad
a respetarse mutuamente a través de una
legislacion externa o, en otras palabras,
lograr que los ciudadanos supriman sus
intereses egoistas y particulares sin
perder, en el proceso, su propia indivi-
dualidad. Dos obras fundamentales se
inscriben en el marco de estas tratativas:
la mencionada Fundamentacion del dere-
cho natural y El Estado comercial cerrado.
En ellas se distingue —segun Lépez-Do-
minguez- entre la comunidad material

y el reino de los fines kantianos, siendo
este dltimo una instancia de relaciones
morales que se presenta como meta
ideal a la que pueden aproximarse las
sociedades reales. Este proceso de apro-
ximacion conlleva “mirfadas y mirfadas de
afios” hasta concluir en la disolucion del
Estado y desembocar en la anarquia. Su
operatividad reside en facilitar a los seres
humanos el ejercicio pleno de su libertad
para asi alcanzar paulatinamente la inte-
riorizacién de la ley (p. 336).

En conclusion, el libro de Virginia Lopez-Do-
minguez nos invita a un vasto recorrido por
las fuentes fichteanas, recorrido imposible
de abarcar en el breve espacio de una re-
sefia. Entre los mdltiples niveles de andlisis
posibles, la intersubjetividad y su vinculo
con la nocién de corporalidad ocupa —a
nuestro entender— un lugar preeminente.
Su preeminencia excede al contenido
textual, pues nos ofrece lineamientos
generales para repensar las diversas

FICHTE Y LA FILOSOF{A DE LA INTERSUBJETIVIDAD DE LA CONCIENCIA ENCARNADA

apropiaciones de las que ha sido objeto la
modernidad en la hermenéutica contem-
poranea. El papel asignado al No-Yo como
resistencia nunca plenamente reductible y
al cuerpo como mediacién necesaria en la
constitucion identitaria, asi como también
el énfasis puesto en la respetabilidad inex-
pugnable de la libertad del otro, contradi-
cen en gran medida a la actual perspectiva
sobre la filosoffa fichteana que, injustifica-
damente, describe a esta Ultima como un
caso ejemplar de una subjetividad mayes-
tdtica supresora de las diferencias y con-
denable por su mero agenciamiento. Este
detallado estudio de Lépez-Dominguez
representa una oportunidad clave para
confrontar las versiones mds superfluas de
un pensamiento complejo y prolifico como
el de Fichte.

LEONEL SERRATORE

257



En busca de
una politica plebeya
JULIAN FERREYRAH

NSEJO  DE  INVESTICGACIONES  CIENTIFICAS

UNIVERSIDAD DE BUENOS AIRES)

DIEGO SZTULWARK

LA OFENSIVA SENSIBLE

Neoliberalismo, populismo
y el reverso de lo politico

Resefia de Sztulwark, Diego,
La ofensiva sensible.
Neoliberalismo, populismo

y elreverso de lo politico,
Buenos Aires, Caja Negra, 2019,
186 pp.

Recibida el 10 de julio de 2020 -
Aceptada el 27 de agosto de 2020

258

Diego Sztulwark aspira en La ofensiva sen-
sible a dar cuenta de la légica de un mundo
multiple, vibrante y lleno de potencia: el
ambito plebeyo donde las formas de vida
Se crean sin cesar, libres de toda coaccion
"desde arriba” (sea del Estado, sea del
neoliberalismo). “El Estado no posee los
medios para crear la sociedad nueva, que
en ningun caso puede ser creada desde
arriba” (p. 124, yo subrayo). Ante este diag-
néstico, un desplazamiento del campo de
batalla se hace indispensable: “A |a batalla
de las ideas debe precederle una ofensiva
sensible” (p. 26). La problemética politica
que el libro pone en el tapete es clave: se
trata, en efecto, de crear formas de vida no
neoliberales (basicamente que no se basen
en el consumo y la valorizacion) a partir de
la l6gica de las masas, sus reivindicacio-
nes, deseos y poder creativo. La cuestion
es como se eslabona argumentativamente
esa ofensiva “desde abajo” (la inteligencia
colectiva y las tramas comunitarias, p. 84)
con el fin politico Ultimo de “la invencién
de lainfraestructura y de los derechos
necesarios para disfrutar de lo comun” (p.
54), prescindiendo de (casi) toda mediacién
estatal u orgdnica. Es cierto que “lo que
realmente importa estd lejos” (p. 68) pero,
¢cémo llegamos sin Estado ni organiza-
ciéon? Parados sobre una “precariedad que
vuelve ilusorio todo pacto social estable”
(p. 109), ;.cé6mo hacemos frente a la estabi-
lidad cruel de la I6gica neoliberal?

En busca de construir una ofensiva sensible
eficaz, la voz de Sztulwark se trama a lo
largo de las pdginas con la de mas de 40
autores y libros, construyendo una suerte
de discurso indirecto libre que va desde

su amplio abanico de lecturas a su vision
personal. Se trata de una rica seleccion,
donde se retinen algunos pensadores

de su propia generacion y nacionalidad
(como Schwarzbdck, Trimboli, Lewkowicz,

EN BUSCA DE UNA POLITICA PLEBEYA

Pacheco o Selci), consagrados argentinos
(como Rita Segato, Ledn Rozitchner o
David Vifias), colectivos de pensamiento
(Juguetes Perdidos y Situaciones) con
algunos cldsicos de la filosoffa (Spinoza y
Maquiavelo en primer lugar) y pensadores
europeos mas 0 menos contemporaneos
con clara preferencia por lo franco-italiano
(desde Foucault, Deleuze, Guattari, Badiou
y Negri hasta Marazzi, Hadot, Lordon o
Malabou).

La "ofensiva sensible” no debe ser leido
como un concepto vinculado meramente
con la parte propositiva del libro (como

una propiedad de lo plebeyo), sino como e/
terreno privilegiado de la lucha, entre los
agenciamientos plebeyos y los dispositi-
vos neoliberales. A ese terreno el Estado
nunca llega (por motivos que veremos méas
abajo). Pero alli donde el Estado fracasa,

el neoliberalismo se muestra eficaz. Logra
emprender su propia ofensiva sensible ("el
neoliberalismo emprende una ofensiva
contra la sensibilidad”, p. 74), moldeando
las vidas (“modos de vida") con su légica
del consumo y la empresa. El secreto de su
eficacia es que trabaja a dos puntas: “desde
arriba”, apropiandose de la maquinaria esta-
tal, pero también “desde abajo", a través de
sus micropoliticas (que implican justamente
una ofensiva en el plano de la sensibilidad).
En efecto, la fase actual del capitalismo

no sélo se ha amparado en los aparatos

de Estado (el libro estudia los efectos de

su capacidad de permear tanto gobiernos
populistas como conservadores), sino que
también ha logrado intervenir con eficacia
en el plano micropolitco. En la doble pinza
del neoliberalismo, Sztulwark le da clara
preeminencia a esta Ultima (“las micropoliti-
cas liberales no necesitan controlar al Esta-
do para crear modos de vida’, p. 32). El ané-
lisis de estos dispositivos “desde abajo’, la
manera en que impregnan el todo social, es

JULIAN FERREYRA

sumamente interesante. Particularmente, la
critica a los “dispositivos de felicidad”, en la
linea de Ahmed y Heffesse, y la exposicion
de la manera en que ha logrado penetrar
en las fuerzas que solian resistirle, como la
multitud y la democracia directa, que hace
apenas 20 afios estaban ligadas a la resis-
tencia, y se han transformado en fuerzas
capturadas por el neoliberalismo, como lo
ejemplifica el posfascismo brasilero (p. 87,
siguiendo a Negri).

Frente a este avance por momentos irre-
frenable del neoliberalismo, el pretendiente
a ser el contendiente privilegiado es el
populismo (Sztulwark utiliza mucho éste
término, pero la expresion propia que pro-
pone y que considera mas adecuada para
caracterizar los gobiernos populares de
América Latina es la voluntad de inclusion
—tal es el titulo del capitulo 2, aunque no
sea el tinico momento del libro dedicado
analizar y criticar este proceso politico-).
Pero la discontinuidad entre la lucha social
y la conduccion politica es para Sztulwark
inzanjable (p. 119). “Se pusieron demasia-
das fichas al Estado” (p. 12, citando a Rita
Segato). Sztulwark se dedica pacientemen-
te a mostrar el collar de motivos por el cual
no puede ocupar el lugar que pretende,
cémo su lucha contra el neoliberalismo (si
genuina fuera, condicién que esta tefiida de
escepticismo pagina a pagina) es ineficaz y
perdida. Se trata por ello de una "democra-
cia de la derrota”. La derrota a priori tiene
que ver con su debilidad ineluctable ante la
ofensiva neoliberal (p. 120). No se propone
transformar sino meramente reparar. De alli
la idea —sobre la cual el autor insiste mu-
cho- de "‘mediacién precaria” (p. 122). La
cadena de significantes es clara: derrota,
precariedad, debilidad, caracterizan una
(mala) voluntad, una (mala) mediacién y
una (mala) alternativa politica, incluso ines-
cindible del espiritu colonial (“colonizacién

259



Ideas'?, revista de filosofia moderna y contemporénea

y estatalidad se implican’, p. 158).

Ese razonamiento lo lleva al punto de con-
siderar que el fracaso del “populismo de
izquierda” constituye una "buena noticia”
(p. 53). Cierto que hajo una doble conside-
racion, por un lado, “su incapacidad para
cuestionar la doble representacion en la
que se basa la hegemonfa del capital [legi-
timacion electoral del Estado neo-liberaly
la subsuncidn del trabajo bajo el capital]” y,
por el otro, la posibilidad de que ese fraca-
so desencadene “un nuevo alineamiento de
alianzas y estrategias en el enfrentamiento
con las élites neoliberales” (p. 53). El fra-
caso de la voluntad de inclusion tiene asi
una doble cara: la incapacidad de producir
modos de vida no neoliberales y la preca-
riedad de las mediaciones sociales puestas
en juego (pp. 57-58). De alguna manera,

el autor responsabiliza a estos fracasos
de la emergencia de la ola de gobiernos
neo-liberales. El ataque es por momentos
tan extremo que la objecion que le dirige

a la teorfa de la militancia de Selci (repre-
sentante, en términos de Sztulwark, de la
voluntad de inclusién), “‘no reconoce fuerza
politica alguna en las dinamicas sociales
no estructuradas” (p. 117), podria volverse
hacia el propio autor: no reconoce fuerza
politica alguna en las dindmicas sociales
estructuradas.

Una de las criticas a ese populismo de la
voluntad de inclusion aparece de la mano
de Rita Segato, quien sefiala que la amplia-
cion del consumo no se vio acompafiada
(de la misma manera) por la ampliacion

de ciudadania, o, en todo caso, que la pri-
mera le gano la pulseada a la otra, con sus
consecuencias ambientales y ecoldgicas
(la ampliacion del consumo se sostuvo
sobre la exportacion de materias primas
dependiente de la sobreexplotacion de los
recursos naturales, p. 84). La imposibilidad
de sostener “la dindmica caliente del flujo

260

#12 NOVIEMBRE DE 2020 - ABRIL DE 2021

de mercancias” (p. 137, en torno a las re-
flexiones del Colectivo Juguetes Perdidos
en su gran La gorra coronada) produce la
paradoja que Sztulwark pone en la pluma
de Garcia Linera: promover los flujos de
capital a través de ese fogoneo del consu-
mo, fortaleciendo asi a los mercados y los
modos de vida que se le subordinan. Ca-
rente de la posibilidad de producir formas
de vida, el populismo sélo reproduce los
modos de vida capitalistas, y por lo tanto
es incapaz de dar cabida a ningun tipo de
emancipacion o mejora real en las vidas de
las mayorias. Es un cruel aparato de captu-
ra de lo plebeyo, desde arriba hacia abajo
(p. 156). O, en el mejor de los casos, su
“incompatibilidad con el capitalismo” choca
contra la “compatibilidad subjetiva de la
burocracia” (p. 155, retomando a Cooke, y
suponiendo que la burocracia es necesa-
riamente un monstruo frio, y no un plexo de
agentes estatales que son parte del “abajo”
mismo).

Las criticas a la voluntad de inclusion estan
atravesadas por la concepcion clésica de
la politica que subyace a este libro que se
pretende instalar en una vision heterodoxa
de la misma. El Estado se concibe como
verticalidad y trascendencia, y aparece
enfrentado al pueblo, bajo la polaridad
“arriba” y “abajo’. Quizds la idea misma

de mediacion sea sin embargo fallida, y
responde a una concepcion del Estado
demasiado cldsica para el marco tedrico de
Sztulwark. En efecto, la idea de mediacion
acepta acriticamente la escision entre el
Estado y el pueblo, y no logra lo que uno de
sus autores privilegiados pone como base
fundamental de su filosofia: la inmanencia.
No se trata de mediar, sino de concebir un
Estado donde exista inmanencia entre su
magquinaria y el pueblo.

Esa posibilidad aparece como un breve
relampago en la bisagra de las paginas

EN BUSCA DE UNA POLITICA PLEBEYA

106y 107, donde considera a la voluntad de
inclusién como un fendmeno de desborde

que no llega a desarrollarse como “hipéte-

sis politica”. Cito en extenso:

Una hipdtesis segun la cual la democracia es
igualitaria cuando las luchas se despliegan
eny desde la economia misma, y que en la
actualidad se confirma dentro de los movi-
mientos feministas. La contracara de lo que
mds arriba fue nombrado como mediacién
social precaria, es decir, la misma mediacion
pero vista desde abajo por los nuevos sujetos
del consumo, bien pudo haber sido una de las
mejores semillas del kirchnerismo: la presen-
cia de la crisis dentro del mercado, la propia
aberrancia plebeya desplegada dentro de las
categorias de la economia politica” (pp. 106-
107, el subrayado es mio).

Este fragmento se continta dentro del
mismo pérrafo hacia otra orientacion (los
haikus de Diego Valeriano), con lo cual

no termina de definirse el argumento. En
esas breves lineas, aparecen ligadas con
algo de precipitacion varias ideas poten-
tes: la posibilidad de ver la mediacion
desde abajo, la lucha desde la economia
(a la que podria serle inmanente la abe-
rrancia plebeya), y el movimiento feminis-
ta. En suma: la potencia del movimiento
feminista podria verse replicada en otras
luchas, en la medida en la cual el abajo
se articula efectivamente con “el arriba”
(¢0 la misma mediacién vista desde abajo
pone en crisis el modelo abajo-arriba?).
Al mismo tiempo, uno de los motivos

del fracaso y la fragilidad del populismo
(fogonear el consumo popular) podria ser
la clave de su éxito y su gran semilla. La
idea de un consumo que libera y la posibi-
lidad de “traducir dinero en intensidad” (p.
109) apunta en la misma direccién, pero
su articulacion con las criticas al consu-
mo que la preceden queda ambigua. Otra
de las fugaces reivindicaciones de la poli-
tica "estructurada” es cuando sefiala que

JULIAN FERREYRA

las instituciones son necesarias cuando
decae la energia plebeya (su “energfa vol-
canica’, p. 125).

Mds alld de estos breves relampagos,

el libro favorece en su pars construens

al espontaneismo, ya desde una de sus
distinciones clave, aquella que traza entre
modos de vida y formas de vida. Los “mo-
dos” son existencias derivadas del mando
del capital, mientras las formas establecen
un cortocircuito con los automatismos

y obediencias. La ausencia de mando (u
obediencia) aparece reiteradamente como
un fin en si mismo, como imposibilidad de
una existencia creativa y plena en el marco
de una autoridad que nos sobrepase. Una
“voz de mando que normativiza y modula
lavida" es en si misma negativa, mas alla
de los criterios y valores que se pongan en
juego. Si bien Sztulwark se detiene a ca-
racterizar al capitalismo en su fase actual
(neoliberal), en tanto la vida toma la I6gica
de la valorizacién y la forma de la empresa,
el problema es que nos manda y domina.

La objecidn que yo le plantearia a este
enfoque es que la liberacién aparece como
buena en si misma, y la constitucion de la
propuesta positiva queda abstracta. De
hecho, el capitulo méas fuerte del libro es el
segundo, donde critica al populismo, pero
el tercero y dltimo, donde Sztulwark busca
construir una politica plebeya, no tiene

el mismo vigor. La definicion de filosofia
politica es imprecisa: “la filosofia deviene
politica cuando asume su tarea mas propia:
diagnosticar devenires” (p. 177); habria que
internarse profundo en la teoria del devenir
de Deleuze y Guattari para avistar el sen-
tido concreto de tan bella afirmacion. Las
formas de vida son definidas de manera
negativa como “micropoliticas no-neolibe-
rales”y a través de nociones abstractas
como "la sociedad” o “la gente” (p. 84). Se
multiplican las formulas encendidas en tor-

261



Ideas'?, revista de filosofia moderna y contemporénea

no a la "energfa plebeya” (p. 106) o “las nue-
vas posibilidades vitales del caos” (p. 104,
en intertexto con Rolnik: “lo plebeyo tiene
la plasticidad apta para atravesar el caos’,
p. 136), que entusiasman pero no ofrecen
pistas claras sobre la senda de la cons-
truccion politica. Lo mismo ocurre con la
nocién de amistad como “base del proceso
de individuacion alternativa al neo-liberal”
(p. 114). La complejidad de una politica de
la amistad (como el libro homénimo de De-
rrida pone de manifiesto) exigiria mayores
determinaciones. Sobre todo si se recono-
ce laimportancia de “la invencién de la in-
fraestructura y de los derechos necesarios
para disfrutar de lo comun” (p. 54).

Este romanticismo de la liberacion de toda
atadura se corresponde con una afirmacion
de la crisis, la incertidumbre y el caos. El
2001 aparece como el simbolo de la es-
peranza, de la emancipacion atrapada en
una revolucion continua (es el “momento
plebeyo’, p. 135). En contrapartida, el capi-
talismo tendria miedo a la crisis y reforzaria
el orden sin cesar. “El inconsciente colonial
identifica toda desestabilizacién como
amenaza’ (p. 104). Esto puede parecer
extrafio si se considera que la plasticidad
de las respuestas a la crisis es una de las
caracteristicas del capitalismo, pero Sz-
tulwark define “crisis” en un sentido bien
preciso: ‘no poder producir aguellos mun-
dos deseantes en los cuales el consumo de
sus mercancias sea su realizacion” (p. 67).
Otro aspecto que puede generar ciertas re-
servas es que la reivindicacion de la crisis
y el caos puede parecer una romantizacion
de la enfermedad, el sintoma y la fragilidad;
también aqui la cuestion se aclara cuando
se comprende en el marco de la critica al
imperativo de la felicidad (p. 67) que, como
seflalamos mas arriba, es uno de los instru-
mentos micropoliticos a los que recurre el
neoliberalismo. No se trata de romantizar

262

#12 NOVIEMBRE DE 2020 - ABRIL DE 2021

la enfermedad, sino de romper con la de-
monizacion que cae sobre toda fragilidad
humana y nos exige vivir incluso lo intole-
rable con una sonrisa apacible en el rostro
(“lo que sucede conviene").

Como contrapartida, en las dltimas paginas
del libro asoma una propuesta positiva con
vigor y cuerpo, en torno a las madres de
plaza de mayo, y a partir de un fragmento
de Ledn Rozitchner donde emplaza la
soberania de una nacion “en la vida de sus
ciudadanos que se expande desde sus
cuerpos” (p. 179). En los cuerpos concre-
tos de las madres, y en otras luchas que
Sztulwark enlaza con las de ellas (pafiuelos
verdes, cortes de ruta piqueteros y ollas
populares) asoma la trama concreta que
algunas de las férmulas vibrantes del libro
no logran determinar. El desafio aparece
bien definido: desovillar en qué consiste
ese "saber fundamental que va desde los
afectos a la politica” (p. 180). Esa interpela-
cion, junto con la necesidad de una politica
que ponga en el centro de la escena la
inteligencia colectiva y las tramas comu-
nitarias, son el gran aporte que /a ofensiva
sensible nos deja. Cémo darle la fortaleza
necesaria para protegernos de los embates
constantes, desde arriba y desde abajo, del
capitalismo, es la tarea pendiente.

Vitalismo conceptual

y ontologia practica
Filosofia, cuerpo y amor en los
margenes de la libertad

IVAN PAZ

Cuerpo y amor frente a
la modernidad capitalista

A propésito de Spinoza,
Bergson, Deleuze y Negri

Jost Ezcurpia

Resefia de Ezcurdia, José,
Cuerpo y amor frente a la
modernidad capitalista: a
propdsito de Spinoza, Bergson,
Deleuze y Negri,

Ciudad de México, Editorial
Itaca, 2018, 218 pp.

Recibida el 13 de agosto de 2020 -
Aceptada el 23 de septiembre de 2020

¢Cudles son los aportes que, desde la filo-
sofia, el vitalismo puede hacer como he-
rramienta de resistencia y lucha contra los
devenires de este presente? Esta pareciera
ser la pregunta que mueve las investigacio-
nes de José Ezcurdia, Licenciado y Doctor
en Filosofia por la Universidad Nacional
Auténoma de México y la Universidad de
Barcelona, respectivamente. En otra resefia
publicada en el nimero 6 de esta revista
(noviembre 2017-abril 2018), a propésito
del libro Cuerpo, intuicidn y diferencia en

el pensamiento de Gilles Deleuze del pro-
pio Ezcurdia (Ciudad de México, Editorial
ltaca, 2016), encontrdbamos ya la fuente
del deseo de que un renovado vitalismo
filoséfico y una propuesta materialista

nos develen, lisa y llanamente, formas

de existir en el mundo. Lo que en el libro
anteriormente mencionado constituia un
recorrido extenso por el pensamiento de
Gilles Deleuze y las diversas fuentes de su
filosofia adopta en esta obra un desafio
extra. Al ya presentado concepto de cuer-
po se suma también el de amor, ambos
entendidos como formas de comprender
los mecanismos necesarios para pensar
en modos de resistencia y formas de cons-
tituir alternativas ético-politicas a partir

de esquemas ontoldgicos. De la misma
manera, se propone aquf un recorrido filo-
séfico por la obra de cuatro emblematicos
autores: Baruch Spinoza, Henri Bergson,
Gilles Deleuze y Antonio Negri. El desafio
del vitalismo, en esta ocasion, se renueva
en un juego dialéctico entre autores que,
desde una perspectiva materialista, hacen
frente a la modernidad capitalista a partir
de un ejercicio de pensamiento contra el
absolutismo y la dominacién. Ezcurdia nos
presenta un profundo despliegue concep-
tual que ahonda en lo que, a lo largo de sus
obras, constituye minuciosas reflexiones
en torno a la dimensién critica de aquellos
autores con los que se propone trabajar. La

263



Ideas'?, revista de filosofia moderna y contemporénea

eleccion de Gilles Deleuze, primeramente,
y la posterior adicién de fildsofos de los
que este parte (Spinoza, Bergson) y en los
que su obra repercute (Negri) instauran la
primera confesion filoséfica de Ezcurdia,
quien siempre, desde el primer momento,
adscribe al vitalismo como forma de con-
vertir a la filosoffa tanto en (como diria el
propio Deleuze) una nueva arma, como
también en una solucién que puede y debe
resultar en un problema o concepto para la
coyuntura.

El prélogo del libro, a cargo de Patricio
Landaeta, nos presenta ya la definicion del
vitalismo conceptual con la que nos en-
contraremos a lo largo del recorrido: “una
madquina de guerra tramada con palabrasy
gestos que busca [...] crear colectivamente
mas y mejores ambientes para la vida en
comun” (p. 9). El camino se traza de esta
manera, como afirma Landaeta, no bajo la
forma de un manifiesto o un panfleto, sino
como un esfuerzo metédico y analitico que
propone a cada autor como una instancia, y
a cada instancia como una parada obligada
antes de llegar al objetivo prometido. Las
nociones de cuerpo y amor, gue funcionan
como conceptos articuladores de todo
aquello que va a derivar de cada una de

las teorias propuestas, cobran sentido y

se reivindican a si mismas en un plano
estrictamente vitalista. El vitalismo, a su
vez, se ve representado en la reflexion de
cada filésofo que el autor compromete con
este esfuerzo metadico. Es este quizés

el mas logrado de los diversos aspectos
metodoldgicos presentes en este libro de
Ezcurdia: presentar cada capitulo, simple-
mente, con el nombre del autor a retratar,
y establecer, de esta manera, una guia, un
camino, un trazado. Cada autor de esta
constelacion marca una nueva impronta a
lo largo de este camino pero, siguiendo a la
filosofia deleuziana que inspira el escrito,

264

#12 NOVIEMBRE DE 2020 - ABRIL DE 2021

estd en constante didlogo entre ellas y
consigo mismas. El lector se encuentra,
entonces, con un decalogo explicito y bien
definido: en Spinoza, se sientan las bases
de la lucha contra la modernidad capitalis-
ta; en Bergson, se da cuenta del avance de
la critica a la ciencia y la metafisica como
forma de expresion de la tesis materialista;
en Deleuze, la inmanencia cobra sentido
como articuladora de un pensamiento libre;
y en Negri, el proyecto filoséfico-ontolégico
se convierte en una herramienta politica
emancipatoria.

Antes de adentrarnos en cada seccion, en-
tonces, es esencial destacar los aspectos
que el autor considera que articulan cada
una de estas instanciaciones. En primer lu-
gar, la modernidad capitalista esta siempre
presente en tanto enemigo a vencer, pero
lo estd veladamente, oculta detrds de la
mdscara de la metafisica de la trascenden-
cia. La inmanencia, otro concepto de fuerte
impronta en los trabajos de Ezcurdia, es el
arma por excelencia del vitalismo filoséfico
para dar esta batalla encarnada contra el
fatalismo de nuestros tiempos en nombre
de un deseo que apunta a la libertad. En
segundo lugar, el cuerpoy el amor son las
claves de lectura que, a medida que se
avanza por este camino, surgen como ejes
indispensables para comprender la pro-
puesta de cada filésofo y, a través de ellos,
del autor de este libro.

El primer apartado, titulado “Spinoza’, ubica
al filsofo judio como exponente de la onto-
logfa inmanentista que sienta las bases del
camino trazado en el libro. Ezcurdia propo-
ne avanzar desde una critica a la metafisi-
ca de la trascendencia hacia una lectura de
la filosoffa spinozista en clave politica. La
Etica demostrada segun el orden geomé-
trico y el Tratado teoldgico-politico son

las herramientas de las que se sirve para
ello. A la manera de Spinoza, entonces,

VITALISMO CONCEPTUAL Y ONTOLOGIA PRACTICA

proponemos dar cuenta de este recorrido
de forma analitica, a través de dos pasos.
El primer paso es dar cuenta del amory la
ontologia inmanentista contra la metafisica
de la trascendencia y sus derivas axiol6gi-
cas y psicolégicas: Spinoza, el filésofo de
las pasiones, plantea el deseo, el conato y
la alegria como piedras de toque de este
esfuerzo para sentar las bases de “la revo-
lucidn ética de un sujeto que se constituye
como fuente de la determinacion del valor
moral” (p. 41). Encontramos una primera
pista de aquello que propone Ezcurdia, a
saber, una lectura del inmanentismo pan-
teista spinoziano como proyecto ontoldgico
con un horizonte de liberacion ético-politi-
ca. El amor, entonces, acompafia al conoci-
miento que el Dios spinozista tiene de sf (en
tanto se conoce como su propia causa): el
amor como autoconciencia divina e idea en
sentido spinoziano se articula en las dimen-
siones interiores de la Naturaleza. El mayor
logro de Ezcurdia en este primer punto es
dar cuenta, exitosamente, de como este
idealismo de Spinoza es un inmanentismo
que refleja un vitalismo de la idea, posee-
dor de un cardcter productivo. Prosiguien-
do con la estructura analitica, el segundo
paso, entonces, plantea cémo en la propia
ética spinozista hay una teorfa de los cuer-
pos y los afectos. La teoria del cuerpo, arti-
culada con las reflexiones epistemoldgicas
de Spinoza, batalla contra la metafisica de
la trascendencia y las tradiciones funda-
das en esta, que postulan la negacion del
cuerpo como sinénimo de virtud. El cuerpo
como principio de reconfiguracion de la
vida ética del ser humano es el elemento
fundamental de todo proceso de liberacion.
Cuerpo y amor, en este sentido, aparecen
como factores determinantes del conjunto
de planteamientos ontolégico-practicos

del pensamiento de Spinoza en vistas de
articular una filosofia politica que parta de
la potencia de la multitud. El entendimiento

IVAN PAZ

infinito del Dios spinoziano, el amor como
fuente del vitalismo de la idea, la ontologia
inmanentista, la figura de Cristo y el ma-
terialismo del cuerpo dotan al filésofo, en
este primer apartado, de las armas contra
la metafisica de la trascendencia en nom-
bre de una renovada modernidad.

El sequndo apartado, “Bergson’, da cuen-
ta inmediatamente de cdmo cada instan-
cia del recorrido retoma aquella que la
precede convirtiéndola en punto de parti-
da para su propio desarrollo. Si bien Spi-
noza es el filésofo omnipresente en este
libro, aquel que todo lo ve y que en todo
se manifiesta, Bergson sienta las bases
para dar cuenta de aquel materialismo
que ya esta fuertemente anclado en el
esfuerzo conceptual de la obra pero que
aqui cobra certera relevancia. La articula-
cion de la reflexion filosofica bergsoniana
se sostiene sobre dos conceptos que

ya nos son familiares: cuerpo y libertad.
Materia, imagen, memoria y conciencia
son los ejes que articulan el aporte de
Bergson en el marco de lo que él llamara
la “forma viva", la cual da lugar al materia-
lismo vitalista (o vitalismo materialista)
en el que esta forma viva adquiere la es-
tructura de la conciencia. El concepto de
duracion, clave en toda la filosofia bergso-
niana, entendido aqui como duracién de la
vida, aparece como corazon de la libertad
buscada. Toda esta dialéctica de concep-
tos, sin embargo, cobra sentido cuando
Bergson establece la importancia abso-
luta de su nocidn del cuerpo entendido
como nudo de percepciones, afecciones
y reacciones. El cuerpo es una intensidad
que se destaca en el plano de la materia
viva, y dalugar a la idea que es clave en
todo el apartado: la de “cuerpo vivo”. Para
el filésofo vitalista, el cuerpo vivo, con-
cebido como intensidad en la que la me-
moria asegura su forma, se ordena en un

265



Ideas'?, revista de filosofia moderna y contemporénea

régimen intensivo de imdgenes en su pro-
pia estructura sensomotriz. Los cuerpos
vivos, que se ven afectados y reaccionan,
se constituyen como formas de conatos
spinozianos, y es aqui donde el autor nos
da la clave: “la libertad no se consigue
sino en un cuerpo que ha dado actualidad
a las imdgenes de la materia en la que se
constituye” (p. 81). Es en el vitalismo ma-
terial y espiritualista bergsoniano donde
florece la materia viva como libertad, y
es la propia libertad (que toma al cuerpo
como fuente de si) la que se articula
como experiencia encarnada, afirma la
memoria pura y promociona una vida
profunda. Es esta reflexion, entonces, la
que da lugar al planteamiento de un yo
entendido por Bergson como “yo social’,
como multiplicidad cuantitativa y doble
mixto de memoria sensomotriz y memo-
ria pura, es decir, de espacio y tiempo. El
yo esquematico del discurso cientifico
moderno abre las puertas al racionalismo
filosofico, entendiéndose ambos como re-
ferentes de una concepcion esquematica
que escapa a la vida, una concepcion de
vida que, para Bergson, debe ser entendi-
day aprehendida como forma intensiva y
creativa mas alld del esquematismo de la
representacion. El vitalismo bergsoniano,
entonces, es el principio para dar forma

a una teoria del conocimiento, una ética
de la afirmacion de la vida y una actitud
frente a las sociedades cerradas de la
modernidad cristiana y capitalista que,
enfrentadas a las sociedades abiertas
del empirismo radical bergsoniano, se
transforman a partir de una experiencia
mistico-ontoldgica que considera el amor
como afirmacién de la conciencia en el
conocimiento intuitivo.

El tercer apartado, “Deleuze’, da cuenta
de como se constituye el pensamiento del
filésofo francés a partir de sus fuentes, es

266

#12 NOVIEMBRE DE 2020 - ABRIL DE 2021

decir, de Spinoza y Bergson considerados
como fundadores de categorias concep-
tuales para la critica a la modernidad
capitalista. Tanto el individuo superior
spinozista como la sociedad abierta berg-
soniana sustentan aquello que Ezcurdia
considera como un proyecto ético-po-
litico que se da a partir de la filosofia
deleuziana. El concepto de cuerpo vivo
es el lugar donde confluyen la ontologia,
la epistemologfa y la propuesta ético-po-
litica como articulacion de una historia
de la filosofia. Contra la metafisica de la
trascendencia, el enemigo comun en este
recorrido, el cuerpo deleuziano (que recu-
pera la nocion artaudiana de Cuerpo sin
Organos) es un plano de inmanencia cru-
zado por intensidades ilimitadas. El plano
de inmanencia, a su vez, atravesado por
una realidad de materia y conciencia, arti-
cula las multiplicidades que se realizan en
la unidad plural y creativa del movimiento
afirmativo deleuziano. La vida como cau-
sa inmanente es el pliegue de Deleuze
hacia un vitalismo materialista que pode-
mos denominar bergsoniano-spinozista,
el cual da cuenta de la determinacion de
la materia viva como forma de lo real y de
la intuicién como estructura ontolégica
capitalista en la que la materia viva se
resuelve. Es a partir de esto que surge el
ansiado concepto de libertad, el cual se
constituye como afirmacién de la materia
viva en la conciencia. La metafisica de la
trascendencia, en este apartado, cae por
su identificacion con el platonismo, enten-
diendo a ambos como el andamiaje sim-
bolico de una forma de poder que implica
la determinacion de la conciencia subje-
tivada bajo un orden moral. Servidumbre
voluntaria en Spinoza, sociedades cerra-
das en Bergson, las formas de la moder-
nidad capitalista como autonegacion del
cuerpo convertido en organismo le dan a
Deleuze herramientas para dar cuenta de

VITALISMO CONCEPTUAL Y ONTOLOGIA PRACTICA

un devenir-rebelde que Ezcurdia identifica
en los “pueblos primitivos”. Retomando la
rostridad, los agenciamientos de podery
las maquinarias deleuziano-guattarianas,
el autor plantea una critica descarnada

al cristianismo pero también, a su vez, a
su reconfiguracién como teologia mate-
rialista y vitalista de corte spinoziano. La
estratificacién del cuerpo que acarrea el
cristianismo como proyecto civilizatorio,
entonces, se articula con el platonismo
como formas de la axiomatica capitalista
moderna en una légica de dominacion.
Las multiplicidades minoritarias y las for-
mas de resistencia del cuerpo, sumadas
al afecto como efectuacion de la propia
potencia del cuerpo vivo y al amor como
fondo de la vida (y la materia viva) y como
operacion ético-politica dan cuenta de
como “la filosofia tiene como objeto la
produccion de pueblo [..] [y] es necesa-
riamente libertaria en tanto el pueblo que
llama le brinda el plano sobre el que co-
secha los afectos, que son la dimensién
interior del sentido. Sentido es afecto. Y
el afecto se constituye como motor de la
libertad” (p. 169).

El Ultimo apartado, “Negri”, resulta inte-
resante por varios motivos. En un primer
sentido, hasta este momento el lector ha
sido testigo de como cada instancia del
recorrido, cada filésofo trabajado, plantea
y resuelve interrogantes en un didlogo
sistemdtico y constante con quien lo
precede. En el caso de Negri, se observa
acabadamente como la propuesta teo-
rica es, desde el primer momento, una
recuperacion directa de los tres fildsofos
anteriores. En un segundo sentido, consi-
deramos que es en este apartado donde
se desenvuelve mas fuertemente la
lectura ontoldgico-prdctica que propone
Ezcurdia. Si bien la ética y la politica es-
tdn presentes desde un primer momento,

IVAN PAZ

Negri retoma los conceptos de cuerpo y
libertad de Spinoza, asi como también el
de multitud, para pensar a esta Ultima de
manera directa como resistencia frente a
la metafisica de la trascendencia. Lo que
segun Ezcurdia es en Deleuze un proyecto
ético-politico que considera al amor como
elemento constituyente de la materia viva,
se manifiesta en Negri como un principio
de libertad y vida comunitaria que pone

a lo politico como primordial pero que
nunca pierde el sentido ontoldgico. Las
bases estan sentadas desde el comienzo:
“la multitud, al afirmar su potencia, da
lugar a una produccion de subjetividades
que [...] precipita una comunidad, que es
la satisfaccion del cuerpo social como
cuerpo vivo” (p. 182). La batalla contra

la metafisica de la trascendencia se da
también contra un Estado que es instru-
mento de la economia de mercado (o,
retomando a Deleuze, de la axiomatica
capitalista) que atenta contra la vida de-
mocratica. Frente a esto, la formacion del
cuerpo social es una “bioproduccién de
subjetividades que tiene como expresion
la vida democrética” (p. 183) y que se
manifiesta en el cuerpo vivo. La cuestion
democratica es esencial en tanto, para
Negri, tiene una impronta spinozista que
se caracteriza por un vitalismo como
forma de produccion de subjetividades.

A su vez, la multitud, también de caracter
spinoziano, efectuacion de un Dios inma-
nente, se funda en una democracia (o,
tomando a Bergson, sociedad) abierta. La
postura de Negri, fundada en el deseo de
una sociedad libertaria, se nutre de mate-
rialismo e inmanencia para dar cuenta de
la caracterizacion de la multitud como es-
pacio de lucha y resistencia, aquella lucha
enunciada ya desde el principio del libro.
La perspectiva critica de la modernidad,
en este apartado final, da cuenta de una
busqueda de libertad como afirmacion del

267



Ideas??, revista de filosofia moderna y contemporanea

poder de la multitud, como comunalidad
y lucha por la libertad como razén de ser
de la filosoffa. Desde Spinoza, el vitalismo
materialista resuelve el pensamiento de
Negri como una ontologia politica en sf
misma; desde Deleuze, la diferencia se
constituye como horizonte a la critica de
la modernidad capitalista. El amor articu-
la toda esta amalgama conceptual como
nota fundamental de orden del poder
instituyente de la multitud. El amory la
encarnacion cristiana como potencia y
principio de la libertad, que se realiza en
la produccion de lo comun, se conjugan
con las pasiones alegres para dar cuenta
de un nuevo ejercicio vital. “Para Negri, la
libertad no es un punto de partida, sino
fruto de una lucha” (p. 211).

En conclusion, el trabajo de Ezcurdia

se propone superar las fronteras de su
escrito anterior y llevar al cuerpo y la
diferencia a un plano alin mayor: el de

la reflexion vitalista. El amor, que se
conjuga con el cuerpo como clave de
lectura, posibilita la comprension del
sistema de critica a la metafisica de la
trascendencia en tanto punto de partida
fundacional de un orden ético-politico
como forma de expresion de la vida en
comun. El autor logra fehacientemente
dar cuenta del pensamiento de cada uno
de los filésofos que estudia, expandiendo,
en esta ocasion, su propio trabajo desde
Deleuze hacia sus fuentes y aquellos que
heredan su teoria. Ain mds, esta reflexion
particular en cada apartado funciona,
como mencionamos, de forma dialéctica
y dialdgica consigo misma y con todas
estas instancias del libro que caracteri-
zamos como ejercicios conceptuales, o
mads bien como un camino de aprendizaje.
La libertad es siempre, para Ezcurdia, el
eje que articula sus lecturas y reflexiones
filosoficas. El vitalismo, en este caso, se

268

#12 NOVIEMBRE DE 2020 - ABRIL DE 2021

constituye como el principio rector de
toda la exégesis que realiza, con profunda
y minuciosa dedicacion, respecto de los
devenires conceptuales de los que se sir-
ve. Queda como tarea para Ix lectorx, en
definitiva, la apropiacion de este vitalismo
conceptual y esta ontologia practica si

es que desea, en su propia constitucion
subjetiva, sumarse a la resistencia contra
el fatalismo de estos tiempos.

Racionalismo giroscopico
GONZALO SANTAYA

DE INVESTIC.
AD DE BUEN

JEAN-Luc

HEGEL

De la Logophonie
comme chant du signe

Resefia de Gouin, Jean-Luc,
Hegel. De la Logophonie comme
chant du signe, Quebec, Presses
de I’'Université Laval, 2018,

314 pp.

Recibida el 10 de agosto de 2020
Aceptada el 9 de septiembre de 2020

¢Qué significa que “lo real es racional”?
¢Acaso que hay sentido o significado en
cada uno de los elementos que componen
el infinitamente diverso universo empirico
-y en cada una de sus combinaciones,
ecos y choques-?, ;también en los que
hacen la historia y la cultura humanas?,
cincluso en el “tic” o el gesto irreflexivo?
Siguiendo la férmula de Hegel, habria que
responder con un firme “si” a estas pregun-
tas. ¢Aln a riesgo de convertir al gran fil-
sofo de Stuttgart en un nuevo Cadndido, mas
sofisticado quiza que el personaje leibni-
ziano de Voltaire, pero igualmente ingenuo
en su optimismo de fondo -o, peor aun,

en un cinico, un soberbio, un totalitario...=?
Los dos siglos de historia que sucedieron a
Hegel abundan en violencias e injusticias,
hechos varios que podrian apoyar esta
imagen, y abundantes fueron también las
filosofias que han insistido en el fondo con-
tingente, irracional, absurdo o asignificante
de la existencia. La empresa de un retorno
a Hegel hoy (y particularmente la que toma
la via de la reafirmacion de su sentencia
sobre la absoluta racionalidad de lo que es)
tiene que enfrentarse a esto al zambullirse
en la letra hegeliana para reivindicar al Es-
piritu Absoluto, mas alld de toda crueldad
despiadada u optimismo ingenuo.

Jean-Luc Gouin, filésofo canadiense que
se ha dedicado durante afios al pensa-
miento hegeliano, presenta una tentativa
para abordar esta empresa. En Hegel.

De la Logophonie comme chant du signe,
el autor compila una serie de articulos
propios, publicados entre 2009 y 2018 en
diversas revistas académicas de excelen-
cia (Hegel-Studien, Hegel-Jarbuch, Revue
philosophique de Louvain, Freiburger Zeits-
chrift fiir Philosophie und Theologie, entre
otras), afiadiendo en cada caso un extenso
y variopinto anexo de notas adicionales, y
exhibiendo una interpretacion global de la

269



Ideas'?, revista de filosofia moderna y contemporénea

obra del filésofo aleman —que la publica-
cion fragmentaria en revistas dispersas es
siempre incapaz de manifestar-. Entre las
virtudes de este libro, quizas la principal
sea su cardacter accesible y amigable con
Ix lectorx no especialista, su presentacion
general de un sistema hostil a toda primera
lectura.

Su objetivo manifiesto es, en efecto, “in-
tentar identificar de alguna manera el foco,
0 laraiz, de la exigente Weltanschauung
hegeliana [...] ofrecer una llave capaz de
abrir la via a una captacion verdaderamente
comprehensiva de la filosoffa de Hegel” (p.
XIII; en todos los casos las traducciones
del francés al espafiol son propias). Este
“foco o raiz’, esta “llave”, no se reducird sin
embargo a una serie de férmulas o propo-
siciones, ni a un conjunto de definiciones,
sino esencialmente a un movimiento. Toda
determinacion de lo real sera desde enton-
ces un “signo” que permitird a su vez captar
en ella la determinacion de la razén (la voz
del Logos que habla a través de la cosa)
mediante un movimiento que Gouin carac-
terizara como giroscdpico, y donde /o real

y la razdn estaran sometidos a una perma-
nente —e inmanente- transformacion.

El'libro se compone de un muy breve prélo-
go que desarrolla una semblanza biografica
de Hegel, sequido de tres partes principa-
les. La primera parte ("Hegel saisi a bras-le-
corps’, es decir, “Hegel tomado seriamente”’,
0 “con firmeza”) se compone de tres capi-
tulos en los que Gouin desarrolla los linea-
mientos principales de su interpretacion,

la “llave” para abrir la via a la comprensién
hegeliana. La sequnda parte ("Hegel. ;Y
después...?") pone en didlogo esta interpre-
tacion con algunos desarrollos posteriores
-0, en algunos casos, contemporaneos- a
Hegel, generalmente criticos de su sistema.
La tercera parte (“Escolios”) se compone

a su vez de tres secciones: una lista de

270

#12 NOVIEMBRE DE 2020 - ABRIL DE 2021

bibliografia recomendada para internarse y
profundizar en el pensamiento hegeliano, un
andlisis de la idea de “Enciclopedia” y una
resefia de las reflexiones que Maurice Mer-
leau-Ponty desarrolla a lo largo de los afios
en torno al concepto de dialéctica, donde se
ven aparecer numerosos atisbos de la pro-
pia reivindicacion gouiana de Hegel.

Si bien Gouin se adentra en temas de gran
complejidad -navegando alo largoy alo
ancho de la obra hegeliana-, hay que des-
tacar su habilidad para combinar una prosa
suelta y amigable con rigor conceptual y
un importante aparato critico. Su expre-
sién, aunque precisa, evita perderse en
tecnicismos y mantiene un didlogo perma-
nente entre ideas de elevada abstraccion y
problemas y situaciones de la experiencia
actual y concreta. Combina la escritura
académica con ciertas licencias experi-
mentales en cuanto al uso, por ejemplo, de
la puntuacion, el subrayado y la tipografia
en negritas, que dan a la materialidad del
texto una dinamica singular. Como con-
trapartida, la “soltura” de la pluma gouiana
arriesga de tanto en tanto ser arrastrado
por digresiones donde la gracia literaria
puede hacernos olvidar la centralidad

del argumento filos6fico —esto sucede
especialmente en sus pdginas de “notas
complementarias”. A menudo el francés
de Gouin abunda ocasionalmente en ex-
presiones y giros idiomaticos que exigen
entrenamiento en cierto argot por parte Ix
lectorx y cierto conocimiento general de la
cultura francéfona, cuyos aportes al argu-
mento pueden pasar facilmente desaperci-
bidos en estas latitudes —por ejemplo, sus
referencias a poetas, musicos y cineastas
franco-canadienses.

Las notas de Gouin merecen un pdrrafo
aparte. Ademds de las notas a pie con
referencias y aclaraciones, encontramos
al final de cada capitulo un extenso apén-

RACIONALISMO GIROSCOPICO

dice de "notas complementarias’, donde el
autor se explaya profusamente y con gran
libertad de asociacion acerca de diversos
puntos del desarrollo argumentativo del
articulo. En este despliegue, asisten no solo
otros pensadores con los cuales se con-
trasta la posicion hegeliana, sino multiples
referentes de la cultura popular, sobre todo
del campo de la musica, el cine y la televi-
sién. Construye asf una exuberante galeria
donde cohahitan desde Herbert Marcuse
hasta Serge Gainsbourg, o desde Martin
Heidegger hasta Barbara Streisand. Las
criticas y aportes de distintos pensadores
se complementan con versos de canciones
y poemas, con lineas de un guion de cine o
TV, para enriquecer o ejemplificar ideas del
ultimo gran idealista aleman. Mas alla del
gusto por la digresion, hay que reconocer
que el estilo de Gouin abunda en giros origi-
nales y que, a fin de cuentas, nunca pierde
de vista el “a cuento de qué” nos ha interna-
do en ella. En definitiva, este estilo nos ha
parecido, a lo largo de las pdginas, endulzar
y darle un cierto sentido de familiaridad a
un recorrido por caminos que sin €l habrian
resultado mas inhdspitos. Todo esto lo
vuelve en efecto un valioso instrumento de
iniciacion en la intimidante selva hegeliana.

Las referencias principales con las cuales
Gouin asocia al hegelianismo son ante todo
literarias y filosoficas, y tanto iluminan el
sentido de algin concepto oscuro como
muestran la presencia de Hegel en pen-
sadores muy variados del siglo XX, de los
cuales el autor da muestras de un amplio
conocimiento. De Shakespeare a Camus,
de Eckhart a Bataille, de Novalis a Rimbaud,
sin dejar de lado a comentadores —ortodo-
x0s y heterodoxos, cldsicos y contempo-
raneos— de Hegel (asf Tilliette, Philonenko,
Hypollite, Wahly Weil, y una extensa lista
de etcéteras). A este respecto, Gouin acla-
ra de entrada el criterio para enmarcar

GONZALO SANTAYA

su universo de referencias: su estudio se
inserta y dialoga con la “gran tradicién
europeo-francesa de estudios hegelianos”
(p. XV), dejando explicitamente de lado la
corriente anglosajona. Mas adelante, en la
soltura de una de sus notas complementa-
rias, Gouin no dejara pasar la oportunidad
de defender esta declaracion de principios,
en referencia a £/ fin de la historia y el
ultimo hombre: "el ensayo de factura tipi-
camente americana del Sr. Fukuyama [... ]
un texto que descansa sobre la seduccién
de sus tesis antes que sobre la solidez de
su argumentacion. Hay que preguntarse si
los intelectuales estadounidenses [...] no se
persuaden con entusiasmo que «venden»
las ideas al modo de los McDonald's” (p.
107). La critica al imperialismo y auto-re-
ferencialidad del academicismo norteame-
ricano, que este resefiador ha encontrado
simpética y verosimil, no va sin embargo
acompafada de una reflexién acerca de la
propia idiosincrasia de la tradicion “euro-
peo-francesa” en la que Gouin elige inser-
tarse en rechazo de aquella (como si esto
lo dispensara de referir a otras tradiciones
de produccion filoséfica, o como sino las
hubiera...). Tendremos todavia alguna oca-
sién de sefalarlo.

El primer articulo de la primera seccién
(titulado "El instinto de la razén") se presen-
ta como una serie de reflexiones generales
acerca de la identificacion hegeliana de lo
real con lo racional, ante la posible objecion
de que ella podria fundarse meramente en
un acto de fe que da a la razén méas de lo
que le corresponde. Esta objecion se des-
dobla en tres, que el autor tematiza y res-
ponde sucesivamente. La primera objecion,
de corte idealista “cldsico” (Iéase platoni-
co), sefiala que el reino de lo real estd sepa-
rado del reino de lo racional, 0 que no exis-
te entre ellos esa consustancialidad fuerte
que Hegel pretende. Gouin comienza por

271



Ideas'?, revista de filosofia moderna y contemporénea

responder que “sobre esto, la razén sigue
siendo en verdad el dnico juez” (p. 8), pues-
to que en dltima instancia lo irracional ‘no
reviste ningun sentido si no es en el seno
de un discurso racional sin el cual acaba-
riamos en una «a-racionalidad irracional»”
(p. 9); encarar una investigacion de algun
aspecto de lo real para juzgar si alli se pre-
senta 0 no un rasgo de racionalidad devie-
ne desde entonces un falso problema. Una
segunda objecién (cuyo origen Gouin sitda
en el “irracionalismo romantico”) se dirige
al caracter absoluto de la razon; ;como
puede la razén pretender abarcar el todo de
lo real?, ¢no habra siempre necesariamente
un resto irreductible que cae fuera de ella?
Gouin aborda esta objecion reconduciéndo-
la a un origen “individualista”: quien concibe
larazén como ajena a la totalidad lo hace
desde la escision entre su conciencia per-
sonal finita y la realidad inabarcable o infini-
ta, de modo que al intentar captarla se cae-
ré inevitablemente en el error. Todo cambia
si se busca el punto de vista de /a historia
de la conciencia, sin fijarla en una forma
individual. Entonces, “lo Absoluto, que es la
verdad, deviene la ilustracion misma de lo
falso en tanto se reduce al contenido par-
ticular de la conciencia individual” (p. 14)
—si bien no lo dice todavia, evidentemente
Gouin tiene en mente lo siguiente: la reduc-
cién de la razén a la conciencia particular
impide captar el movimiento propio de la
racionalidad. La Ultima objecion se acopla
a la anterior, e insiste: si la razon es afina lo
absoluto, cada ser racional podra depositar
su Absoluto donde pueda o donde prefiera.
Si bien esto reconoceria la posibilidad de
un acceso a lo Absoluto, este se refugiaria
entonces en la inefahilidad de la conciencia
personal, dando por resultado una prolife-
racion fragmentaria y caprichosa de abso-
lutos, a todas luces contradictoria con su
esencia. En cuanto la conciencia personal
estda dispuesta a enunciar el sentido de lo

272

#12 NOVIEMBRE DE 2020 - ABRIL DE 2021

Absoluto, ha de estar dispuesta a aceptar
el movimiento del mismo, que la sobrepasa
y la conduce a su alteridad; si, por el contra-
rio, afirma dogmaticamente a ese Absoluto
como un contenido firme de su fuero inter-
no -y, por eso mismo, en Ultima instancia
inefable- estamos en presencia del simple
‘miedo a la verdad”. Y esto, porque lo “inde-
cible —el sentimiento, la sensacion— no es
lo mas excelente, lo més verdadero, sino lo
mas insignificante” (p. 16).

El mundo, entonces, es racional. Ahora
bien, ;como se realiza esta identidad?
¢.Cual es la naturaleza de ese necesario mo-
vimiento que anula la verdad del momento
individual? ;En qué consiste? El sequndo
articulo de la primera seccion (que da titulo
al libro en su conjunto) avanza sobre esta
cuestion, analizando la arquitectdnica de la
razon hegeliana. Si bien pueden distinguir-
se diferentes “Hegels" —el de la Naturaleza,
el de la Fenomenologia, el de la Historia, el
de la Estética—, todos ellos representan “6-
gicas «regionales» [...] [que reenvian] a una
misma estructura fundamental de sentido”,
estructura que Gouin llamara “el Giroscopio
Sujeto — Negatividad - Resultado - Recon-
ciliacién (o matriz de sentido SNRR)” (p. 29).
He aqui el “foco o raiz", la “llave’, a través
del cual Gouin busca sintetizar y sistema-
tizar el movimiento fundamental del hege-
lianismo, sofisticando la simple y vetusta
formula “tesis — antitesis - sintesis”.

Gouin se basard entonces en una cuida-
dosa seleccion de citas provenientes de la
Ldgica, la Enciclopedia y la Fenomenologia
para construir progresivamente su girosco-
pio. Silo real es racional, la demostracion
filosofica debe abandonarse a la cosa de
modo que esta hable por si misma, en un
“hablar de si por si” donde lo que es se en-
foca “como siendo para si mismo su propia
enunciacion’, y en consecuencia “se devela
como Sujeto” (p. 32). Considerar al mundo

RACIONALISMO GIROSCOPICO

como un lenguaje que se enuncia a sf mis-
mo en cada una de sus partes implicara
ante todo que €l mismo —el mundo, lo que
es, lo real, la Cosa- sea aprehendido como
Sujeto. Desde entonces, el tema esencial
del filésofo seréd el “movimiento por el cual
la realidad se enuncia y se conoce en su
manifestacion como realidad” (p. 35), movi-
miento inmanente que define la esencia de
la dialéctica hegeliana. En esta progresion
inmanente, el Sujeto no (se) conoce sino a
través de sus determinaciones y, en conse-
cuencia, en un reenviar a lo otro de si: “la
verdad del sujeto reside en su determina-
cion, su predicado, su otro” (p. 37). Sin este
movimiento, no hay enunciacion ni conoci-
miento posible, se permanece en un sujeto
indeterminado y por lo tanto abstracto. Es
el movimiento de la Negatividad, por el cual
el sujeto “se epifaniza en su determinacion”
(p. 41). Ahora bien, la progresion inmanente
exige que esta determinacion posea a la
vez una relativa autonomia (un cardcter
positivo), y que no permanezca como un
elemento fijo y accidentalmente afiadido
(pues entonces permanecemos frente a
dos abstracciones). Que “a” encuentre su
determinacién en "b” ("no-a") implica que
"b" se determina asimismo a través de “a"
("no-b” o bien "no-no-a"). Es en este retorno
a si, propio de la doble negacion, que los
dos universales abstractos precedentes
(sujeto y predicado) se revelan en su sin-
gularidad efectiva, en su universalidad
concreta (cf. pp. 45-46). (Se destaca en
este punto una extensa nota complemen-
taria acerca del término Aufhebung, en sus
diversas traducciones histdricas al francés;
cf. pp. 66-68.) Volvemos entonces al punto
de partida, pero este ya no es la vacuidad
indeterminada del comienzo; en este retor-
no llegamos al Resultado, aquello a partir
de lo cual se constituye lo Absoluto como
Absoluto (Gouin afirma que la frase de |a
Fenomenologia donde se identifica lo Ab-

GONZALO SANTAYA

soluto con el Resultado condensa “el hege-
lianismo entero”; p. 50). Este movimiento
culmina en la Reconciliacién, “el resultado
de la negacién de la negacion” (p. 52),
aquello que “da sentido” a los momentos
precedentes, atribuyendo a la abstraccion
del comienzo los caracteres de concretitud
y verdad. En la Reconciliacion, el Resultado
se muestra como habiendo vuelto al punto
de partida, pero tras una progresién en la
que se gana la auto-captacion, el verse (de
sia si) de eso que antes sdlo era. "Habia
que abandonarse ala Cosa, y por la via de
este abandono, la cosa ha hecho ofr su
sentido. Su Logofonia. [...] Hegel no «elige»
hablar de la razén antes que de otra cosa:
al desear comprender la realidad, descubre
la razdn que se le impone [...] Ella manifies-
ta el L~A~Z~Q viviente entre todas las cosas
por las cosas mismas” (pp. 54-55-56).

El tercer y dltimo capitulo de esta primera
parte se dirige al problema de la dialéctica
del Estado, como la instancia donde se da
la realizacion de la libertad constitutiva de
la Razén. Se pone aqui en juego la “matriz
SNRR" para abordar la cuestion politica, no
sin penetrar a ella desde una perspectiva
ontolégica fuerte: la pregunta por el co-
mienzo y la eleccion del Ser inmediato e in-
determinado como punto de partida. Gouin
se apoya en Joachim Ritter para indicar la
intima relacién entre la filosofia politica y

la metafisica hegelianas (Ix lectorx versadx
en la tradicion en lengua espafiola de estu-
dios sobre Hegel buscard lamentablemente
en vano la presencia de Jorge Dotti en este
punto del libro).

El célebre inicio de la Ldgica muestra la
identificacion del Ser inmediato, en tanto
comienzo, con la Nada. En este primer
movimiento de negatividad, Gouin desliza
la accion del Espiritu: aprehender al Ser
como Sujeto es aprehenderlo como Espi-
ritu (p. 76);y este estd ala vez unido a la

273



Ideas'?, revista de filosofia moderna y contemporénea

naturaleza, como el resultado en el cual
“se hace parlante en la captacion de su
sentido” (p. 78). Pero, asi como el Espiritu
puede verse como resultado, el giroscopio
puede re-centrarse sobre él y partir de allf
como Sujeto, cuya “determinacion absolu-
ta" (siguiendo un pasaje de la Enciclopedia)
es la Libertad, o el concepto realizandose
y determinandose a sf mismo (p. 82). La
libertad como determinacion es Negati-
vidad del espiritu, pero en el sentido de la
marcha dialéctica inmanente que revela la
verdad del Sujeto. La realizacién misma de
la libertad exigira su desarrollo necesario,
su determinacion efectiva, y aqui entran
las distintas etapas de la Filosofia del De-
recho como el modo necesario en que el
Espiritu como libertad se realiza segun la
razon en el seno del Estado, dejando toda
idea de libre arbitrio y el laissez-faire como
determinaciones extremadamente pobres
e ineficaces para esa realizacion. El Estado
—nuevo Sujeto en nuestro giroscopio— en-
contrard su determinacion fundamental en
la Ley, de modo que esta progresion asocia
la libertad a la aceptacion y obediencia.

Gouin se enfrenta entonces a la espinosa
cuestion de si, al dar el poder a la Razén, no
estamos dandole la razén al poder (hipos-
tasiando al poder establecido como el po-
der racional). Insiste entonces en la cues-
tion del sentimiento: el Estado donde el
individuo no se siente libre (reconciliado o
en su elemento [chez soi]) no corresponde
al concepto de Estado en tanto que expre-
sion Ultima del Espiritu objetivo” (p. 93). A
lainversa, el individuo se siente libre cuan-
do ve realizado su deseo de obedecer la ley
justa. (Muchxs lectorxs de estas latitudes
podrdn sorprenderse ante la equiparacion,
realizada por Gouin en una de sus extensas
notas, de Perdn con Pinochet y Franco,
como ejemplos de “arbitrariedades demo-
craticas toleradas” por las democracias

274

#12 NOVIEMBRE DE 2020 - ABRIL DE 2021

del primer mundo durante el siglo XX; p.
106. Quizas meros matices insignificantes
para la “tradicion europeo-francesa’, que
sin embargo influyen aun, y mucho, en los
modos en que pensamos nuestra tradicion
y nuestra historia.)

Esta plena afirmacion hegeliana de la
libertad supera incluso, segun Gouin, los
postreros ideales de liberacion propues-
tos por Marx y los marxismos, en tanto la
concepcion de la dialéctica de Hegel serfa
menos “rigida” y no fijada a un tipo de ob-
jeto (Iéase las relaciones de produccion).
Gouin se inclina a afirmar que, lejos de hi-
postasiar el Estado Prusiano, el Derecho de
Hegel otorga una herramienta racional para
un movimiento de permanente liberacién,
como perpetua revolucién-reconciliacion
de las oposiciones de la sociedad civil. “Se
trata, para Hegel como para nosotros en
los primeros afios del s. XXI, de trabajar por
modelar un Estado que pueda volver estas
oposiciones menos brutales u horribles,

en un clima constantemente acentuado de
libertad por la comunidad de los hombres
preocupados [...]. No se trata de una pro-
posicion de Estado a construir idealmente
(como en la que se encasillan Platén o

Karl Marx, por ejemplo, aunque sea su
«deconstruccion», en sentido estricto, lo
que este Ultimo preconiza)’ (p. 107). Sibien
las paginas de Gouin pueden dejarnos a

la espera de un desarrollo mas extenso

y pormenorizado de las relaciones entre
marxismo y hegelianismo (por ejemplo,

en la pregunta acerca de si Marx no daria
herramientas conceptuales mas concretas
que Hegel para lograr que la ciudadania
“desee la ley justa”), lo cierto es que esto
no se adecua al propdsito de su obra. En
cambio, la apuesta de Gouin -indicada en
este punto vagamente, pero retomada en
algunas notas y en el capitulo final- seria la
de un retorno a Marx a través de su propio

RACIONALISMO GIROSCOPICO

retorno a Hegel, mediante esta re-vivifica-
cion vivificante del concepto de dialéctica
COMO Un ejercicio necesaria y permanen-
temente recomenzado de lo real en, pory
para-si mismo. De acuerdo con Gouin, la
naturaleza de incesante transformacion y
auto-determinacion del giroscopio hege-
liano constituye una forma de dialéctica
mas sofisticada y critica (y por eso méas
revolucionaria) que la dialéctica pasada por
el tamiz de los marxismos, que sostendrfan
una vision “religiosa y dogmatica” de la His-
toria (cf. p. 195).

A partir de la segunda parte, la pluma de
Gouin se libera mas del corset académi-

CO en su experimentacion literaria, pero

sin dejar de privilegiar la argumentacion
filosofica. El primer capitulo de esta parte
versa sobre tres conceptos perennes de la
reflexion filosofica: el amor, la muerte, el
pensamiento. Centrandose en Hegel y en
su giroscopio, Gouin diserta aqui acerca de
estas tres “dimensiones fundamentales” de
la existencia humana, acercando las tesis
hegelianas a lecturas de Freud y de Nietzs-
che. El eje principal que recorre y atraviesa
las tres dimensiones antedichas con la
filosofia hegeliana es la de la necesaria
alienacion, o abandono de la individualidad,
que ellas suponen. Abandono que es, a su
vez, liberador; alienacion que no es un mero
auto-aniguilamiento, sino una comunion
con el Otro, y por la cual el Yo se constituye
en su plena dimensién de racionalidad.

Se destacan los esfuerzos de Gouin (en

la extensa nota complementaria 48', pp.
152-158) por aproximar el movimiento del
pensamiento hegeliano al de Nietzsche.
Gouin afirma una profunda afinidad entre
ambos por debajo del visceral rechazo
manifestado insistentemente por el autor
del Zaratustra. Los ejes principales sobre
los que se desarrolla esta afinidad son

una cierta idea del amor fati que desprecia

GONZALO SANTAYA

tanto el moralismo santo como el hedonis-
mo vulgar; una suerte de “Pantragismo” o
apologia del dolor como preludio a una pér-
dida de la individualidad en tanto momento
insuficiente; el devenir como movimiento
central de ambas filosofias. Llega asi a
afirmar un “profundo hegelianismo de Niet-
zsche”, o bien, a considerar al hegelianismo
como “un nietzscheanismo descascarado”
(pp. 157-158).

El capitulo siguiente (segundo de esta
segunda parte) es un recorrido por la
recepcion de algunos temas hegelianos

en algunos comentadores célebres de los
altimos 200 afos. El abordaje se centra
nuevamente en el cardcter movil —gi-
roscopico— del pensamiento de Hegel,
acercando este pensamiento a un lenguaje
mads contempordneo, bajo la declaracién
de que la “la profunda leccion del hegelia-
nismo se aloja en esta manifestacion de

la inexistencia de un lugar de verdad —o de
autoridad” (p. 166). Esta comprension, y su
gjercicio de aproximacion entre nietzsche-
anismo y hegelianismo, sirven a Gouin para
reivindicar a la Razon ante las criticas de
Bataille, Lyotard, Serres, Foucault, Levinas
y Derrida (exponentes que Gouin recoge de
la escena francesa de mediados del siglo
XX, sin entrar en minuciosos detalles sobre
las criticas de cada uno). El problema con
estas lecturas de Hegel serfa que fallan en
apreciar su movimiento intrinseco, o bien
por haberlo interpretado como un blogque
monolitico, o bien por fijarlo en alguno de
los aspectos de su sistema que conside-
raron privilegiado y dominante. La lectura
de Gouin intenta presentar un Hegel cuyo
“Sistema no es otra cosa que el constante
movimiento de erosion de la positividad in-
mediata que se devela en relacion con la to-
talidad por intermedio de lo que ella no es”
(p. 175). La "totalidad” no serfa entonces
una “cosa’, un “cierre”, sino “el movimiento

275



Ideas'?, revista de filosofia moderna y contemporénea

continuo de sobrepasar las abstracciones
y Su propension a bastarse a si mismas en
ausencia de relacion con lo Otro” (p. 176).

Estas reflexiones sobre el Sistema se
extienden al tema del Estado en Hegel y
sus recepciones, intentando responder
de un plumazo a las objeciones diversas
de Popper y Maritain que hacen de Hegel
un “tedrico del totalitarismo”, y donde

se recurre al “giroscopio dialéctico”
individuo-Universalidad de la Ley, que
mencionamos mas arriba. El ideal politico
del hegelianismo de Gouin es el de una
‘Democracia cuyo principio es regene-
rarse desde su propio adentro” (p. 187).
Analogas reflexiones —basadas en el
auto-movimiento, la necesaria alienacion
y la insuficiencia de cada momento por si
solo- son a continuacion desarrolladas
acerca de los conceptos hegelianos de
Dios y de la libertad.

El siguiente capitulo de esta segunda parte
consiste en un curioso intercambio epistolar
entre Gouin y el célebre hedonista francés
Michel Onfray. Gouin se deshace en elogios
hacia su destinatario, pero insiste en criticar
su “alergia al discurso hegeliano’, exhibiendo
para esto su propia interpretacion giroscopi-
ca, que lo acerca a Nietzsche. La respuesta
de Onfray ocupa menos de una carilla, donde
indica que hegel (no usa ninguna mayuscula)
se asimila sélo bajo el modo de la aceptacion
o el rechazo totales; él ha optado por esto ul-
timo, dado el caracter teoldgico y luterano del
idealista alemdn (p. 227). Gouin responde en
una insdlita carta de mas de diez paginas, en
un ejercicio literario que repite muchos de los
argumentos expuestos en los capitulos ante-
riores, intentando complejizar la vision sim-
plista que percibe en Onfray, el cual, segun se
indica en una nota al final de esta carta, ‘no
creyd Util continuar la conversacion” (p. 239).

Este didlogo de sordos sirve sin embargo

276

#12 NOVIEMBRE DE 2020 - ABRIL DE 2021

de preludio al capitulo siguiente, donde
Gouin dedica algunas pdginas al problema
del pensar “después de Hegel”. Comienza
por citar algunos pasajes de Foucault y

de Merleau-Ponty donde sendos fildsofos
sefialan el problema de una filosofia pos-
hegeliana, en tanto Hegel estaria a la base
de toda gran tentativa filoséfica de los
siglos XIX y XX, por lo que oponerse a él “es
también ayudarlo” (p, 243). En definitiva, y
siguiendo una frase de Derrida, la revolu-
cién contra la razén no podra hacerse sino
dentro de la Razén misma.

Sigue a esto una tercera y Ultima parte,
compuesta de tres Escolios. El primero de
ellos es una extensa seleccion de bibliogra-
fia secundaria introductoria sobre Hegel.

El segundo escolio versa sobre la nocién
de Enciclopedia, problematizando su ca-
racterizacion como un cimulo muerto de
saberes fijos, e insistiendo en el caracter de
“circulacion inmanente” que una verdadera
enciclopedia —esto es, una enciclopedia

en su sentido hegeliano— debe poseer. El
tercer escolio es una suerte de recension
sobre los textos politicos que Maurice Mer-
leau-Ponty desarrolla entre el fin de la Se-
gunda Guerra Mundial y los afios 60, y que
buscan reflexionar sobre los horrores de la
guerra y, mas tarde, sobre los horrores del
régimen soviético, siempre en clave de una
re-lectura del marxismo (posicion que Mer-
leau-Ponty se negaria a abandonar, pero
que considera necesario revisar). Gouin
elogia el “camino socratico” emprendido
por Merleau-Ponty, quien “no busca justifi-
car sino comprender = con la humildad del
que sabe que los resultados de su marcha
permanecen fragiles” (p. 296). La vuelta

al fenomendlogo francés le sirve a Gouin
para recuperar su propia agenda de cues-
tionamiento a la I6gica marxista en eso que
poseeria de “dogmatica’, y en reivindicar —a
proposito del andlisis de otro pensador- su

RACIONALISMO GIROSCOPICO

propia concepcion de la dialéctica hegelia-
na como marcha relacional y permanente-
mente inestable.

En resumen, un libro a la vez amigable

y profundo para acceder y reivindicar el
sentido general del insondable Hegel, en
un contexto de didlogo enriquecedor con
la filosoffa y la cultura popular contempo-
raneas.

GONZALO SANTAYA

277



Acontecimiento Y sistema

Una vindicacion de la herencia (pos)
estructuralista como intervencion
en la escena filosdfica francesa
actual

PABLO NICOLAS PACHILLA

PATRICE MANIGLIER

MANIFIESTO
POR UN COMPARATIVISMO
SUPERIOR EN FILOSOFIA

sequido de Meditaciones Posmetafisicas

Resefia de Maniglier, Patrice,
Manifiesto por un comparativis-
mo superior en filosofia, seguido
de Meditaciones posmetafisicas,
traduccion de Diego Abadi, Bue-
nos Aires, Isla Desierta, 2020,
175 pp.

Recibida el 21 de julio de 2020 —
Aceptada el 27 de agosto de 2020

Sobre Patrice Maniglier, cf. su articulo “Te-
rontologia saussureana: lo que Derrida
no leyé en el Curso de lingiiistica gene-
ral”, en este mismo numero, pp. 210-238.

278

El'libro en cuestion, publicado por la fla-
mante editorial Isla Desierta —su otro titulo
editado hasta el momento es Pornografia de
lo contempordneo, de Laurent de Sutter—, se
compone de tres textos: un prefacio —“Pa-
trice Maniglier, o el arte de lo contempora-
neo’- redactado por Louis Morelle, y los dos
opusculos que figuran en el titulo. Patrice
Maniglier (1973, Corbeil-Essonnes) se formé
en la prestigiosa Ecole normale supérieure
(ENS, también conocida como “Rue d'Ulm”
por su ubicacién) y actualmente es profesor
en la Université Paris-Nanterre —aquella de
gran protagonismo en el Mayo Francés por
la inmensa proliferacion de organizaciones
de izquierda y jovenes militantes como Da-
niel Cohn-Bendit (sobre los “maos de Nan-
terre”, cf. La Chinoise de Jean-Luc Godard).
Luego de defender su tesis de doctorado en
filosoffa bajo la direccion de Etienne Balibar,
Maniglier ensefié en la University of Essex
(Reino Unido) y la ENS, antes de devenir
profesor regular en Nanterre. Es asimismo
director, junto a Elie During, Quentin Mei-
llassoux y David Rabouin, de la coleccién
"MétaphysiqueS” de Presses Universitaires
de France. Ha escrito hasta el momento
cinco libros: Le Vocabulaire de Lévi-Strauss
(2002), La Culture (2003), La vie énigmatique
des signes, Saussure et la naissance du
structuralisme (2006), La Perspective du
Diable. Figurations de l'espace et philosophie
de la Renaissance & Rosemary’s Baby (2010)
y La Philosophie qui se fait (entrevistas con
Philippe Petit, 2019), ademds de compilar
otros varios, entre los cuales cabe destacar
Matrix, machine philosophique (2003, con la
participacion de Alain Badiou, entre otros),
Le Moment Philosophique des années 60

en France (2011) y Foucault va au cinéma
(2011, en colaboracién con Dork Zabunyan).
Hasta la aparicion de la obra que nos ocupa,
este Ultimo era su Unico trabajo traducido

al castellano (Foucault va al cine, Buenos
Aires, Nueva Vision, 2012).

ACONTECIMIENTO Y SISTEMA

De los textos previamente mencionados,
conviene tener presente especialmente su
libro sobre Saussure y el estructuralismo,
ya que, para dar una idea general de la linea
de pensamiento del autor, hay que decir
que se trata de un defensor de la herencia
del estructuralismo y del pensamiento
francés deudor del mismo. Los puntos que
Maniglier revitaliza del estructuralismo son
acaso los puntos clave para comprender el
Manifiesto. Es preciso mencionar asimismo
que dicho libro no ha sido publicado en
francés como tal, sino que su compilacion
es fruto de la labor editorial de Diego Abadi,
también traductor del mismo.

El "Manifiesto por un comparativismo supe-
rior en filosofia” se plantea eminentemente
dos preguntas: ;qué es la filosofia? y ¢por
qué la forma-sistema? Estas preguntas se
plantean en un contexto especifico: el de

la filosoffa francesa. Podria decirse que

ello constituye una limitacion arbitraria de
la esfera considerada por el autor, y sin
embargo, existen dos buenas razones para
justificarlo: en primer lugar, la explicitacion
constante de este recorte, pero en sequndo
lugar y mas importante, la existencia de
una tradicion filoséfica especificamente
francesa que Maniglier retoma. Su caracte-
rizacion de esta Ultima constituye el ndcleo
de los textos en cuestion, puesto que es a
partir de este mapeo que puede reclamar
algunas virtudes olvidadas —especialmente
del estructuralismo, Bachelard y Deleuze-y
de ese modo ofrecer una respuesta contun-
dente a las pretensiones de aquellos que,
retomando la expresion acufiada en los
afios '70 para referirse a la corriente inte-
lectual compuesta por Bernard-Henri Lévy,
Luc Ferry y otros criticos del “pensamiento
del 68", podemos llamar “nuevos filésofos”
-nos referimos, desde luego, a los “realis-
tas especulativos’, que no necesariamente
comparten la tendencia liberal-reaccionaria

PABLO NICOLAS PACHILLA

de los nouveaux philosophes, pero cuyos
principales referentes si exhiben un alar-
mante desinterés por la politica.

El “Manifiesto” comienza, precisamente, con
una descripcion de la situacion filosoéfica
actual en Francia: “desde hace algunos
afos se oye surgir en Francia una nueva
reivindicacion: la de reapropiarse de la
ambicién filoséfica en su totalidad” (p. 17).
En efecto, la filosofia francesa —nota el
autor- viene desde hace algunos decenios
luchando contra la “mala conciencia his-
toricista y deconstruccionista’ (p. 17). Se
trata de la reivindicacion de una “inocencia
filosofica” de la cual Deleuze fue el nombre
para la generacion del autor: “Deleuze se
mantiene como el simbolo de una posicién
constructiva en filosofia: filosofar no es una
praxis, es una poiesis” (p. 18). Esta empresa
de desinhibicion fue retomada por Badiou,
quien no obstante, y al igual que Deleuze,
era solo engafiosamente “clasico’, puesto
que ambos renovaron radicalmente las
maneras de hacer filosoffa y le impusieron
condiciones —algo que el autor denomina
“tradicion bachelardiana”. "Apenas reciente-
mente el retorno a una forma mas clasica
de la filosofia parece haberse hecho més
marcado” (p. 18), tanto en la obra de Quen-
tin Meillassoux —su ambicioso Apres /a
finitude se encuentra traducido al castellano
(Buenos Aires, Caja Negra, 2015)- como en
la de Tristan Garcia —no disponible atn en
nuestra lengua, pero cuyo Nous (2016) serd
traducido préximamente por Isla Desierta.
Es notorio también aqui como Maniglier
menciona exclusivamente a los fildsofos
francdgrafos, no entrando en detalle en el
pensamiento de Ray Brassier, Graham Har-
man o Markus Gabriel, por mencionar otros
pensadores pertenecientes a esta corriente.

La generacion en cuestion se caracteriza,
segun el autor, por dos rasgos princi-
pales: una impaciencia con respecto a

279



Ideas'?, revista de filosofia moderna y contemporénea

los escrupulos de los “pensadores de

la sospecha’, impaciencia que corre el
riesgo de “exponerse a cierta ingenuidad,
a cierta facilidad o negligencia” (p. 18) y
una rehabilitacion de la nocién de siste-
ma. Maniglier declara querer “contribuir
a asequrar los derechos del deseo filoso-
fico, e incluso sus deberes” (p. 20); mas
aun, “exhortarnos a tener la audacia de
filosofar” (p. 20) entendiendo por ello Ia
construccion de una filosofia. Ahora bien,
lo que debe ponerse en cuestion son los
motivos que nos llevan a querer la nocion
de sistema, y de ello se ocupard el primer
capitulo, que lleva por titulo “Dos enga-
fios: el sistema como culminacion racio-
nal y como vision del todo”. El capitulo
parte rebatiendo dos razones esgrimidas
tradicionalmente para confiar a la filosofia
la tarea de construir sistemas. La primera
consiste en pensar la filosofia como la
disciplina que proveeria una razén para
todo lo que es, y, puesto que no existe un
axioma primero que justifique todas las
proposiciones restantes, la tinica manera
de encontrar una justificacién tal es en la
coherencia intrinseca del todo. “Solo la
justificacion reciproca permite conducir
la exigencia racional hasta su limite y
asegurarse de que nada sea sin razon”
(pp. 23-24): de alli la necesidad de la for-
ma sistematica. Sin embargo, sostiene

el autor, todavia nos restaria justificar
que estas multiples verdades sean ver-
daderas en conjunto. La segunda razén
consiste en “definir la filosofia como el
pensamiento de o del todo” (p. 25). Habrfa
tres maneras de concebir esta definicion:
en primer lugar, como ontologia formal
abocada a pensar “la totalidad del ente”
(en el sentido heideggeriano); en segundo
lugar, como la disciplina cuya tarea seria
establecer la unidad de todas las verda-
des (al modo de la Enciclopedia); por ulti-
mo, como un método o una légica (en el

280

#12 NOVIEMBRE DE 2020 - ABRIL DE 2021

sentido de Hegel). En cualquier caso, “[l]a
prerrogativa de la filosofia seria pues ante
todo negativa (no hablar de nada en parti-
cular), pero esta negatividad se revertiria
en un objeto completamente positivo:
todo” (p. 27).

Maniglier se dedica a continuacion a demo-
ler mds detalladamente estas dos razones
para construir sistemas. En cuanto a la
primera, sostiene que, luego de Marx, Niet-
zsche, Freud, etc., “la exigencia de racio-
nalidad no puede ser tomada literalmente
en serio en filosoffa” (p. 28): “la mayoria de
nuestros pensamientos son efectos, por
no decir sintomas, y lo que denominamos
razon no es mas que un artefacto para
pacificar nuestra conciencia’ (p. 28). La
concepciodn coherentista supone que el
Unico principio en filosoffa deberia ser el de
no-contradiccion. Ahora bien, el autor forja
aqui un argumento inspirado en la lingifsti-
ca que reaparecera en las "Meditaciones’,
a saber, que la no-contradiccion, dado el
cardcter esencialmente resbaladizo de Ia
semadntica, no puede tomarse nunca literal-
mente siempre que estemos en el ambito
de las lenguas naturales. El argumento pa-
rece irrebatible si no fuera por la existencia
de lenguajes formales, donde el mismo se
debilita a pesar de la apelacién de nuestro
autor a la incompletitud godeliana. Todo

el desarrollo de la equivocidad intrinseca

al lenguaje y la consiguiente fragilidad del
principio de no-contradiccion —particular-
mente de la cldusula en el mismo sentido-
constituye no obstante uno de los puntos
mas altos del libro. En resumidas cuentas,
para que el principio funcione habria que
presuponer un buen sentido, pero “no se
puede saber cudl es exactamente ese
sentido porque por definicion este solo
funciona si no estd completamente expli-
citado” (p. 33). El siguiente pasaje merece
ser citado entero:

ACONTECIMIENTO Y SISTEMA

Todos los filésofos que comienzan intentando
dar caza a la contradiccion terminan de he-
cho por apelar a la «buena voluntad» de sus
lectores o interlocutores. Nos reenvian asf
necesariamente a un «ustedes ven bien lo que
quiero decir». Pero confiesan entonces que
renuncian a su ideal, que es el de decir efec-
tivamente, con el fin de no contradecirse, y
sobre todo de no confiar los valores més altos
a ese adversario malicioso, la opinion, lo bien
sabido, lo que va de suyo (p. 33).

Una vez descartado el sentido de “siste-
ma" como coherencia racional, Maniglier
pasa a discutir el segundo sentido men-
tado, i.e. que el propdsito de la filosofia
serfa establecer una relacion con el todo.
Segun esta concepcion, pensar es nece-
sariamente pensar un objeto, y “solo la
filosofia tendria un objeto absolutamente
universal o total” (p. 41). Al contrario, Ma-
niglier sostiene que no es en absoluto evi-
dente que se piense para arrojar luz sobre
un objeto dado, sino que el pensamiento
se relaciona con “un impulso que viene de
atrds y nos lleva, nos hace pensar” (p. 41).
Aqui se introduce —junto con la problema-
tizacion de la semantica- el otro nucleo
argumentativo del libro: la necesidad de
un evento singular que despierte el pensa-
miento. “Nunca podemos sorprendernos
de nada general” (p. 41).

El ente en general se vuelve problematico e
interesante porque en él esta misteriosamen-
te incluido un ente que parece estar en radical
excepcion con respecto a todos los demds
[..]. En otros términos, no creemos en una
ontologia general: esta nos parece demasiado
erudita, demasiado poco apasionada para
estar concernida por la cuestion del sery aun
simplemente por el ejercicio del pensamiento.
Ni la existencia ni el pensamiento se satisfa-
cen con generalidades” (p. 42).

PABLO NICOLAS PACHILLA

Aquf yace también el sentido del “‘compa-
rativismo” presente en el titulo: inclusive en
un libro como Ser y tiempo, el interés radi-
caria en el sentido singular que adoptaria el
término “ser” cuando se aplica al existente
humano.

El segundo cuestionamiento a esta con-
cepcion de la filosoffa como relacién con

el todo es que la misma se sostiene bajo la
condicion de una relacion con la nada. “No
es mas que desde el punto de vista de la
nada que todo deviene un problema” (p. 44).
En efecto, si nos situamos desde el punto
de vista de un algo, ese algo formaria parte
del todo, y es por ello que Heidegger se ve
llevado a identificar la absoluta indetermi-
nacion de la nada como Unico punto desde
el cual totalizar el ente y por ende constituir
algo asi como /a ontologia. Mds alla de los
problemas concernientes al estatuto de la
nada, Maniglier afirma que “no es en rela-
cién con la nada del todo que la cuestion del
ser (o del todo del ente) puede ser formula-
da sino en relacion con variaciones onticas
catastréficas” (p. 45), por lo cual entiende
‘relaciones precisas con entes bien deter-
minados que son considerados como entes
debido a las interacciones que tenemos con
ellos o a las practicas que tenemos de ellos
(lo que Foucault denominé «positividades»)”
(pp. 45-46), relaciones que “parecen des-
garrar el régimen «normal, adquirido y ya
dado de las relaciones con otros entes” (p.
46). Es precisamente por la inconmensura-
bilidad de ciertos entes que descubrimos
nuestros prejuicios en cuanto al “ente en
general”: no hay tal cosa, y la filosoffa no
consiste mds que en pensar en primer lugar
la disyuncion y en segundo lugar los posi-
bles vinculos entre los distintos modos de
ser. Algo se bloquea en nuestras practicas,
algo que no impide que la practica funcione
-sino, no serfa un problema filoséfico sino
un mero impedimento empirico-, sino que

281



Ideas'?, revista de filosofia moderna y contemporénea

rompe con nuestra manera de concehirlas.
Maniglier da algunos ejemplos de dichos
bloqueos, que dan cuenta simultaneamente
del cardcter situado de los mismos: “los
cuantos, los fonemas, los nimeros alge-
braicos, las obras de Duchamp, el verso
libre que comenta Mallarmé, una pareja de
padres del mismo sexo, la demostracion en
acto de una capacidad politica de los obre-
ros, un individuo que afirma ser un hombre
en un cuerpo de muijer, o a la inversa” (p.
46). La frase que resume a la perfeccion
este tipo de disrupcion es aquella que le
escribiera Cantor a Dedekind al descubrir
que el continuo era mas grande que el infini-
to contable: “Lo veo pero no puedo creerlo”
(p. 47). "Son las experiencias de este tipo
las que nos disponen a la cuestion ontoldgi-
cay no quién sabe qué misteriosa relacion
con el «todo del ente» mediante la sombria
anticipacion de la posibilidad de nuestra
imposibilidad en la muerte” (p. 48), dispara
Maniglier contra la concepcién heideggeria-
na. Tampoco tenemos ninguna necesidad
en nuestras practicas de una idea o expe-
riencia del ser en general. En resumen, “la
cuestion del ser no surge bajo condicion de
la negacion radical del ser y de la nada, sino
bajo la condicion de una irrupcion inantici-
pable de la equivocidad de la palabra «ser»
en nuestras practicas ordinarias” (p. 51).

Lo que esta en juego en la ontologia es por
ende la posibilidad de encontrar aquello que
hay en comun entre lo radicalmente hetero-
géneo. Un claro ejemplo de esta concepcidn
comparativista de la ontologia viene de la
mano de Schrodinger: “[e]s la relacion entre
los puddings y las funciones de onda lo que
genera un problema, no las funciones de
onda en cuanto tales” (p. 52).

Tres observaciones concluyen este apar-
tado: primero, la cuestion del ser tiene
condiciones 6nticas; sequndo, la cuestion
del ser no pasa por la negacion sino por

282

#12 NOVIEMBRE DE 2020 - ABRIL DE 2021

lo equivoco —“[n]o es porque podemos
concebir no-x que podemos pensar el ser
sino porque podemos concebir que «x tie-
ne diversos sentidos» (p. 54)-, lo cual no
niega sino que reafirma la tesis deleuziana
de la univocidad (se trata de encontrar qué
sentido puede tener el ser para decirse
tanto del cuanto como del fonema); tercero,
“la ontologia se encuentra bajo la condicion
del acontecimiento. No hay cuestion del ser
mds que bajo condicion del advenimiento
de una desproporcion localizada de una de
nuestras practicas” (p. 54).

El segundo capitulo, “Soberania y soledad:
redefinir la forma-sistema en filosofia”, rei-
vindica una concepcién de la filosofia como
una soberania del pensamiento unida al
“esfuerzo por aclimatar singularidades radi-
cales a nuestra experiencia’ (p. 80). Lo que
reivindican los fildsofos franceses contem-
poraneos —con buenos motivos— es un de-
recho de invencion —y no de descubrimien-
to ni de verificacién-. Esta soberania es
entendida como una ruptura con la subor-
dinacion del pensamiento a los problemas
que lo preceden: “en lugar de que este sea
dependiente de ellos, él mismo determina
lo que merece ser considerado como un
problema” (p. 64). Con ello Maniglier parece
repetir el gesto kantiano de identificar las
pretensiones legitimas del pensamiento de-
trds de sus ambiciones ilusorias. En efecto,
“[alsi como detras del ideal de racionalidad
hay que reconocer el deseo de soberania,
detrds de la ambicidn totalizante que se le
otorga a la filosoffa creo que hay que reco-
nocer un deseo diferente, el deseo de sepa-
racién” (p. 66). Lo que el autor entiende por
esta “separacién” podria relacionarse con
aquello que Deleuze llamaba construccién
de un plano de inmanencia o consistencia.
“Construir un sistema es partir, lejos, y una
vez en ese punto de excentricidad maximo
en el que nos encontramos, ya no buscar

ACONTECIMIENTO Y SISTEMA

retornar sino al contrario intentar coloni-
zarlo, habitarlo, hacerlo nuestro planeta,
nuestra Tierra” (p. 68). Ello implica desde
luego “un desapego con respecto al curso
ordinario del pensamiento” (p. 70), pero
esta tesis discontinuista puede compren-
derse de dos maneras: puede tratarse de
una discontinuidad absoluta, como si la
filosofia viniese de otro mundo y no hubie-
se posibilidad alguna de trazar puentes con
la doxa, o bien de una discontinuidad rela-
tiva, en cuyo caso se trataria de someter el
sentido comun a torsiones, a variaciones
extremas. Maniglier defiende esta segunda
concepcion, puesto que no cree que el des-
prendimiento se realice de un modo abrup-
to y total, sino progresiva y parcialmente.
Una ventaja de esta concepcion, por otro
lado, es que evita la imposibilidad de nego-
ciacion con la forma de vida en la que unx
se encuentra inmerso, como sucederia en
el primer caso.

En cuanto a aquellas singularidades ne-
cesarias para el pensamiento filosofico, el
autor remarca que se ubican en un campo
de heterogeneidad con respecto a la filoso-
fla misma, y las remite a toda una herencia
de la filosofia francesa del siglo XX:
“[dlependen de lo que se ha llamado de
diversos modos «verdad» (Badiou), «posi-
tividad» (Foucault), «encuentro» (Deleuze),
«afuera» (Merleau-Ponty), «prdctica» (Al-
thusser), etc.” (p. 80). Por su parte, elige el
término “pasiones”: “necesidades ciegas
pero no negociables, interiores pero capa-
ces de deshacer el yo, que nos son propias
pero en las que no nos reconocemos” (p.
80). La filosofia es pues “el arte de recons-
truir el sentido comun en relacion con una
o varias «verdades» o «pasiones»” (p. 80).

El tercer capitulo, "De la filosofia como dis-
ciplina comparada’, formula tres condicio-
nes para que haya filosofia: compromisos
prdcticos, en el sentido de las positividades

PABLO NICOLAS PACHILLA

foucaultianas; que estos sean multiples,
“que habitemos mundos préacticos diferen-
tes, heterogéneos los unos con respecto a
los otros, de modo que haya incomunicabi-
lidad profunda y esencial entre practicas”
(p. 87); por ultimo, el sentido comun como
nombre para la ilusion en la que vivimos

de poseer una medida comun entre los
inconmensurables: “la filosofia consiste en
utilizar esos equivocos para aprehender
mejor la singularidad de cada una de esas
experiencias, ella debe tomar nota de su
importancia y hacerle justicia a esas singu-
laridades, recreando nuestro espiritu para
que pueda tornarse capaz de acogerlas
como algo sensato” (p. 88). Se trata enton-
ces de tomar en cuenta la heterogeneidad
entre los seres y los problemas de comu-
nicacion entre las practicas, practicando
una diplomacia del estilo de la practicada
por Bruno Latour en su Investigacion sobre
los modos de existencia —"si no viviéramos
mads que sobre una sola practica no habria
razon para hablar del ser en tanto tal” (p.
93)-: hay que "preguntarse en qué condicio-
nes una comunicacion entre las practicas es
posible” (p. 93).

Aquf la inspiracion tedrica del autor se
vuelve explicita: “es esta la pregunta que,
en sus diferentes estilos, no ha cesado de
plantearse el estructuralismo” (p. 93), men-
cionando no s6lo a Lévi-Strauss y a Althus-
ser, sino también a Deleuze, quien “define
el empirismo superior como un andlisis de
las modalidades de pasaje de una facultad
aotra’ (p. 94). A este respecto, creemos
que la interpretacion que Maniglier realiza
del Deleuze de fines de los afios '60 no
sélo es correcta, sino que da en la clave de
aquello que Deleuze sequird desarrollando
alo largo de su obra, tanto solo como en
colaboracion: serén los agenciamientos de
Mil mesetas, las sintesis disyuntivas entre
diferentes regimenes y sentidos (Francis

283



Ideas'?, revista de filosofia moderna y contemporénea

Bacon, La imagen-tiempo, etc.). Es la idea
de que "no existe un terreno comun, es de-
cir, que el sentido comun no es algo dado
sino mas bien un efecto de horizonte que
resulta de la traductibilidad de las précticas
las unas en las otras” (p. 94). Permitasenos
un Ultimo comentario con respecto a dicho
pensador. Maniglier sostiene que

[e]l verdadero peligro que la filosofia combate
les], tal como lo decia Deleuze, la estupidez
[bétise], que [...] hay que definir [..] como una
desconexion entre practica y especulacion
que puede tomar dos formas: en su forma
pacifica, la abstraccién (o el caracter escolas-
tico de las cuestiones), y en su forma agresiva
la intransigencia (o el dogmatismo); en ambos
casos se trata de una incapacidad de operar
la diplomacia” (p. 96).

En el primer caso, por apegarse demasiado
a una practica; en el segundo, por estar des-
conectado de toda practica (“ideologa filo-
s6fica”). La concepcion del sentido comun
acufiada por Maniglier merece asimismo
una mencion: este tiende a suponer una
armonia dada de antemano, mientras que la
filosofia “intensifica las distancias y las di-
vergencias” (p. 97). Sin embargo, no hay que
quedarse en la mera dispersion, sino cons-
truir una comunidad de lo heterogéneo: “En-
tiendo por sentido comun no una manera
hipotética de pensar compartida por todos
los miembros de una comunidad particular
sino una inteligibilidad que resulta de la re-
lacion de traduccion reciproca de multiples
sistemas simbdlicos los unos dentro de los
otros” (p. 97). El "Manifiesto” culmina con
una reivindicacion de “la magnifica herencia
de la filosoffa francesa del siglo XX" (p. 105)
y un sefialamiento de su dependencia con
respecto al acontecimiento estructuralista,
y con un sintagma que envuelve casitodo lo
dicho hasta el momento: “creo en una filo-
sofia que no renuncia ni al acontecimiento ni

284

#12 NOVIEMBRE DE 2020 - ABRIL DE 2021

al sistema” (p. 105).

En cuanto a las “Meditaciones posme-
tafisicas: reflexiones sobre el «realismo
especulativo»”, se trata de una lucida
discusion con Quentin Meillassoux, a
quien Maniglier toma como represen-
tante de dicha corriente —cuya unidad,
por cierto, es constantemente puesta
en duda por sus propios referentes. El
eje central de la discusion y el punto
que el autor no deja de sefialar es: ;se
puede filosofar sin condiciones? ;No
es preciso, como dirfa Deleuze, algo
que nos fuerce a pensar? El problema
en cuestion corresponde a distintas
concepciones de la filosofia: frente a la
especulacion pura de Meillassoux, Ma-
niglier despliega nuevamente las princi-
pales herencias de la filosoffa francesa
del siglo XX, relativas a la necesidad de
pensar a partir de un acontecimiento
extra-filosofico. El principal cuestiona-
miento al realismo especulativo es su
ruptura con esta tradicion, puesto que,
en contraste con lo que el autor llama
‘el postulado bachelardiano”, “ya no
condiciona la filosofia a intervenciones
no-filoséficas (por ejemplo, artisticas,
cientificas, politicas, sociales, etc.)” (p.
114). Frente a la especulacidn metafisi-
ca, entendida como una pretension de
enunciar verdades efectivas no apelan-
do sino a conceptos, el autor defiende
una especulacion no-metafisica: "a pesar
de que la especulacion no es capaz de
producir verdades por derecho propio,
es necesaria cada vez que nos enfren-
tamos a una novedad genuina” (p. 114).
Hay que decir por ende que la ubicacion
del texto estd hien elegida, puesto que
el mismo consiste, como se apreciarg,
en un uso de los conceptos desarrolla-
dos en el “Manifiesto” en el contexto de
una intervencion en el panorama filoso-

ACONTECIMIENTO Y SISTEMA

fico francés actual.

El primer capitulo empieza por sefialar

el atractivo del realismo especulativo: su
recuperacion de las cosas mismas —evi-
dentemente no en el sentido husserliano;
sobre todo no en el sentido husserliano-,
a contrapelo del giro lingliistico, la revo-
lucién copernicana y cualquier intuicion
basica de la filosofia contemporénea. Se-
gun el autor, el éxito del realismo especu-
lativo se basa en gran medida en un truco
consistente en combinar dos sentidos del
materialismo: en primer lugar, como una
doctrina metafisica que afirma que el Ser
es Materia, en tanto algo extrafio al pen-
samiento (“Materialismo”); en segundo
lugar, “como un método especulativo que
estipula que, tal como cualquier otra ac-
tividad conceptual, el ejercicio mismo del
pensamiento filoséfico estd condicionado
por elementos no-conceptuales y que /a
filosofia solo tiene sentido si se hace algo
con esta condicién” (p. 120) ("materialis-
mo”). La paradoja de la corriente en cues-
tion consistiria en criticar a las filosofias
que describen la prision de la subjetivi-
dad, pero sin dar un solo paso fuera del
pensamiento. En otras palabras, reclaman
el Materialismo sin practicar ningun tipo
de materialismo.

La figura de Bachelard reaparece nueva-
mente para evadir “las dos orientaciones
principales de la filosofia moderna: la
fundacional y la hermenéutica” (p. 130):
mientras que para la primera la filosofia
consistiria en develar verdades absolu-
tamente primeras (Descartes, Husserl,
etc.), para la segunda, ella 'no puede
justificar nada pero puede interpretarlo
todo” (Hegel, Heidegger, etc.) (p. 131).
Para la tradicion bachelardiana, en cam-
bio, “la filosofia no viene al inicio ni llega
al final; surge en medio de «procesos
positivos»” (p. 131). Ello eshboza una

PABLO NICOLAS PACHILLA

concepcion segun la cual la filosoffa no
es un fin en si mismo, sino que “[tJoda
filosoffa es una filosofia de paso [...]: es
algo para atravesar, no algo en lo que
permanecer” (p. 132).

El segundo y ultimo capitulo se aden-

tra en discusiones mas sutiles con el
pensamiento de Meillassoux, sefialando
algunas falacias en su razonamiento que
pueden resumirse en el siguiente argu-
mento: “De la afirmacién de que para el
pensamiento es posible concebir al Ser
como impensable concluye que el pen-
samiento concibe esta posibilidad como
una posibilidad del Ser en si mismo. Pero
no es el caso: esa posibilidad se mantiene
como una posibilidad de mi pensamiento,
no del Ser” (p. 143). Por otra parte, Ma-
niglier realiza dos movimientos bastante
osados al cuestionar la posibilidad de la
derivacion conceptual —extraer del signi-
ficado de un concepto otro concepto; en
otras palabras, no habria proposiciones
analiticas—y de la nocidn de tautologia
en términos puramente conceptuales.

El corazon de los argumentos pasa por

la ya mencionada critica a la estabilidad
semantica —creer en la misma serfa de un
esencialismo pre-saussureano: “el signi-
ficado no es una identidad trascendente
unida a cada signo particular sino una
variacion inmanente que emerge de sus
oposiciones reciprocas” (p. 167)-, la iden-
tidad conceptual y la transparencia a si de
la conciencia. El balance final en cuanto al
realismo especulativo consiste en afirmar
que “debemos conservar su sensibilidad
con respecto a la necesidad del trabajo
especulativo pero debemos rechazar la
justificacion [metafisica, en el sentido del
autor] que se da de si mismo” (p. 175).

Todos estos desarrollos dan cuenta de la
habilidad de Maniglier para —tal como lo
pone Morelle en el prefacio- “estar presen-

285



Ideas??, revista de filosofia moderna y contemporanea #12 NOVIEMBRE DE 2020 - ABRIL DE 2021

te en su propia época sin por ello sequirla
ciegamente” (p. 7). En efecto, el autor
realiza un diagndstico en el cual se recono-
cen alcances, pero también limitaciones.
Si los primeros se refieren a la nocién de
sistema —aunque no a las razones aducidas
para adoptarla-, las segundas radican en
la llamativa exclusion del acontecimiento,
falencia reparable mediante una apropia-
cion de la tradicién aqui reivindicada. Es en
este sentido que Morelle acierta al afirmar
que “para terminar con el siglo veinte no

es imperativo olvidarlo sino que es preciso
culminarlo, es decir, llevarlo a término, sin
lo cual su repeticion nos acecha bajo la
forma de la estupidez y la inconsciencia
mas absolutas” (p. 8).

normas y politicas editoriales




[deas'”

12Revista de filosofia moderna y contemporédnea

Normas para el envio de contribuciones

Idiomas aceptados: espafiol y portugués.
Las contribuciones pueden ser:

Articulos Textos originales, inéditos. Serdn sometidos a doble refera-
to ciego, a través de evaluadores externos al comité editorial de la
revista.

Extension: entre 7.500 y 10.000 palabras (entre 45.000 y 60.000 ca-
racteres con espacios) incluyendo las notas al pie.

Reseiias Resefias de libros publicados recientemente. Serdn sometidas
a doble referato ciego, a través de evaluadores externos al comité
editorial de la revista.

Extension: entre 1.500 y 6.000 palabras (entre 15.000 y 37.000 carac-
teres con espacios).

Debates Comentarios a los articulos publicados en la revista (extension:
hasta 2.500 palabras) o contribuciones de varios autores que discutan
sobre una misma problemadtica filosdfica (extension: 2.500 palabras
por contribucién - se aceptan propuestas alternativas fundadas).

Cronicas Cronicas de eventos académicos y otras instancias de produc-
cidn filosofica en vivo (extension: entre 1.500 y 4.000 palabras).

Margenes Experimentacidn estilistica, formato abierto, juego con los li-
mites del discurso filoséfico (académico o ensayistico).

288

NORMAS Y POLITICAS EDITORIALES

Importante: no se aceptaran envios que no se ajusten a las normas.

Todas las contribuciones deben enviarse acompariadas de una De-
claracion de originalidad y caracter inédito del trabajo, completada
y firmada por el/la autor/a. La Declaracion puede descargarse AQUI

Pautas para articulos

(ver abajo las pautas especificas para resefias y cronicas)

Enviar en dos archivos en formato .doc, .rtf u.odt (Word u OpenOffice):
A) Articulo completo:

1. Titulo del articulo en castellano e inglés (centrado, fuente Times New
Roman tamafio 14, en negrita).

2. Nombre y apellido del autor/es (centrado, fuente Times New Roman
tamafio 12).

3. Pertenencia/s institucional/es sin abreviaciones y pais (entre parén-
tesis, centrado, fuente Times New Roman tamafio 12; todo separado
con guiones). Ej.: (Consejo Nacional de Investigaciones Cientificas y
Técnicas - Universidad de Buenos Aires - Argentina).

4. Resumen en castellano e inglés (200 palabras cada uno).
5. Cuatro palabras clave, en castellano e inglés (separadas por guiones).
6. Breve CV en forma de pdrrafo (200 palabras).

7. Texto completo (justificado, fuente Times New Roman tamafio 12, in-
terlineado 1,5, con sangria de 1 cm al comienzo de cada parrafo).

8. Bibliografia.

B) Articulo preparado para referato ciego:

1. Titulo del articulo en castellano e inglés (centrado, fuente Times New
Roman tamafio 14, en negrita).

2. Abstract en castellano e inglés (200 palabras cada uno).
3. Cuatro palabras clave, en castellano e inglés (separadas por guiones).

4. Texto completo (justificado, fuente Times New Roman tamafio 12, in-
terlineado 1,5).

5. Bibliografia.
NOTA: si se mencionan obras del propio autor, reemplazar la referen-
cia, tanto en el texto como en la bibliografia, por la leyenda “AUTOR”.

289


http://revistaideas.com.ar/wp-content/uploads/2020/09/Ideas-Declaración-de-originalidad.doc
http://revistaideas.com.ar/wp-content/uploads/2020/09/Ideas-Declaración-de-originalidad.doc

Ideas'?, revista de filosofia moderna y contemporénea #12 NOVIEMBRE DE 2020 - ABRIL DE 2021

Pautas generales:

- Notas: a pie de pagina, fuente Times New Roman tamafio 10, justificado.

- No utilizar negritas ni subrayado en el cuerpo del texto.

- Evitar doble espacio entre palabras y al final de cada parrafo.

Citas y notas al pie

Todas las citas deben estar traducidas al castellano. Si se considera necesa-
rio incluir también la version en idioma original, hacerlo en nota al pie.

Las citas en el cuerpo del texto que superen las cuatro lineas de
extension deben insertarse en un pdrrafo aparte, con margenes iz-
quierdo y derecho de 1cm, letra tamafio 11, centrado, sin sangria,
interlineado simple, sin comillas.

El indice numérico de las notas al pie debe ir siempre luego del sig-
no de puntuacion (luego del punto o del signo de pregunta/exclama-
cidn, sila nota estd al final de la oracidn, o luego de la coma, punto y
coma, etc. sila nota estd dentro de la oracion).

Ej.: Esto lo sostiene Deleuze en su tesis sobre Spinoza.!

Utilizar corchetes con tres puntos [...] para indicar que la cita conti-
nua o que alguna frase quedo elidida.

Utilizar comillas comunes: “...”. Dentro de las comillas comunes, uti-
lizar las comillas francesas: “.. «...»...”

Palabras en otras lenguas

Toda palabra perteneciente a otra lengua debe estar en letra cursiva.

Si se desea aclarar un término en su idioma original, hacerlo entre
paréntesis ().

Referencias a la bibliografia

Incluir todas las referencias a la bibliografia en las notas al pie.

La primera vez que se cita una obra: mencionar los datos comple-
tos (para el formato de la cita segun el tipo de texto citado, Cf. infra,
“Modo de citar”).

Ej.: Deleuze, Gilles, Diferencia y repeticion, trad. M. S. Delpy y H. Beccace-

290

ce, Buenos Aires, Amorrortu, 2006, p. 42.

NORMAS Y POLITICAS EDITORIALES

Sise vuelve a hacer referencia a la misma obra: mencionar solamen-
te el autor y la abreviatura op. cit. (en cursiva) seguida del namero
de pagina al que se remite.

Ej.: Deleuze, Gilles, op. cit., p. 56.

Si se hace referencia a la misma obra a la que se hizo referencia en
la nota al pie inmediatamente anterior: utilizar la abreviatura Ibid.
(en cursiva) seguida del numero de péagina (ej: Ibid., p. 3).

Si se maneja mdas de una obra del mismo autor: citar las obras con
sus datos completos la primera vez que se haga referencia a ellas 'y
luego, si se vuelve a hacer referencia a ellas, indicar el titulo o las
palabras iniciales del titulo de cada una, luego op. cit. (en cursiva) y
el numero de pagina al que se remite.

Si se hace referencia a la misma obra y misma pagina a la que se
hizo referencia en la nota al pie inmediatamente anterior: utilizar
la abreviatura Ibidem (en cursiva).

Sise utilizan letras, siglas o abreviaturas especiales para referirse a
una determinada obra o edicion, indicarlo lo mas claramente posi-
ble en nota al pie, la primera vez que se haga referencia a esa obra.

Si no hay referencia a una cita textual, sino que se cita indirecta-
mente, utilizar la abreviatura Cf. (en cursiva) seguida de la referen-
cia bibliografica y el numero de pagina.

Seccion bibliogrdfica

Indicar, en orden alfabético segun apellido del autor, todos los datos
de los textos citados o a los que se hace referencia en las notas a pie
de pagina vy, si corresponde, otra bibliografia consultada pero no ci-
tada. Si se menciona mas de una obra del mismo autor, no se repite el
nombre, sino que se lo reemplaza por tres guiones (——-).

Modo de citar:
Libros:

Autor (Apellido, Nombre), Titulo en cursiva, datos del traductor/edi-
tor/etc. si corresponde, Lugar, Editorial, afio.

Ej.:
Deleuze, Gilles, Spinozay el problema de la expresion, trad. Horst Vo-
gel, Barcelona, Muchnik Editores, 1996.

291



Ideas'?, revista de filosofia moderna y contemporénea #12 NOVIEMBRE DE 2020 - ABRIL DE 2021

Capitulos de libros / Articulos en compilaciones:
Autor (Apellido, Nombre), “Titulo entre comillas” en Referencia al
libro (como se indic6 arriba), pp. XXX-XXX.
Ej.:
Beiser, Frederick, “The Enlightenment and Idealism” en Ameriks,

Karl (ed.), The Cambridge Companion to German Idealism, Cambri-
dge, Cambridge University Press, 2000, pp. 18-36.

Articulos en revistas:
Autor (Apellido, Nombre), “Titulo entre comillas” en Nombre de la
revista en cursiva, volumen/numero, afio, pp. XXX-XXX.
Ej:
Dotti, Jorge E., “Jahvé, Sion, Schmitt. Las tribulaciones del joven
Strauss” en Deus Mortalis, N° 8, 2009, pp. 147-238.

Articulos en revistas electronicas:

Autor (Apellido, Nombre), “Titulo entre comillas” en Nombre de la
revista en cursiva [en linea], volumen/numero, afio, pp. XXX-XXX
si corresponde. Consultado el dd/mm/aaaa. URL: XXX.
Ej.:
Razzante Vaccari, Ulisses, “A disputa das Horas: Fichte e Schiller sobre
arte e filosofia” en Revista de Estud(i)os sobre Fichte [en linea], N° 5,
2012. Consultado el 16/03/2015. URL: http://ref.revues.org/263.

Pautas especificas para reseias

Enviar en un unico archivo en formato .doc, .rtf u .odt (Word u
OpenOffice):
1. Titulo de la resefia (centrado, fuente Times New Roman tamafio
14, en negrita).
2. Nombre y apellido del autor/es (centrado, fuente Times New Ro-
man tamaiio 12).

3. Pertenencia/s institucional/es sin abreviaciones y pais (entre pa-
réntesis, centrado, fuente Times New Roman tamafio 12; todo
separado con guiones). Ej.: (Consejo Nacional de Investigaciones
Cientificas y Técnicas - Universidad de Buenos Aires - Argentina).

4. Datos completos del libro resefiado, respetando el siguiente formato:

292

NORMAS Y POLITICAS EDITORIALES

Autor (Apellido, Nombre), Titulo en cursiva, datos del traduc-
tor/editor/etc. si corresponde, Lugar, Editorial, afio, cantidad
de paginas.

Ej.: Deleuze, Gilles, Spinoza y el problema de la expresion, trad.
Horst Vogel, Barcelona, Muchnik Editores, 1996, 348 pp.

5. Texto completo (justificado, fuente Times New Roman tamafio 12,
interlineado 1,5, con sangria de 1 cm al comienzo de cada parrafo).

- No deben incluirse notas al pie.

- Para hacer referencia a la obra resefiada, indicar simplemente
“p.”, seguido por el numero de pdgina entre paréntesis (p. xx), en
el cuerpo del texto.

- Se debe adjuntar foto de portada (a 300 dpi).

Pautas especificas para cronicas

Enviar en un unico archivo en formato .doc, .rtf u .odt (Word u

OpenOffice):

1. Titulo, que debe ser el nombre del evento del que trata la cronica
(centrado, fuente Times New Roman tamarfio 14, en negrita).

2. Nombre y apellido del autor/es (centrado, fuente Times New Ro-
man tamafo 12).

3. Pertenencia/s institucional/es sin abreviaciones y pais (entre pa-
réntesis, centrado, fuente Times New Roman tamaifio 12; todo
separado con guiones). Ej.: (Consejo Nacional de Investigaciones
Cientificas y Técnicas - Universidad de Buenos Aires - Argentina).

4. Texto completo (justificado, fuente Times New Roman tamafio 12,
interlineado 1,5, con sangria de 1 cm al comienzo de cada parrafo).

5. El primer parrafo debe ser de carédcter informativo, indicando el
qué, cuando y donde del evento cronicado.

- No deben incluirse notas al pie.

- Sedebe adjuntar material grafico (a 300 dpi): fotos del lugar de
realizacion, conferencias, etc.

- Cadaimagen debe ir acompafiada de un breve epigrafe.

NOTA: Ideas. Revista de filosofia modernay contempordnea se reserva el derecho
de realizar modificaciones formales menores sobre las contribuciones recibi-
das, de acuerdo al estilo de la revista.

293



Ideas'?, revista de filosofia moderna y contemporénea #12 NOVIEMBRE DE 2020 - ABRIL DE 2021

Politicas Editoriales

Sistema de arbitraje

Se someten a arbitraje los textos publicados en las secciones “Articulos”
y “Resefias”. Estas contribuciones son sometidas en primer lugar a una
evaluacion preliminar por parte del Grupo Editor, donde se rechazan
aquellas que no se ajustan a los parametros formales y estilisticos, asi
como tampoco a los criterios globales necesarios para su publicacion
en la revista. A continuacion, son sometidas a un doble referato ciego
por parte de evaluadores externos a la revista y reconocidos especialis-
tas en el drea pertinente. La evaluacion se realiza sobre la base de una
grilla acorde a los estandares académicos vigentes. Cada contribucion
puede ser considerada: publicable sin modificaciones, publicable con
modificaciones accesorias, publicable con modificaciones sustanciales
o no publicable. En caso de que ambos dictdmenes la consideren pu-
blicable, se procede a su edicion, disefio y publicacién. En caso de que
ambos dictdmenes la consideren no publicable, se comunica al autor
tal decision. En caso de que solo un dictamen la considere no publica-
ble, se envia el texto a un tercer evaluador cuyo dictamen definira si
es en efecto no publicable. En los otros casos, se solicita al autor que
cumpla con las modificaciones de ambos evaluadores (0 de uno solo de
ellos, en el caso de que un dictamen no considere necesarias modifi-
caciones). En el caso de que las modificaciones fueran sustanciales, se
somete nuevamente el articulo a consideracion del mismo evaluador.
Si es aceptado, se procede a su edicion, disefio y publicacion.

Las contribuciones incluidas por fuera de las secciones “Articulos”
y “Resefias” son evaluadas por el Grupo Editor de Ideas, revista de
filosofia modernay contemporanea.

Politica de acceso abierto

El material publicado en la revista es de acceso abierto (open access)
y esta sujeto a las normas de derecho de autor CC BY-SA 4.0. Vale

294

NORMAS Y POLITICAS EDITORIALES

decir, se autoriza la copia, el uso y la difusion del contenido publica-
do a condicion de que i) se cite la autoria y la fuente original de su
publicacion (revista, editorial y URL de la obra) y ii) se mencione la
existencia y especificaciones de esta licencia de uso.

Aviso de derechos de autor

Los autores que publican en esta revista estan de acuerdo con ceder
de forma no exclusiva los derechos de explotacion de los trabajos
aceptados para su publicacion. Con ello, garantizan a la revista el
derecho de ser la primera publicacion del trabajo y permiten que
la revista distribuya los trabajos publicados bajo la licencia de uso
indicada en el apartado anterior.

Cuotas de publicacion

Ideas. Revista de filosofia moderna y contempordnea no cobra ningun
tipo de cargo a los autores ni para procesar sus colaboraciones (no
APCs) ni para ser sometidas a evaluacion (no submission charges).

Politica de preservacion digital

Contenidos a preservar: revista completa y archivos individuales
correspondientes a cada uno de los articulos, resefias y contribu-
ciones a otras secciones en formato PDF en sus ultimas versiones.
Periodicidad de la migracion: cada cinco afios (incluye prueba de
accesibilidad). Tipo de soporte actual: fisico, disco optico en DVD (a
definir para el proximo periodo de preservacion de acuerdo a los
estdndares vigentes). Protocolo: se realizan tres copias fisicas que
son almacenadas en tres domicilios distintos.

Politicas de deteccion de plagio

Como las normas editoriales lo indican, Ideas. Revista de filosofia
moderna y contemporanea publica solamente textos inéditos y ori-
ginales. No se aceptan, por lo tanto, textos plagiados total o parcial-
mente ni autoplagiados. Esta exigencia no es valida para las traduc-
ciones de trabajos originariamente publicados en otros idiomas y
traducidos al castellano.

295



Ideas??, revista de filosofia moderna y contemporanea #12 NOVIEMBRE DE 2020 - ABRIL DE 2021

Sesolicitard alos autoresunadeclaracidn enla que garanticen que se
trata de una contribucion original y que poseen los derechos mora-
les sobre ella.

Para la deteccion de eventuales plagios o autoplagios Ideas. Revista
de filosofia moderna y contemporanea utilizara el software gratuito
Dupli Checker u otros gratuitos a disposicion. Alli donde alguna for-
ma de plagio fuera detectada, la revista se pondra en contacto con
el autor de la contribucion solicitando explicaciones. De no ser las
mismas satisfactorias se procedera al rechazo del trabajo.

Codigo de ética

Ideas. Revista de filosofia moderna y contempordanea adhiere a las
normas y codigos de ética COPE.




B U




