
Primavera de 2020	 ISSN 2 451- 6910

Ideas12
12 Revista de filosofía moderna y contemporánea

artículos
Un círculo en la filosofía  

política argentina reciente
FEDERICO VICUM

La recepción de Bergson  
en Argentina

PAULA JIMENA SOSA

La distinción de la eternidad, 
la duración y el tiempo en los 

Pensamientos metafísicos y  
los Principios de la filosofía  

de Descartes de Spinoza
GUILLERMO SIBILIA

Rozitchner, Foucault y el problema 
de la hipótesis represiva

JOAQUÍN ALFIERI

Derrida <> Lacan  
¿de qué escritura se trata?

CLAUDIA GONZÁLEZ AJA

Terontología saussureana: lo que 
Derrida no leyó en el Curso de 

lingüística general
PATRICE MANIGLIER

reseñas
Teoría de la militancia. Organización y poder 

popular
Fichte o el yo encarnado en el mundo 

intersubjetivo
La ofensiva sensible. Neoliberalismo, 

populismo  
y el reverso de lo político

Cuerpo y amor frente a la modernidad 
capitalista: a propósito de Spinoza, Bergson, 

Deleuze y Negri
Hegel. De la Logophonie comme chant du 

signe
Manifiesto por un comparativismo superior 

en filosofía, seguido de Meditaciones 
posmetafísicas



2 33

grupo colaborador

Claudia Aguilar  
(Consejo Nacional de Investigaciones Científicas y 
Técnicas - Universidad de Buenos Aires - Argentina)

Sebastián Amarilla  
(Universidad de Buenos Aires - Argentina)

Lucía Gerszenzon  
(Consejo Nacional de Investigaciones Científicas y 
Técnicas - Universidad de Buenos Aires - Argentina)

Solange Heffesse  
(Universidad de Buenos Aires - Argentina)

Alejandro Lumerman  
(Universidad Nacional de Lomas de Zamora - Argentina) 

Pablo Moscón  
(Consejo Nacional de Investigaciones Científicas y 
Técnicas - Universidad de Buenos Aires - Argentina)

Pablo Pachilla  
(Consejo Nacional de Investigaciones Científicas y 
Técnicas - Universidad de Buenos Aires - Argentina - 
París VIII)

Iván Paz  
(Universidad de Buenos Aires - Argentina)

Gonzalo Santaya  
(Consejo Nacional de Investigaciones Científicas y 
Técnicas - Universidad de Buenos Aires - Argentina)

Alan Patricio Savignano  
(Consejo Nacional de Investigaciones Científicas y 
Técnicas - Academia Nacional de Ciencias de Buenos 
Aires - Universidad de Buenos Aires - Argentina)

Anabella Schoenle  
(Universidad de Buenos Aires - Argentina)

Micaela Szeftel  
(Consejo Nacional de Investigaciones Científicas y 
Técnicas - Universidad de Buenos Aires - Argentina)

comité asesor

Emiliano Acosta 
(Vrije Universiteit Brussel - Universiteit Gent - Bélgica)

Fernando Bahr 
(Universidad Nacional del Litoral - Argentina)

Mónica Cragnolini 
(Universidad de Buenos Aires - Argentina)

Jorge Dotti † 
(Universidad de Buenos Aires - Argentina)

Jorge Eduardo Fernández 
(Universidad Nacional de San Martín - Argentina)

Leiser Madanes 
(Universidad Nacional de La Plata - Argentina)

Silvia Luján Di Sanza 
(Universidad Nacional de San Martín - Argentina)

Diana María López 
(Universidad Nacional del Litoral - Argentina)

Philippe Mengue  
(Université Populaire d’Avignon - Francia)

Esteban Mizrahi  
(Universidad Nacional de La Matanza - Argentina)

Dorothea Olkowski  
(University of Colorado - Estados Unidos)

Faustino Oncina Coves  
(Universidad de Valencia - España) 

Lenin Pizarro 
(Universidad de Valparaíso - Chile)

Graciela Ralón de Walton 
(Universidad Nacional de San Martín - Argentina)

Jacinto Rivera de Rosales 
(Universidad Complutense de Madrid y Universidad de 
Educación a Distancia de Madrid - España)

Rosemary Rizo Patrón  
(Pontificia Universidad Católica del Perú - Perú)

Vicente Serrano Marín 
(Universidad Austral de Chile - Chile)

Roberto Walton 
(Universidad de Buenos Aires - Argentina)

Jason Wirth 
(University of Seattle - Estados Unidos)

Antonio Zirión Quijano  
(Universidad Nacional Autónoma de México - México) 

Esta edición se realiza bajo la licencia de uso creativo compartido o Creative Commons: 
“Atribución-CompartirIgual 4.0 Internacional”. Está permitida la copia, distribución, 
exhibición y utilización de la obra, sin fines comerciales, bajo las siguientes condiciones: 
Atribución: se debe mencionar la fuente (título de la obra, autores, editorial, ciudad, año), 
proporcionando un vínculo a la licencia e indicando si se realizaron cambios.

Indexada en ERIH Plus / Latindex Catálogo / The Philosopher’s Index / Red LatinREV - FLACSO Argentina

una publicación de RAGIF Ediciones
ISSN 2451-6910
Frecuencia semestral  
Año 5 - Número 12
número 12 - noviembre de 2020 - abril de 2021

grupo editor

Celia Cabrera  
(Consejo Nacional de Investigaciones Científicas y Técnicas - Academia Nacional de Ciencias de Buenos Aires - Argentina)

Julián Ferreyra  
(Consejo Nacional de Investigaciones Científicas y Técnicas - Universidad de Buenos Aires - Argentina)

Mariano Gaudio  
(Universidad de Buenos Aires - Argentina)

Verónica Kretschel  
(Consejo Nacional de Investigaciones Científicas y Técnicas - Academia Nacional de Ciencias de Buenos Aires -  
Universidad de Buenos Aires - Argentina)

Natalia Lerussi  
(Consejo Nacional de Investigaciones Científicas y Técnicas - Universidad de Buenos Aires - Argentina)

Rafael Mc Namara  
(Universidad Nacional del Comahue - Consejo Nacional de Investigaciones Científicas y Técnicas - Centro de Estudios y 
Actualización en Pensamiento Político, Decolonialidad e Interculturalidad - Argentina)

Andrés Osswald  
(Consejo Nacional de Investigaciones Científicas y Técnicas - Academia Nacional de Ciencias de Buenos Aires -  
Universidad de Buenos Aires - Argentina)

Sandra Viviana Palermo  
(Universidad Nacional de Río Cuarto - Consejo Nacional de Investigaciones Científicas y Técnicas - Argentina)

Matías Soich  
(Consejo Nacional de Investigaciones Científicas y Técnicas - Universidad de Buenos Aires - Argentina)

María Jimena Solé  
(Consejo Nacional de Investigaciones Científicas y Técnicas - Universidad de Buenos Aires - Argentina)

director general 

Julián Ferreyra (Consejo Nacional de Investigaciones Científicas y Técnicas - Universidad de Buenos Aires - Argentina)

secretario de redacción 

Matías Soich (Consejo Nacional de Investigaciones Científicas y Técnicas - Universidad de Buenos Aires - Argentina)

director web 

Andrés Osswald (Consejo Nacional de Investigaciones Científicas y Técnicas - Academia Nacional de Ciencias de 
Buenos Aires - Universidad de Buenos Aires - Argentina)

diseño

Juan Pablo Fernández 

www.revistaideas.com.ar

mail  ideasrevistadefilosofia@gmail.com
facebook  RevistaIdeas
twitter  @IdeasRevista
dirección postal  Dr. Nicolás Repetto 40 PB “B” (1405) CABA - Argentina

RAGIF. Red Argentina de Grupos de Investigación en Filosofía  www.ragif.com.ar

donaciones

Ideas, revista de filosofía moderna y contemporánea es una publicación semestral gratuita. Como tal, 
se financia con la colaboración voluntaria de sus lectorxs. Pero también es un proyecto editorial en el 
que proliferan muchos otros proyectos (RAGIF y RAGIF Ediciones), que queremos seguir compartien-
do con ustedes sin renunciar a la gratuidad. Es por eso que convocamos a contribuir voluntariamente 
al financiamiento de este emprendimiento a través de las diversas opciones que ofrecemos en el si-
guiente enlace: http://ragif.com.ar/suscripciones-donaciones/

* * *

Ideas12
12 Revista de filosofía moderna y contemporánea

mailto:ideasrevistadefilosofia@gmail.com


4 554

editorial  PÁGINA 6

artículos  PÁGINA 13

1. Un círculo en la filosofía política argentina reciente
	 FEDERICO VICUM  PÁGINA 14

2. La recepción de Bergson en Argentina: la mediación española  
y las lecturas de la generación de 1910

	 PAULA JIMENA SOSA  PÁGINA 82

3. La distinción de la eternidad, la duración y el tiempo en los 
Pensamientos metafísicos y los Principios de la filosofía de Descartes 
de Spinoza

	 GUILLERMO SIBILIA  PÁGINA 124

4. Rozitchner, Foucault y el problema de la hipótesis represiva
	 JOAQUÍN ALFIERI  PÁGINA 154

5. Derrida <> Lacan ¿de qué escritura se trata?
	 CLAUDIA GONZÁLEZ AJA  PÁGINA 184

6. Terontología saussureana: lo que Derrida no leyó en el  
Curso de lingüística general

	 PATRICE MANIGLIER  PÁGINA 210

reseñas  PÁGINA 239

1. Fenomenología del Espíritu militante
	 SEBASTIÁN AMARILLA  PÁGINA 240

Reseña de Selci, Damián, Teoría de la militancia. Organización y poder popular, Buenos Aires, 
Editorial Las cuarenta y El río sin orillas, 2018, 195 pp.

2. Fichte y la filosofía de la intersubjetividad de la conciencia encarnada
	 LEONEL SERRATORE  PÁGINA 247
	 Reseña de López-Domínguez, Virginia, Fichte o el yo encarnado en el mundo intersubjetivo, 

Buenos Aires / México, RAGIF Ediciones / UNAM, 2020, 375 pp. 

3. En busca de una política plebeya
	 JULIÁN FERREYRA   PÁGINA 258
	 Reseña de Sztulwark, Diego, La ofensiva sensible. Neoliberalismo, populismo  

y el reverso de lo político, Buenos Aires, Caja Negra, 2019, 186 pp. 

4. Vitalismo conceptual y ontología práctica
	 IVÁN PAZ   PÁGINA 263
	 Reseña de Ezcurdia, José, Cuerpo y amor frente a la modernidad capitalista: a propósito de 

Spinoza, Bergson, Deleuze y Negri, Ciudad de México, Editorial Itaca, 2018, 218 pp.

5. Racionalismo giroscópico
	 GONZALO SANTAYA   PÁGINA 269
	 Reseña de Gouin, Jean-Luc, Hegel. De la Logophonie comme chant du signe, Quebec, Presses de 

l’Université Laval, 2018, 314 pp.

6. Acontecimiento y sistema
	 PABLO NICOLÁS PACHILLA   PÁGINA 278
	 Reseña de Maniglier, Patrice, Manifiesto por un comparativismo superior en filosofía, seguido de 

Meditaciones posmetafísicas, traducción de Diego Abadi, Buenos Aires, Isla Desierta, 2020, 175 pp.

normas y políticas editoriales PÁGINA 287

tapa Barrio La Esperanza de Pablo Podesta, fotografía de Tamara Grinberg, abril de 2020

Tamara Grinberg es de Villa Maipú, Gral. San Martín, Provincia de Buenos Aires. Es-
tudió en la Escuela de Artes Visuales Antonio Berni, donde se graduó como Profesora de 
Artes Visuales con Especialización en Grabado. Después realizó la Licenciatura en Artes 
en la Universidad Nacional de San Martín (UNSAM) y en paralelo comenzó su formación 
fotográfica con la Diplomatura en Fotografía a cargo de Juan Travnik y Sebastián Szyd, 
también en UNSAM. Continuó con talleres y cursos de fotografía de autor. En 2019 culmi-
nó su formación en la Asociación de Reporteros Gráficos de Argentina (ARGRA). Actual-
mente se desempeña como fotógrafa de prensa. Es docente bonaerense y dicta talleres de 
Ensayo Fotográfico para grupos reducidos. Se especializa en Talleres de Fotografía para 
niñes y adolescentes. 



6 7

absolutización de los límites espaciales (externos) acarrea el borra-
miento de los personales y sociales. Sólo lo esencial, decimos. Pero, 
¿qué es lo esencial? ¿Cuál es la esencia de lo esencial? La pandemia 
distorsiona todo, y la distorsión arroja sus temblores en nuestra 
percepción, nuestra sensibilidad, nuestro entendimiento, nuestra 
razón. El caos amenaza nuestra subjetividad, nuestras relaciones e 
incluso el orden social. 

 Es difícil construir conceptos en este contexto. No hubo apoca-
lipsis, pero tampoco sucedió lo que se podría desprender de las fan-
tasías optimistas que anunciaban un derrumbe del capitalismo, un 
resurgimiento inexorable del Estado en la práctica y en el sentido 
común, un renacimiento de la naturaleza ante el lapsus forzado de 
su acoso por parte del hombre y sus máquinas, y otras utopías mun-
danas. Las intervenciones de los vivillos que ya lo habían visto todo, 
para quienes nada es acontecimiento sino todo previsión que con-
firma sus presagios oscuros, tampoco aparecen como tierra fértil 
para el pensamiento y la exigencia ética de estar a la altura del acon-
tecimiento que nos atraviesa. Nuestro lado nihilista se despierta: 
todos los límites se difuminan, y de pronto todo da lo mismo.

Estas páginas editoriales -ya lo hemos dicho- surgen siempre de 
reuniones donde intentamos ejercer el pensamiento colectivo, luego 
pulidas y repasadas en intercambios escritos, casi epistolares. La 
reunión virtual de esta vez se tornaba sin cesar en una instancia de 
catarsis, donde primaban sea el relato de nuestra experiencia per-
sonal, sea nuestra evaluación sobre la gestión gubernamental de la 
crisis sanitaria. ¿Cómo extraer de allí algún concepto? Tan ahoga-
dxs, tan abrumadxs. ¿Y si no hay nada que podamos pensar?

El desarrollo de la pandemia parece enfrentarnos a una doble 
pinza: por un lado, un imperativo moral-sanitario, un imperativo 
medicinal-kantiano que nos exhorta a mantenernos estrictamen-
te aisladxs y a pugnar por su universalización, por la concreción 
de una sociedad de seres humanos libres donde todxs actúen por 
deber, sin cesar, al menos hasta que esto termine, respetando una 
cuarentena estricta, y exigiendo al Estado que despliegue los más 
sofisticados e inclementes dispositivos de disciplina y control para 
hacerlo realidad a través de la coacción; por otro lado, el nihilismo 
libertario donde “ya fue todo”, hacia el cual nos arroja la imposibi-
lidad de cumplir ese deber ser puro, y en el que cualquier acción 
está justificada por la nada, la ausencia de valores y perspectivas. 

7

D e pronto, el futuro se oscureció por completo, decíamos 
en el último editorial. Corría el mes de mayo de 2020, y 
toda previsión había sido cancelada por la emergencia de 

la pandemia. Un acontecimiento: nadie lo vio venir, y de pronto el 
tiempo se había salido de sus goznes. Sólo quedaba ver si estaría-
mos a la altura. Seis meses después, el futuro se empieza a entre-
ver bajo la forma de una vacuna cargada de incertidumbres (obje-
tivas y subjetivas), pero que inyecta fuertes dosis de esperanza en 
aquel escenario desolado. Si bien aún brumoso, si bien aún tras un 
vidrio esmerilado, si bien tras un camino plagado de cadáveres, su-
frimiento, desasosiego y soledad, el porvenir parece desperezarse. 
El presente, pese a ello, continúa desquiciado, quizás más aún que 
entonces, azotado por los meses de encierro (ese encierro que tam-
bién está cuando estamos afuera, que nos acompaña cuando lo rom-
pemos, por motivos más o menos esenciales), de miedo, de ruptura 
de la cotidianidad, de pérdida del contacto con otros cuerpos y pie-
les, de cotidiana conciencia de toda la precariedad de nuestra exis-
tencia, y de la humanidad toda, de anillo en anillo del infierno, de 
nosotrxs, privilegiadxs aún en nuestro dolor y nuestras carencias, 
hasta lxs más desamparadxs en su hacinamiento y cara a cara con 
el horror, el hambre y la muerte. Nos aturden la inmediatez de los 
sentimientos, las urgencias, la zozobra, lo intolerable de una situa-
ción que no cesa de prolongarse y cuyo final se hunde en las brumas 
(como esas pinturas chinas donde no se ve ni la base ni la cima de 
los edificios). Todos los límites se difuminan en el encierro: trabajo 
y esparcimiento, familia y escuela, lo intolerable y lo aceptable. La 

editorial

6

	 EDITORIAL



8

Ideas12, revista de filosofía moderna y contemporánea	 #12 NOVIEMBRE DE 2020 - ABRIL DE 2021

99

producción alimenticio a nivel global; y en tanto, por otra parte, 
la conciencia de que estamos cabalgando sobre la espalda de un 
tigre se puso en evidencia incluso para ojos testarudamente ce-
rrados (con los incendios forestales y las zoonosis como algunos 
de sus índices).

Más allá de estos resplandores promisorios en cada una de sus 
pinzas, la encrucijada entre el imperativo sanitario y el nihilismo 
libertario nos pone una y otra vez ante una alternativa imposi-
ble. La respuesta filosófica más atinada ante los dualismos fatales 
es desmontarlos, y hacer aparecer no una vía intermedia (que sólo 
confirma el dualismo de origen), sino una nueva manera de pensar 
la cuestión donde ese dualismo pierda su sentido. El rol del saber 
médico (y científico en general) debe encontrar un lugar nuevo en 
una constelación que no lo condene al púlpito del deber ser (y de he-
cho, en el discurso de lxs epidemiólogxs y virólogxs se observa cre-
cientemente este desplazamiento). La libertad debe encontrar en la 
comunidad su lugar de desarrollo y potencia, y no de debilitamiento 
y servidumbre (solxs, aisladxs, es cuando somos siervxs, desampa-
radxs ante la razón del más fuerte que no es nunca la nuestra). El 
espacio donde eso es posible es un Estado orgánico (concepto al que 
nos hemos referido en editoriales anteriores, y cuya determinación 
progresiva es uno de nuestros objetivos).

Ocurre que la doble pinza entre el deber ser y el nihilismo re-
construye la versión dogmática del Estado, como un más allá de fun-
damento trascendente, que dicta una ley cuyo absurdo constitutivo 
Kafka mostró con tanta destreza, frente a un pueblo anárquico que, 
librado a sí mismo, no puede más que auto-destruirse. Lxs médicxs 
aparecen en esa cosmovisión como parte de una fría burocracia, 
abocadxs desde la autoridad incuestionable de su saber a someter a 
la población a torturas constantes y desapasionadas. Se trata del mo-
delo vertical, que nunca dejó de depender del modelo teológico-po-
lítico, y que encontró todas sus paradojas cuando el Deus se reveló 
Mortalis. Si ése es el “sino” del Estado, si la única alternativa es una 
inmanencia donde reina un capitalismo que se come como bom-
bones todos los intentos de auto-organización librados a su propia 
potencia, si se trata de un Estado despótico escindido de un pueblo 
que es sólo un objeto lejano y prescindible de sus propios fríos fines, 
entonces todo está perdido. Terrible nihilismo: ése que no cesa de 
apoderarse de nosotrxs ante la pandemia, el encierro, el quiebre de 

La razón nos acerca al primer polo, pese a que implica un gran desa- 
pego con los afectos y nos convierte en vigilantes, juzgadores e im-
pulsores de castigos a quienes no cumplan con ese imperativo mo-
ral-sanitario; nuestra sensibilidad y nuestros cuerpos se inclinan 
hacia el segundo, ante nuestros ojos sin embargo horrorizados por 
sentirnos tan cerca de sus exponentes más radicalizadxs, lxs que se 
arrojan desenfrenadxs a la quema de barbijos y la indiferencia ante 
la muerte y el sufrimiento del otrx, en una suerte de dramatización 
de un señor de las moscas global.

Es cierto que desde ambos polos se han observado aportes y sig-
nos benéficos. El Estado no sólo fue herramienta de sometimiento, 
la sanidad no fue sólo control al servicio de un deber ser incle-
mente. Hubo apoyo, rescate, planificación, contención de daños. 
La medicina nos fue trayendo profilaxis, tratamiento y perspec-
tiva de inmunización. El accionar del Estado, a veces invisible, 
pero mayormente invisibilizado, evitó que la situación social es-
talle en un contexto de aumento de la desocupación, la pobreza 
y la vulnerabilidad (secuelas de un esquema neoliberal de con-
centración y exclusión). Hubo, claro, insuficiencias, demoras, fa-
llos. Pero el elefante reumático sostuvo un universo social que se 
desmoronaba. En el otro extremo, las bases no sólo produjeron 
reclamos libertarios irracionales o deseos privados como salir a 
correr, cenar en un restaurante aunque sea clandestino y tomar 
cerveza en bares. También diversas militancias encontraron en 
la adversidad la ocasión para visibilizar reclamos que, al mismo 
tiempo, se hicieron más urgentes que nunca: se puso en el tapete 
la concentración de la riqueza (mientras la diferencia entre lxs 
más ricxs y lxs más pobres se sigue incrementando); se arrojó luz 
sobre las nefastas condiciones habitacionales de lxs más desposeí-
dxs y el hacinamiento en las villas miseria; se amplificó la lucha 
por un techo y una parcela de tierra donde poder desarrollar las 
condiciones mínimas de existencia; en el área de la salud mental, 
cobró fuerza la denuncia del encierro como herramienta terapéu-
tica hegemónica; la militancia trans logró amplificar la escucha 
de su precaria situación como colectivo, encontrando un amparo 
vital en el decreto presidencial de cupo laboral estatal; en ecolo-
gía, el grito de la tierra alcanzó estridencia inédita y las militan-
cias ambientalistas abrieron perspectivas de hegemonía, en tanto, 
por una parte, la pandemia no puede ser escindida del modo de 

	 EDITORIAL



11

Ideas12, revista de filosofía moderna y contemporánea	 #12 NOVIEMBRE DE 2020 - ABRIL DE 2021

1010

la rutina y la imprevisibilidad del futuro, donde la catástrofe climá-
tica, el incremento sin cese de la desigualdad, la miseria, la cruel-
dad, dejan de ser motivos de luchas para transformarse en cinismo 
y carcajadas viles. Al final, todo da igual.

Arrancarse de ese cinismo y de esa desesperanza exige romper 
con la doble pinza. Dicho de otro modo: la encrucijada de la pan-
demia muestra el sentido práctico de una disputa ontológica. Allí 
donde la tradición puso como problema ontológico la articulación o 
la mediación entre lo empírico y lo trascendental, entre el cielo y la 
tierra, entre el alma y el cuerpo, aparece la necesidad de desmontar 
todas esas disyuntivas, de denunciarlas como falsos problemas. Vol-
viendo a formularlo en términos pandémicos: no se trata de articu-
lar el Estado (su gestión sanitaria, su capacidad de auxilio financie-
ro, sus políticas públicas, etc.) con demandas que le son extrínsecas 
(sea desmembradas en individuos, sea agrupadas en organizacio-
nes de base), sino de concebir un Estado orgánico donde todas sean 
dimensiones inmanentes y esencialmente constitutivas. El Estado 
(global) y la ciudadanía (local) múltiple y heterogénea, son anverso 
y reverso necesarios, y lo que tenemos “abajo” debe ser una dinámi-
ca ciudadana que se sienta y se sepa partícipe de esa totalidad or-
gánica. Aún cuando (o sobre todo porque) esa totalidad o globalidad 
sólo existe de modo proyectivo, espectral o problemático. Los recla-
mos y reivindicaciones de los activismos que señalamos más arriba 
deben ser acogidos por una instancia estatal, y esta instancia debe, 
al mismo tiempo, establecer los claros límites que impidan que todo 
dé lo mismo. No hay sentido si cualquier límite puede ser franquea-
do de acuerdo al arbitrio individual o corporativo.

Hay que ponerle a ese gato el cascabel. Pero ponerle el cascabel al 
gato implica hacerse cargo de la mano que pone, es decir, desenaje-
narse de la condición de sujeto prístino e independiente que un día 
alza la mano del imperativo moral sanitario para condenar a sus 
pares y que al siguiente rechaza cualquier connotación individual 
que inhiba su falsa libertad etérea. Hay que hacerse cargo de la in-
manencia de los límites y del grado vinculante que entretejen en la 
esfera de horizontalidad y en el momento institucional vertical: la 
transformación de un Estado que absorbe y canaliza las exigencias 
que bullen desde abajo conlleva la transformación del tejido social 
así como de las subjetividades que se ficcionan como estando por 
fuera del proceso. Si la crisis demanda un Estado presente y que 

actúe, pese a que con ello no logre colmar el vacío o neutralizar com-
pletamente el caos, del mismo modo la crisis exige un reconfigu-
rarse a fondo como elementos de un entramado social-comunitario 
y, en este sentido, rever posiciones que se agrandan en el clima de 
distorsión pandémica.

Esta acción del Estado debe tener lugar tanto a nivel local como 
también necesariamente (aunque roce en esta exigencia la utopía y 
la desesperanza) a nivel global. La inequidad social creciente, las 
condiciones miserables de vida de una mayoría en expansión, el 
daño al planeta en el que vivimos cuya tragedia se incrementa día a 
día, hora a hora, son cuestiones que emergen de la militancia micro-
política, pero que sólo pueden obtener una respuesta macropolítica 
(estos planos, una vez más, no se oponen como disyuntivas sino que 
se entrelazan en la lógica de lo real). Frenar la avidez de la lógica 
capitalista se hace más urgente que nunca. El camino teórico clave 
para encaminarnos hacia allí es superar el nihilismo y desmontar 
las falsas disyuntivas con las que la brujería capitalista devora todo 
lo que se le opone.

Ideas, revista de filosofía moderna y contemporánea

	 EDITORIAL



12

Ideas12, revista de filosofía moderna y contemporánea	 #12 NOVIEMBRE DE 2020 - ABRIL DE 2021

13

artículos

Los textos publicados en esta sección están sometidos a doble referato ciego



14 15

Ideas12, revista de filosofía moderna y contemporánea	 #12 NOVIEMBRE DE 2020 - ABRIL DE 2021 UN CÍRCULO EN LA FILOSOFÍA POLÍTICA ARGENTINA RECIENTE	 FEDERICO VICUM 

14 15

C on la filosofía argentina parece ocurrir lo mismo que con Ho-
mero, el poeta de la Ilíada y la Odisea: tenemos sus libros, pero 

no sabemos si alguna vez realmente existió. Entre los libros que te-
nemos, en la última década se han publicado cuatro que comparten 
la intención de presentar sus conceptos sin perder de vista las con-
diciones históricas que motivan la reflexión filosófica. No preten-
demos dar a entender que sean los únicos trabajos que se proponen 
algo semejante, ni buscamos reducir la discusión filosófico-política 
argentina actual a estos cuatro libros, como si todos los demás fue-
ran variaciones de temas que sustancialmente estuvieran conteni-

RESUMEN: Este artículo analiza tres modos de 
ejercicio de la filosofía política argentina de la 
última década: uno nucleado en la editorial Hy-
dra y su filosofía estatalista, otro representado 
en las obras de Silvia Schwarzböck, y el tercero 
por Damián Selci y su libro Teoría de la militan-
cia. El círculo que se despliega entre estas tres 
propuestas es el siguiente: hay que pensar al 
Estado porque sigue siendo el único actor polí-
tico universal legítimo (Hydra); sin embargo, el 
Estado es parte de un tiempo político hundido 
en la apariencia (Schwarzböck), que sólo puede 
superarse con la militancia organizada (Selci). 
Pero en este artículo sostenemos que la mili-
tancia a su vez requiere pensar el Estado (que 
con su universalidad se opone al particularismo 
militante) para que su accionar no culmine en 
una autoatribución de inocencia. La mencio-
nada teoría de la militancia, sin embargo, tiene 
dificultades a la hora de pensar el Estado, tarea 
que nos devuelve al punto de partida formulado 
en la propuesta de la editorial Hydra.

PALABRAS CLAVE: Estado – estética – militan-
cia – representación 

ABSTRACT: This article analyzes three ways 
political philosophy has taken in the last decade 
in Argentina: 1) the State-related philosophy 
developed in the books published by Hydra 
publishing house; 2) the way explored by Silvia 
Schwarzböck; 3) the way taken by Damián Selci 
in his book Theory of militancy. The circle that 
binds these three approaches runs as follows: 
we must think the State because it is the only 
legitimate universal political agent (Hydra); 
nonetheless, the State is involved in a political 
time lost in appearance (Schwarzböck); and this 
sad time for politics might be left behind only 
by means of organized militancy (Selci). But 
in this article we argue that militancy needs to 
think the State (which opposes its universality 
to militant particularism) in order not to fall in a 
self-declared innocence. The aforementioned 
theory of militancy has some troubles to think 
the State, and so we come back to the starting 
point posited by Hydra books. 

KEY WORDS: State – aesthetics – militancy – 
representation 

Un círculo  
en la filosofía 
política argentina 
reciente 
A Circle in Recent Argentine 
Political Philosophy 
FEDERICO VICUM 
UNIVERSIDAD PEDAGÓGICA NACIONAL –  
CONSEJO NACIONAL DE INVESTIGACIONES CIENTÍFICAS Y TÉCNICAS – ARGENTINA 

Recibido el 24 de mayo de 2020 – Aceptado el 31 de agosto de 2020.

Federico Vicum es Profesor de Enseñanza Media y Superior en Filosofía (Universidad 
de Buenos Aires). Ha cursado la Maestría en Filosofía Política de la misma universidad. 
Actualmente se desempeña como docente en la Universidad Pedagógica Nacional y es 
becario doctoral del CONICET, con un proyecto sobre la obra de Friedrich Heinrich Jacobi 
y sus vínculos con la filosofía del idealismo alemán. Es miembro del Grupo de Investiga-
ción sobre Idealismo (Universidad de Buenos Aires).



16 17

Ideas12, revista de filosofía moderna y contemporánea	 #12 NOVIEMBRE DE 2020 - ABRIL DE 2021 UN CÍRCULO EN LA FILOSOFÍA POLÍTICA ARGENTINA RECIENTE	 FEDERICO VICUM 

16 17

dos en ellos. Sí creemos que entre estos cuatro libros puede plantear-
se una rara conversación, una conversación circular, en la que los 
problemas planteados por uno conducen a los problemas planteados 
por otro. Esos cuatro libros podrían entenderse como tres, dado que 
dos de ellos configuran prácticamente la primera y la segunda parte 
de un mismo trabajo de pensamiento. Estos dos libros son Habitar 
el Estado (de Sebastián Abad y Mariana Cantarelli) y El fantasma en 
la máquina (compilado por el mismo Abad y Esteban Amador).1 Oca-
sionalmente nos referiremos a ellos como “los libros de Hydra”. Los 
otros dos libros que serán parte de nuestro trabajo son Los espantos 
(de Silvia Schwarzböck) y Teoría de la militancia (de Damián Selci). 

Nuestra hipótesis es la siguiente: esos cuatro (o, mejor dicho, tres) li-
bros piensan algo que uno de los otros no piensa. La filosofía estatalista 
de los libros de Hydra logra articular criterios conceptuales precisos 
para pensar la actividad estatal, sobre todo la actividad de formación 
de los propios “agentes” estatales. Sin embargo, entre la conceptualidad 
estatalista y los “tiempos a-estatales” que se describen o se suponen 
en esos dos libros hay una tensión que permanece inexplorada, como 
si en última instancia los tiempos a-estatales no fueran un verdadero 
obstáculo para pensar al Estado. Los espantos, de Schwarzböck, por el 
contrario, hace de esas mismas condiciones a-estatales la materia de 
sus conceptos. Los conceptos de este libro parecen no querer detener-
se hasta que hayan atrapado el misterio de esa vida informe (o “vida 
de derecha”, según los términos de Los espantos) que se despliega en 
la sociedad argentina posdictatorial. Teoría de la militancia, de Selci, 
acepta el cuadro que dibuja Schwarzböck para insertar en él una for-
ma que despierte al pueblo dormido. Esa forma es la militancia. Pero la 
militancia se revela como una forma de actividad política ligada a una 
organización particular; el militante identifica su interioridad con la 
organización que lo cobija, pero no con el Estado que ocasionalmente 
tendrá que gobernar. De allí surge de nuevo la pregunta de los libros 
de Hydra sobre la posibilidad de una subjetividad estatal, ligada a las 
decisiones de ese actor político universal que es el Estado y no a los 
compromisos particulares del militante. 

1	 El fantasma en la máquina incluye trabajos de Sebastián Abad, Esteban Amador, Adrián 
Cannellotto, Horacio Cao y Daniel D’Eramo, Marisa Díaz y Ana Pereyra. Dado que nos 
interesa leer este libro en relación con Habitar el Estado, en este trabajo solamente 
estudiaremos las contribuciones de Abad y Amador, a quienes, por ser miembros de la 
editorial Hydra, puede considerarse involucrados en un mismo proyecto filosófico que 
abarca los dos libros mencionados.

Analizaremos los libros en el orden recién esbozado. La primera 
sección está dedicada a los libros de Hydra; la segunda, a Los espan-
tos; la tercera, a Teoría de la militancia. No obstante, será necesario 
remitir en cada sección a aspectos importantes de los libros estudia-
dos en las dos restantes. 

1. Habitar el Estado y El fantasma en la máquina.  
El Estado como forma 

Habitar el Estado y El fantasma en la máquina son dos partes de un 
mismo proyecto filosófico. En el prólogo del segundo libro, los com-
piladores, Sebastián Abad y Esteban Amador, escriben: “Si allí [en 
Habitar el Estado] se afirmaba la posibilidad y necesidad de la subje-
tividad estatal, y se bosquejaba la estructura de tal forma subjetiva 
o disposición fundamental, aquí [en El fantasma en la máquina] en 
cambio se pregunta cómo se llega a producirla institucionalmente o, 
al menos, qué principios pueden guiar esa producción si existe una 
decisión de asumirla como tarea”.2 El paso de un libro a otro no es 
el paso de la teoría a la práctica, sino el del pensamiento centrado 
en la delimitación conceptual de la subjetividad estatal (distinta de 
otras formas subjetivas: la militante, la empresarial, la obrera, la 
intelectual, etc.) al pensamiento de la génesis institucional de esa 
subjetividad.3 Lo diagramado en Habitar el Estado presupone que es 
posible pensar la construcción de la subjetividad estatal, y lo pensa-
do en El fantasma en la máquina tiene como presupuesto el hecho de 
que se conoce aquello que se quiere construir. 

Habitar el Estado se organiza “a partir de una pregunta: ¿cómo 
ocupar el Estado y sus instituciones hoy?”.4 Al aspecto histórico (el 
“hoy” incluido en la pregunta) está dedicada la primera sección del 
libro (titulada “Condiciones contemporáneas de la ocupación del Es-
tado en la Argentina”). Allí se describen las coordenadas históricas 
y sociológicas en que se inscribe el problema de la ocupación del 

2	 Abad, Sebastián, y Amador, Esteban (comps.), El fantasma en la máquina. Sobre la 
formación de los agentes estatales, Buenos Aires, Hydra, 2017, p. 9.

3	 “No hay un modo no institucional, y mucho menos espontáneo, de engendrar una 
subjetividad estatal” (ibíd., p. 10).

4	 Abad, Sebastián, y Cantarelli, Mariana, Habitar el Estado. Pensamiento estatal en 
tiempos a-estatales, Buenos Aires, Hydra, 2013, p. 17.



18 19

Ideas12, revista de filosofía moderna y contemporánea	 #12 NOVIEMBRE DE 2020 - ABRIL DE 2021 UN CÍRCULO EN LA FILOSOFÍA POLÍTICA ARGENTINA RECIENTE	 FEDERICO VICUM 

18 19

Estado. El estudio de la forma en que se piensa esta ocupación (el 
“cómo” que introduce aquella pregunta) corresponde a la segunda 
sección del libro (“Un aporte al pensamiento estatal”). En este tra-
mo del libro, el objetivo es “producir categorías capaces para que la 
subjetividad estatal pueda afirmarse y autonominarse” o, en otras 
palabras, “delinear una subjetividad capaz de habitar el Estado en 
nuestras condiciones”.5 Este objetivo adelanta la necesidad de lo que 
la gente de Hydra se propone, algunos años después, en El fantasma 
en la máquina: “la autolimitación metodológica, conceptual y temá-
tica obedece a las condiciones de recepción y de futura utilización 
del presente texto como herramienta en el marco de la construcción 
de una ética estatal”.6 

Las condiciones contemporáneas analizadas en la primera sec-
ción del libro (condiciones que, según los autores, determinan la 
dificultad de pensar estatalmente) tienen tres rasgos distintivos. 
En primer lugar, Abad y Cantarelli analizan la “crisis de la cons-
trucción política actual”. Tres aspectos caracterizan a esta crisis: 
la “pérdida de la centralidad del Estado”, el “desprestigio de la po-
lítica” y el “debilitamiento de las identidades político-partidarias” 
(a este último rasgo nos referiremos brevemente recién en la terce-
ra sección de este trabajo). La pérdida de centralidad del Estado es 
tanto cuantitativa como cualitativa. El Estado flaquea tanto en sus 
“capacidades y recursos (materiales, simbólicos, etc.)” como en su 
calidad de instancia representativa “de la sociedad pensada como 
unidad política”.7 A este aspecto cualitativo se dedican algunas bre-
ves reflexiones, que creemos poder resumir en que en lugar de la 
“sociedad pensada como unidad política” predomina –según Abad 
y Cantarelli– la sociedad “que se moldea sobre la base del patrón de 
los productos del mercado. [...] En otros términos, en una sociedad 
que se resiste a la política estatal, la escasez de organización y dis-
ciplina –estatal pero inclusive anti-estatal– es el envés del consumo 
y la dispersión mercantiles [...]”.8 La subjetividad correspondiente a 
esta sociedad desorganizada e indisciplinada no merece el adjetivo 
de “anti-estatal”, sino el de “a-estatal”. En efecto, el anti-estatalismo, 

5	 Ibíd., p. 65.

6	 Ibíd., p. 67.

7	 Ibíd., p. 22.

8	 Ibíd., p. 24. 

según Habitar el Estado, supone que el factor central en la constitu-
ción de la sociedad sea el Estado; en la modernidad, cuando ocurría 
tal cosa, los movimientos sociales revolucionarios, o por lo menos 
revoltosos, ponían consecuentemente la mira en el Leviatán.9 El 
campo político actual, en cambio, carece de semejante bastión de 
unidad. Si bien el Estado cayó en desgracia, “[n]o hay un nuevo dis-
positivo que reemplace aquella articulación entre Nación y territo-
rio que inventó el Estado moderno. Y esto significa: no hay una nue-
va voluntad de responsabilidad por el destino de la unidad política 
nacional”.10 Según la lógica de Habitar el Estado, podría decirse que 
los tiempos actuales son “a-lo-que-fuere”, ya que no hay elemento 
alguno que aglutine prácticas e ideas a su alrededor, definiendo ex 
negativo a aquellas prácticas e ideas que se le oponen. Sin embargo, 
la caracterización de “a-estatal” es relevante porque destaca que la 
vida social contemporánea sigue teniendo como “gran interlocutor” 
al Estado. Pese a que vivimos en tiempos propicios para la disper-
sión, “persiste la necesidad de producir efectos de autoridad, legali-
dad y uniformidad. En este sentido, hay una tensión entre la decli-
nación de la cantidad y una creciente demanda social respecto de la 
cualidad de la fuerza estatal”.11 

La demanda que la sociedad dirige al Estado al mismo tiempo 
que lo rechaza (porque no soporta la organización y la disciplina 
estatales) da lugar al ya mencionado desprestigio de la política. Este 
desprestigio no tiene como único fundamento el trágico accionar 
estatal durante la dictadura o el escaso éxito de la democracia post 
1983. A esos factores históricos Abad y Cantarelli agregan el modo 
en que la sociedad los afronta: como “víctima demandante” (vícti-
ma tanto de los “militares” como de los “políticos”).12 Los criterios 
objetivos según los cuales cabe censurar el derrotero estatal de los 

9	 Silvia Schwarzböck razona de un modo similar: “Los sujetos que delegan la soberanía 
para que se constituya el Soberano son sujetos de la filosofía moderna (sujetos-
sustancia, sujetos productores de realidad), no sujetos de la filosofía contemporánea 
(postsujetos, sujetos producidos por los discursos). Igual de modernos que los sujetos 
pactantes son los sujetos que se organizan contra el Estado burgués –de acuerdo con 
la teoría proletaria– para cambiar las relaciones de producción” (Schwarzböck, Silvia, 
Los espantos. Estética y postdictadura, Buenos Aires, Las Cuarenta y El río sin orillas, 
2016, p. 97).

10	 Abad, Sebastián, y Cantarelli, Mariana, Habitar el Estado, op. cit., p. 70.

11	 Ibíd., pp. 22-23.

12	 Ibíd., p. 28.



20 21

Ideas12, revista de filosofía moderna y contemporánea	 #12 NOVIEMBRE DE 2020 - ABRIL DE 2021 UN CÍRCULO EN LA FILOSOFÍA POLÍTICA ARGENTINA RECIENTE	 FEDERICO VICUM 

20 21

últimos cuarenta años no son nada sin un sujeto que los piense con 
la suficiente distancia como para no considerarlos suyos. Ese sujeto 
es la sociedad, que se “buenifica” al pensarse separada del terror y 
del fracaso estatales y que, desde su buenismo, demanda que el Es-
tado intervenga sobre ella sin, empero, organizarla. 

Tomamos de Schwarzböck el verbo “buenificar”, porque hay 
razones suficientes para suponer algún grado de acuerdo entre la 
perspectiva de los libros de Hydra y la de Los espantos a la hora de 
considerar que la sociedad argentina se ha perdonado rápidamente 
sus faltas, o quizás ni siquiera las ha reconocido.13 Con todo, cree-
mos que hay una diferencia entre el “buenismo” que se le puede 
achacar a la sociedad según Habitar el Estado (a pesar de que los 
autores de este libro no usen tal término) y el “buenismo” que le 
achaca Schwarzböck. En Habitar el Estado, la sociedad se buenifica 
(según nuestra interpretación) tanto de cara a la dictadura militar 
como de cara a la democracia. En Los espantos, el buenismo sólo ca-
racteriza a la actitud social frente a la dictadura: 

Los crímenes de lesa humanidad, al hacerse responsable de ellos 
el Estado, santifican a la población civil. La parálisis que produ-
ce el Terror es el equivalente invertido de la emoción violenta: 
una figura jurídica [...] que, usada en defensa propia, se con-
vierte en una explicación psicológica. [...] Con el menemismo, 
en cambio, no se tiene a disposición el mismo discurso jurídico. 
El lugar del terror, en los años noventa, lo ocupa la psicología de 
masas. [...] 
La seducción menemista consiste en explotar, como parte del 
ideologema del fin de la historia, el momento no político de la 
política: el voto.14 

La política democrática posdictatorial, cuya expresión más aca-
bada es el menemismo, seduce del modo más sensual: dejar ver. El 

13	 Cf. Schwarzböck, Silvia, Los espantos, op. cit., pp. 88-96. Abad, en su contribución a 
El fantasma en la máquina, parece concordar con el análisis de Schwarzböck. Ante la 
pregunta sobre los motivos por los cuales predomina un sentido “administrativista” 
a la hora de pensar la acción estatal, sugiere que uno de los factores a tener en cuenta 
es “la dictadura militar 1976-1983, que constituye una marca dolorosa e inolvidable, y 
que nuestra sociedad, como señala Schwarzböck, resuelve de modo buenista, es decir: 
desculpabilizándose o, mejor, desresponsabilizándose [...]” (Abad, Sebastián, “El ritmo 
supraindividual de una legalidad. Un aporte al problema de la formación de agentes 
estatales en la Argentina”, en Abad, Sebastián, y Amador, Esteban, El fantasma en la 
máquina, op. cit., p. 39). 

14	 Schwarzböck, Silvia, Los espantos, op. cit., p. 92. 

Pueblo, raíz irrepresentable de la política (a juicio de Schwarzböck), 
se hace representable a través del voto, cuya lógica numérica compa-
tibiliza “[p]olítica y democracia[, que] son conceptos de naturaleza 
distinta”.15 Cuando está frente a la democracia, el pueblo represen-
tado (el pueblo con minúscula) no se buenifica, sino que se deja se-
ducir; no actúa entonces como bueno, sino como tonto. Se cree bueno 
únicamente al mirar para atrás y recordar el horror de la dictadura; 
cuando mira a su alrededor, en cambio, en el tiempo presente de la 
democracia, ocurre otra cosa: lo seduce la forma que toma su propio 
voto.16 Como la democracia posdictatorial asume una estética explí-
cita (es decir, pone a la vista de todos la estructura paraestatal otrora 
clandestina), el pueblo no puede excusarse apelando a la ignorancia 
de lo que en verdad sucede. Lo que le ocurre al pueblo en la demo-
cracia posdictatorial es que ve –se le aparece– lo que antes no podía 
ver: “El sentimiento de que la clandestinidad está a la vista de todos, 
sobreexpuesta, lo provoca una estética que [...] excede al ismo de Me-
nem, pero de la que él está imbuido: la explicitud”.17 Ese sentimien-
to, por ser justamente un sentimiento, es siempre verdadero; todo lo 
que se diga de la democracia posdictatorial, por más escalofriante 
o espantoso o estrafalario que fuere, le parece al ciudadano demo-
crático algo ya sabido.18 La seducción democrática es asfixiante: in-
cluso cuando abiertamente se la ve como algo dañino, esa forma se 
le muestra al pueblo como inevitable (como el “fin de la historia”). 
El sujeto seducido al máximo por esta forma es lo que Schwarzböck 
llama (tomando la expresión de Lux Lindner y de Mariángeles Fer-
nández Rajoy) “Niño Mierda”. El Niño Mierda –aquel que no puede 
reconocerse en la lucha revolucionaria contra el Estado, porque sólo 
conoce el Estado y su forma democrática, porque sus padres no fue-
ron militantes muertos y por lo tanto vivieron para criarlo tomando 
el Nesquik mientras los guerrilleros morían en los campos de con-

15	 Ibíd., p. 93. Más adelante nos detendremos con mayor detalle en las ideas que conside-
ramos fundamentales de Los espantos. 

16	 Como bien concluye Abad, Schwarzböck denuesta “la banalidad (oscura) o la pseudo-
politicidad de la representación política; más precisamente: de la representación 
política en la época democrática” (Abad, Sebastián, “El ritmo supraindividual de una 
legalidad”, op. cit., p. 29). 

17	 Schwarzböck, Silvia, Los espantos, op. cit., p. 124.

18	 Cf. ibíd., p. 125.



22 23

Ideas12, revista de filosofía moderna y contemporánea	 #12 NOVIEMBRE DE 2020 - ABRIL DE 2021 UN CÍRCULO EN LA FILOSOFÍA POLÍTICA ARGENTINA RECIENTE	 FEDERICO VICUM 

22 23

centración–19 conquista la forma que tanto lo seduce cuando “habla 
desde el Estado, porque se convierte en funcionario y deja de ser un 
Niño Mierda: su voz queda inmediatamente autorizada”.20 El Niño 
Mierda necesita la autorización del Estado porque su vida es una 
mierda: no tiene la “autobiografía correcta”,21 la vida que sí podría 
ligarse, en línea más o menos recta, con la militancia revoluciona-
ria.22 Al Niño Mierda, entonces, le gusta la política burguesa.23 

Burguesa o no, a los autores nucleados en Hydra les gusta la polí-
tica estatal. Les gusta esa forma, porque les gusta la representación. 
Quieren pensar la subjetividad política bajo las condiciones que im-
pone la forma representativa estatal. Que el trabajo de formar un su-
jeto sea lento e infinito no les impide pensar que se pueda desplegar 
en la unidad estatal; más bien les sucede todo lo contrario: solamen-
te en la unidad estatal ven el marco posible para trabajar un sujeto 
político capaz de contener el cambiante juego de las circunstancias. 
Amador acepta deliberadamente los términos en que Schwarzböck 
plantea el problema: “para un «Niño Mierda» criado en la democracia 
representativa, como es quien escribe estas páginas, puede volver a 
tener sentido afirmar que lo inacabado [...] de todo trabajo subjetivo 
no impide que ese trabajo tenga lugar en la producción sistemática 
de perfiles estables de la burocracia estatal”.24 

La subjetividad estatal que se perfila en Habitar el Estado (cuyo es-
tudio se prolonga en El fantasma en la máquina) es la contracara de la 
subjetividad contemporánea demandante y victimizada. En lugar de 
demandar, la subjetividad estatal ha de ser responsable. En un agente 
estatal, la posición demandante cobra, según Habitar el Estado, cua-
tro formas significativas: la fuga al pasado (cuando se mira al pasado 
como modelo inmaculado y perdido), la fuga a los valores (cuando se 

19	 Cf. ibíd., pp. 48-53.

20	 Ibíd., p. 51.

21	 Ibídem.

22	 La pregunta sobre si hay efectivamente, en la posdictadura argentina, una vida más o 
menos legible a la luz de la militancia revolucionaria será central cuando analicemos, 
más adelante, la inserción del libro de Damián Selci en la serie de problemas que 
intentamos esbozar.

23	 Cf. ibíd., p. 48.

24	 Amador, Esteban, “Marionetas y actores. Sobre la formación, la técnica y el 
representante”, en Abad, Sebastián, y Amador, Esteban, El fantasma en la máquina, op. 
cit., p. 83.

justifica la inacción apelando a una supuesta falta de valores indispen-
sables para que cualquier otra cosa tenga sentido), la fuga a la “inter-
na” (cuando la excusa para demandar es que en el Estado hay “inter-
nas” que obstaculizan la resolución de conflictos) y la fuga a los recur-
sos (cuando no se actúa por no contar con los recursos supuestamente 
necesarios).25 En un primer momento de la argumentación, Habitar el 
Estado modela a la subjetividad responsable por oposición a estas cua-
tro fugas de la demandante: así, quien es responsable historiza (va al 
pasado solamente en función de sus necesidades prácticas),26 construye 
(sobre las diferencias de valores, crea artificios unificadores), articula 
(contiene los conflictos internos a la institución en función del mar-
co común que da, necesariamente, la pertenencia a esa institución) e 
imagina (busca el modo de afrontar los problemas incluso si faltan los 
recursos ideales).27 El “sentido” de estas cuatro “operaciones responsa-
bles” es, en cada caso, el proyecto, la norma, los compañeros y la tarea: 
“[e]l sentido de las operaciones responsables nos revela qué estamos cui-
dando al ser responsables”.28 

25	 Cf. Abad, Sebastián, y Cantarelli, Mariana, Habitar el Estado, op. cit., pp. 100-101.

26	 En la operación de historización encuentran su lugar las humanidades como 
disciplinas científicas: “Al postular lineamientos futuros de acción, [un proyecto 
político] ilumina retrospectivamente sus orígenes e interpreta el pasado –su pasado– a 
partir de esa iluminación. [...] Digamos que este trabajo sobre el pasado que la mirada 
prospectiva inaugura se llama transmisión. Un proyecto político transmite a partir 
de las Humanidades cuando sus propósitos futuros inauguran la acción investigativa 
sobre el pasado que sostiene a esos propósitos” (Abad, Sebastián, “Presentación”, en 
Ubierna, Pablo, Las humanidades. Notas para una historia institucional, Gonnet, UNIPE 
Editorial Universitaria, 2016, pp. 10-11). La tarea de las humanidades es, entonces, 
netamente conservadora, no por oponerse al cambio social sino porque tienen que 
lograr unir el futuro con el pasado y el presente en una visión continua. Entre otros 
factores, este rasgo de las humanidades hace que su relación con la más parricida de 
las disciplinas, la filosofía, sea difícil de precisar (Pablo Ubierna lo destaca en ibíd., p. 
18). No sucede lo mismo con la historia de la filosofía, ya que, por ser justamente una 
forma de investigación histórica, responde con exactitud al rigor de las humanidades, 
volcándose metódicamente al estudio de las fuentes y acercándose en ocasiones al 
examen filológico; de hecho, que las humanidades sean disciplinas conservadoras lo 
comprueba en gran medida el ejercicio de la historia de la filosofía, empecinado en 
hacernos comprender el valor de los viejos libros para pensar problemas actuales. En 
el caso de la filosofía argentina, Schwarzböck destaca en ella una curiosa tendencia 
al ensayismo, cuyo mayor problema es “su objeto casi excluyente: la Argentina” 
(Schwarzböck, Silvia, Los espantos, op. cit., p. 84). Schwarzböck, con magnífica ironía, 
menciona esta injustificable tendencia de la filosofía argentina al ensayismo y a 
privilegiar como objeto a la Argentina justo en la mitad de Los espantos, que no es sino 
un ensayo que versa sobre la Argentina. De esta broma autoinfligida sale Schwarzböck 
con el libro Los monstruos más fríos, que desarrolla sistemáticamente muchos de los 
conceptos que a veces se anuncian en Los espantos.

27	 Cf. Abad, Sebastián, y Cantarelli, Mariana, Habitar el Estado, op. cit., pp. 104-105.

28	 Ibíd. p. 109.



24 25

Ideas12, revista de filosofía moderna y contemporánea	 #12 NOVIEMBRE DE 2020 - ABRIL DE 2021 UN CÍRCULO EN LA FILOSOFÍA POLÍTICA ARGENTINA RECIENTE	 FEDERICO VICUM 

24 25

Con lo dicho se estipula de qué modo y para qué actúa la subje-
tividad responsable. Sin embargo, lo que la define ha sido inferido 
por contraposición con lo que define a la posición demandante. Si 
el análisis concluyera aquí, la subjetividad responsable sería tan 
dispersa y desorganizada como la demandante, pese a comportarse 
de un modo radicalmente opuesto. El punto de unidad que la sub-
jetividad responsable necesita para pasar a ser subjetividad estatal 
responsable tiene –valga la paradoja– dos caras: una sensible y otra 
inteligible. El aspecto sensible de la subjetividad estatal responsa-
ble recibe el nombre de “máscara”, en línea con el célebre comien-
zo del capítulo XVI del Leviatán de Thomas Hobbes.29 La máscara 
es lo que unifica sensiblemente (en palabras y acciones) las cuatro 
operaciones responsables. Como cualquier otro artificio, la másca-
ra estatal fracasa si a la ficción que ella propone no la acompaña la 
suspensión de la incredulidad: 

Para que haya personas artificiales, que son construcciones ba-
sadas en convenciones, ficciones y acuerdos, es indispensable 
que otro crea y sostenga las convenciones, las ficciones y acuer-
dos. Al mismo tiempo, para que otro tenga confianza en esas 
convenciones o ficciones es necesario que el sujeto (individual o 
colectivo) que las porta las sostenga y afirme.30 

El “otro” que tiene que creer en la máscara estatal es, en rigor, otra 
máscara: la ciudadanía31 o, en otros términos, la comunidad política. 
Así lo explica Amador en su contribución a El fantasma en la máquina: 

El Estado puede sostener su legitimidad en la medida en que pro-
duce la creencia en los miembros de la comunidad de que existe 
la comunidad, y que el Estado habla en su nombre. Es lo que una 
tradición del pensamiento social llamó el efecto ideológico de los 
aparatos del Estado. [...] Porque si no se cree en la comunidad, por 
ejemplo en la forma de un mito y un legado fundador como una 
base supuesta para proyectar el futuro de esa comunidad y la ne-
cesidad de sostener la integración social, el Estado no es más que un 
avatar del gobierno, no es un actor que representa la unidad [...].32 

29	 Cf. ibíd., pp. 109-113.

30	 Ibíd., p. 111.

31	 El ciudadano es el sujeto producido por el pensamiento estatal (cf. ibíd., p. 82); es “la 
construcción político-estatal moderna por excelencia” y, en tanto tal, “una invención 
política” (ibíd., p. 104).

32	 Amador, Esteban, “Marionetas y actores”, op. cit., p. 71.

Como punto de unidad sensible, la máscara estatal tiene enfren-
te otra máscara estatal: el pueblo. La unión entre dos entes sensi-
bles que comparten una nota común se encuentra, como enseña la 
tradición, en el concepto; por lo tanto, se trata ahora de buscar el 
criterio que “funda la unidad, ya no perceptible sino inteligible, de 
la noción de responsabilidad y el que hace posible la unidad de la 
máscara”.33 En Habitar el Estado ese factor de unidad inteligible es 
la “decisión de cuidar lo común. Y esta decisión, en cuanto sostiene 
la máscara que hace posible la unidad de los fenómenos, constituye 
un «fenómeno» que no se deduce de ninguna norma, expediente o 
reglamento. O, para ser más precisos, una decisión es un gasto subje-
tivo”.34 En El fantasma en la máquina, como ya vimos en las palabras 
de Amador recién citadas, esta decisión de cuidar lo común recibe 
su verdadero nombre: “la responsabilidad alcanza su fundamento 
(se hace inteligible) en la representación política”.35 En efecto, si la 
subjetividad responsable estatal no es la forma en que se habita una 
institución representativa, se rompe el juego con la otra máscara, la 
del pueblo. Llegado a este momento, el planteo de Hydra se enfrenta 
con un típico dilema del pensamiento estatalista de raíz moderna: 
o bien la representación constituye el vínculo político comunitario 
sin que haya absolutamente nada anterior al Estado fundador de 
politicidad, o bien hay tal cosa anterior, como una especie de suelo 
de la actividad estatal. Así, por un lado, leemos: 

Como enseña la filosofía política (y aún no hay otra que la reem-
place), la unidad política que la representación instituye no re-
sulta de un acuerdo o contrato entre estamentos o corporaciones 
(hoy diríamos “colectivos”, “organizaciones”, incluso partidos), 
sino de un principio vertical y constitutivo. [...] La representa-
ción no presupone una homogeneidad política previa, sino que 
construye un vínculo de responsabilidad no natural.36 

Por el otro, leemos lo siguiente: 

Si [...] no abandonamos el pensamiento estatal para pensar la 
formación de los agentes del Estado, el sentido de la estatalidad 
que se despliega en la mediación que produce el agente tiene 

33	 Abad, Sebastián, y Cantarelli, Mariana, Habitar el Estado, op. cit., p. 115.

34	 Ibíd., p. 117.

35	 Abad, Sebastián, “El ritmo supraindividual de una legalidad”, op. cit., p. 43.

36	 Ibíd., p. 42, nota.



26 27

Ideas12, revista de filosofía moderna y contemporánea	 #12 NOVIEMBRE DE 2020 - ABRIL DE 2021 UN CÍRCULO EN LA FILOSOFÍA POLÍTICA ARGENTINA RECIENTE	 FEDERICO VICUM 

26 27

que estar ligado a mantener la legitimidad que le viene por re-
presentar a la comunidad. Por eso el querer más original, la pie-
dra angular para la cual “trabaja” el Estado, es el querer ser una 
comunidad, que la Nación exista y crezca. 

Si esto es así, el Estado supone una voluntad no dividida que lo 
antecede. [...] En ese sentido el Estado no fabrica el lazo político: 
supone que ese lazo existe y es la fuente de su legitimidad. [...] Si 
tuviera que producirlo sin más, en el fondo no podría explicar 
por qué lo hace, en nombre de qué. Es decir, el Estado gobierna 
la vida social, impone un orden y produce sus mediaciones con 
vistas a sostener una solidaridad política que lo precede. [...] El 
nombre que nosotros tenemos para referirnos a la solidaridad 
política que sostiene el Estado es “la Nación argentina”.37

Es evidente que el dilema en cuestión admite una solución más 
sencilla que la que parece exigir su formulación verbal. Amador 
añade que, “como el mismísimo Laclau sostiene, la estabilización 
de una identidad colectiva ocurre cuando la nominación genera un 
efecto retroactivo: éramos uno, un populus”.38 La unidad supues-
ta es, en realidad, resultado. ¿Por qué seguir hablando, entonces, 
de unidad y Estado en tiempos a-estatales? ¿No están maduros los 
tiempos de un orden político no estatal, de una unidad que se afir-
me retroactivamente desde otra instancia que ya no sea el Estado? 
Definitivamente no, según los libros de Hydra: si bien el Estado ha 
perdido su antigua posición central, “en la medida en que la con-
vivencia es una producción política y en tanto las políticas públi-
cas pueden incidir sustantivamente en diversos ámbitos de la vida 
social –en particular en la corrección y superación de inequidades 
y desigualdades–, el Estado sigue siendo una herramienta decisiva 
de articulación social”.39 Sin embargo, el pensamiento estatalista no 

37	 Amador, Esteban, “Marionetas y actores”, op. cit., pp. 72-73. Amador aclara “para evitar 
malentendidos: la integridad que se supone no es ni étnica, ni racial, ni lingüística, 
sino histórica y fijada institucionalmente en los principios constitucionales y las 
autoridades creadas para realizar esos principios” (ibíd., pp. 71-72).

38	 Ibíd., p. 73. La referencia a Ernesto Laclau es significativa para nuestro trabajo 
porque la crítica a la sustancialización de la unidad política en su filosofía es el punto 
de partida de Teoría de la militancia. Por otra parte, puede verse un análisis de un 
problema semejante –el del estatuto del pueblo “antes” de la representación– en Dotti, 
Jorge, “La representación teológico-política en Carl Schmitt”, en Avatares filosóficos, 1, 
2014, pp. 27-54.

39	 Abad, Sebastián, y Cantarelli, Mariana, Habitar el Estado, op. cit., p. 98. Amador sostiene, 
en la misma línea: “el sentido de la mediación estatal es sostener y aumentar la vida 
de un ser colectivo y político que llamamos Nación. Dicho diacrónicamente: transmitir 
un legado político para que las nuevas generaciones y los nuevos inmigrantes se lo 

puede darse el lujo de cometer el error societal, es decir, pensar al 
Estado como si fuera una víctima de poderes externos (en este caso, 
de lo que podríamos llamar un poco pomposamente el “mercado”). 
Julián Ferreyra, en diálogo con un escrito firmado por Sebastián 
Abad y Rodrigo Páez Canosa,40 observa en su tesis doctoral que el 
pensamiento estatalista no atiende al hecho de que “la fragmenta-
ción actual se funda, precisamente, en la multiplicación de los apa-
ratos ideológicos del Estado. ¿Cómo terminar con la fragmentación 
por medio de la construcción de aparatos cuya multiplicación es la 
propia causa de esta fragmentación?”.41 El Estado no puede mirar 
hacia abajo, hacia la sociedad, y no reconocer en ella su propia pro-
ducción; no puede ignorarse la forma reflexiva de la subjetividad 
moderna justo en el Estado, forma eminente de esa subjetividad. 

Jorge Eugenio Dotti, puesto a discutir con la filosofía de Ernesto 
Laclau, expone esta doble cara del Estado, caracterizado a la vez por 
la sustancialidad unificante y la dispersión pluralista: “En la géne-
sis de la postestructura está el gesto decisorio teológico-político [...] 
inaugurador de una verticalidad que funda orden jurídico al asu-
mir la responsabilidad de la decisión que, al resolver la violencia del 
origen, abre el espacio para una regularidad como la del antagonis-
mo por la hegemonía, como interrelación entre diferencias plurales 
e inquietas”.42 La “acción fuertemente identitaria y sustancializan-
te”43 del soberano tiene que recurrir, entonces, a una identidad y a 

puedan apropiar [...]. Dicho sincrónicamente: sostener la unidad del cuerpo político, de 
modo que las desigualdades que produce el capitalismo como sistema y la persecución 
autointeresada del bienestar no disuelvan la solidaridad política y todos, sin excepción, 
se integren a lo mismo. Por esto último, el Estado no puede desentenderse de las 
problemáticas de la precariedad socioeconómica, del crecimiento en la desigualdad de 
posiciones, de la segmentación social y de la falta de marcación ciudadana. No puede 
desentenderse de ello porque son problemáticas que tienden a la desintegración de 
la solidaridad colectiva, sobre la cual tiene el Estado la carga de la responsabilidad” 
(Amador, Esteban, “Marionetas y actores”, op. cit., p. 74).

40	 Abad, Sebastián, y Páez Canosa, Rodrigo, “Comunidad y crítica del Estado”, en Hunziker, 
Paula, y Lerussi, Natalia (comps.), Misantropía / Filantropía / Apatía, Córdoba, Brujas, 
2007, pp. 375-383.

41	 Ferreyra, Julián, Del capitalismo a las relaciones humanas. Una investigación sobre la 
lucha por la existencia en la filosofía política de Gilles Deleuze, Buenos Aires, Universidad 
de Buenos Aires (tesis doctoral), 2008, p. 144, traducción nuestra. Consultado el 
20/05/2020. Disponible en http://repositorio.filo.uba.ar/handle/filodigital/1441.

42	 Dotti, Jorge, “¿Cómo mirar el rostro de la Gorgona? Antagonismo postestructuralista y 
decisionismo”, en Deus Mortalis, n° 3, 2004, pp. 451-516; la cita en p. 513.

43	 Ibíd., p. 512.

http://repositorio.filo.uba.ar/handle/filodigital/1441


28 29

Ideas12, revista de filosofía moderna y contemporánea	 #12 NOVIEMBRE DE 2020 - ABRIL DE 2021 UN CÍRCULO EN LA FILOSOFÍA POLÍTICA ARGENTINA RECIENTE	 FEDERICO VICUM 

28 29

una sustancia que no se encuentran en la inmanencia del conflicto 
social, sino en la “metafísica de la trascendencia”.44 La “remisión a 
lo trascendente (a una premisa religiosa o axiológica) para la arti-
culación del eje vertebral de toda vida en sociedad: la relación entre 
protección, mandato y obediencia” es, según Dotti, el gran legado 
del pensamiento hobbesiano-schmittiano (modelo teórico de los li-
bros de Hydra) sobre el Estado.45 

La realidad trascendente apta para sustancializar lo político es 
inasimilable para los dos modos paradigmáticos del inmanentismo 
moderno: el dinero (el aspecto de la inmanencia que podríamos lla-
mar “objetivo”) y la conciencia (su aspecto “subjetivo”). Si la “toma 
de conciencia absoluta” característica del revolucionarismo moderno 
es posible por “la circularidad y fluidez absoluta que caracteriza al 
dinero”,46 lo que caracteriza al estatalismo –concluimos nosotros– es 

44	 Ibíd., p. 472.

45	 Dotti, Jorge, “El Hobbes de Schmitt”, Cuadernos de filosofía, Vol. 20, Nº 32, 1989, pp. 57-
69; la cita en p. 68. Abad subraya lo siguiente sobre este trabajo de Dotti: “El a priori 
de la obediencia, en virtud del cual se acata «luego» al soberano, es [...] el miedo a 
Dios. Este es el momento fundamental del artículo de 1989. [...] Dotti sintetiza todo lo 
relevante para esta breve nota en una sentencia: el miedo a Dios «es la apertura a la 
trascendencia, constitutiva del modelo hobbesiano en su propia base [...]». El artículo de 
1989 afirma entonces –aventuramos– lo que Dotti presupuso y enseñó siempre: que la 
apertura a la trascendencia no es solo el techo abierto del cristal hobbesiano por el que 
el soberano mira al cielo, sino el temor a Dios que, de habitar en todos los ciudadanos, 
hace posible una república pacífica” (Abad, Sebastián, “Breve nota sobre «El Hobbes de 
Schmitt» (1989), de Jorge Dotti. A casi 30 años de su publicación”, Conceptos históricos, 4 
(6), 2018, pp. 142-146, p. 146).

46	 Dotti, Jorge, “¿Cómo mirar el rostro de la Gorgona?”, op. cit., p. 459 y p. 468. De la toma 
de conciencia como “instancia simultáneamente cognoscitiva y práctica” se sigue el 
“propósito pedagógico de su Kritik [i. e., de la crítica marxista]: enseñar, a los que lo 
hacen sin saberlo, que sepan y así luchen por liberarse, destrabando el obstáculo a la 
marcha de la historia [...]” (ibíd., p. 468). Si los libros de Hydra buscan las categorías 
históricamente adecuadas para pensar la formación del agente estatal argentino, Teoría 
de la militancia, de Selci, busca las propias para la formación del militante argentino 
contemporáneo. De allí la importancia de la conciencia en el argumento de Selci: es la 
instancia que, al alcanzar la posición del “Cuadro político, figura estremecedoramente 
cercana al «saber absoluto» de Hegel” (Selci, Damián, Teoría de la militancia, Buenos 
Aires, Las Cuarenta y El río sin orillas, 2018, p. 17), tiene “el infinito derecho a asumir la 
responsabilidad sobre la realidad, de manera colectiva y organizada, con, sin o contra 
el Estado (que es un instrumento o una relación, pero en todo caso, no un sujeto)” 
(ibíd., p. 187). Volveremos sobre este problema más adelante. Por el momento, podemos 
afirmar (en contra de lo que sostiene Ferreyra, Julián, “La formación para vivificar 
la máquina estatal”, en Ideas. Revista de filosofía moderna y contemporánea, 9, mayo-
octubre 2019, pp. 279-282, p. 280) que los libros de Hydra y el de Selci no tienen en común 
la “reivindicación de lo estatal”. Más bien parece haber una distancia insalvable entre 
ambas posiciones: “Para ciertas teorías y discursos contemporáneos, subjetivación 
estatal sería un oxímoron o una locución sin sentido. En todo caso, la subjetivación 
sería a-estatal o para-estatal. Para cierta subjetividad militante, la subjetivación 

que la instancia que funda orden no es reductible a la conciencia. 
El impulso revolucionario se alimenta del desajuste entre lo univer-
sal, lo particular y el elemento mediador entre ambos (el elemento 
representativo), con la intención de resolver esa “imperfección”;47 la 
moderación estatalista, en cambio, descansa sobre la firme silueta de 
la representación, que, aunque imperfecta, es a sus ojos inevitable.48 

De la irreductibilidad a la conciencia y de la necesidad de la me-
diación representativa se desprenden dos de los momentos más inte-
resantes del tipo de formación estatal que piensan Abad y Amador: 
la heteronomía y lo que podríamos llamar el “Juicio burocrático”. 
Abad sostiene que “formar o construir una subjetividad es, partien-
do de una condición de heteronomía, producir una marcación tal 
que, tras haber sido asumida libremente, hace posible una forma 
específica de pensamiento (en nuestro caso, pensamiento estatal)”.49 
El momento heterónomo de la formación está ligado con el núcleo 
inteligible de la responsabilidad estatal, la representación política: 
“la formación estatal [...] ha de pensarse a partir de la mediación 

estatal sería posible bajo la condición aporética (o contradictoria, diríamos) de que 
el Estado (o el gobierno, que en este caso es lo mismo) sea él mismo de naturaleza 
militante” (Abad, Sebastián, “El ritmo supraindividual de una legalidad”, op. cit., p. 
27). Selci tematiza la voluntad pedagógica del militante, con los criterios propios (no 
conceptuales) de la literatura, en su novela Canción de la desconfianza (Buenos Aires, 
Eterna Cadencia Editora, 2012). En ella, Styrax, un joven profesor de bajo, menor de 
treinta años, planea secuestrar y efectivamente secuestra (aunque “secuestrar”, según 
se repite en la novela, no es la palabra exacta) a uno de sus alumnos, Lucio Ech, un hijo 
de Esclarecidos, con el fin de reeducarlo. Los Esclarecidos son figuras indefinibles; la 
novela ofrece ocho casos en que se dejan ver algunos rasgos característicos: hedonismo, 
inmadurez o infantilismo, promiscuidad, apoliticidad ligada al contacto familiar 
con la política y los grandes negocios. Como resume Schwarzböck, el Esclarecido es 
el “enemigo en sí, en estado puro” (Schwarzböck, Silvia, “El enemigo del enemigo”, 
en https://www.eternacadencia.com.ar/blog/libreria/lecturas/item/el-enemigo-del-
enemigo.html. Consultado el 20/05/2020. Publicado originalmente en El río sin orillas, 
N°6 (2012)). Styrax y sus compañeros de célula son, en cambio, Empecinados.

47	 Cf. Dotti, Jorge, “¿Cómo mirar el rostro de la Gorgona?”, op. cit., p. 459.

48	 En Hobbes encontramos formulado, con gran claridad, el problema del carácter 
ambiguo de la representación política del sustrato trascendente. En el capítulo XLV 
del Leviatán, Hobbes explica qué es una imagen: “Una imagen (en el significado más 
estricto de la palabra) es la semblanza de alguna cosa visible. [...] Y desde esto es obvio 
que no puede existir ni existe ninguna imagen hecha de una cosa invisible. Es también 
evidente que no puede haber imagen alguna de una cosa infinita [...]” (Hobbes, Thomas, 
Leviatán, trad. Antonio Escohotado, Buenos Aires, Losada, 2015, p. 519). Pocas líneas 
después, Hobbes agrega: “Pero en un uso más amplio de la palabra imagen se contiene 
también cualquier representación de una cosa por otra. Así, un soberano terrenal 
puede llamarse imagen de Dios, y un magistrado inferior imagen de un soberano 
terrenal” (ibíd., p. 520).

49	 Abad, Sebastián, “El ritmo supraindividual de una legalidad”, op. cit., pp. 37-38.

https://www.eternacadencia.com.ar/blog/libreria/lecturas/item/el-enemigo-del-enemigo.html
https://www.eternacadencia.com.ar/blog/libreria/lecturas/item/el-enemigo-del-enemigo.html


30 31

Ideas12, revista de filosofía moderna y contemporánea	 #12 NOVIEMBRE DE 2020 - ABRIL DE 2021 UN CÍRCULO EN LA FILOSOFÍA POLÍTICA ARGENTINA RECIENTE	 FEDERICO VICUM 

30 31

recíproca de la representación política como principio estructu-
rante del Estado y de las mencionadas categorías éticas [proyecto, 
norma, compañeros, tarea], cuya unidad conceptual inmediata es 
el concepto de responsabilidad”.50 El agente estatal formado piensa 
la mediación entre lo universal (dado por el elemento que tiene que 
ser representado políticamente, o traducido a un curso de acción 
determinado) y lo particular (la situación empírica que tiene que 
ser organizada por el Estado, es decir, conectada con el momento re-
presentado). Ese pensamiento estatal es, según Amador, una forma 
de Juicio;51 como tal, es irreductible a un procedimiento automático: 
“[r]equiere una lectura que discierne y en ese discernir determina lo 
indeterminado con un sentido [...] ligado al sostén del orden jurídico 
en un territorio”.52 

El Juicio burocrático es a la política lo que el Juicio de gusto a la 
estética: el lugar de la belleza, de lo orgánico,53 del encuentro (relati-
vamente armonioso) entre lo invisible y lo visible. Es el gran anhelo 
de lo que Schwarzböck llamaría “política burguesa”, la política que 
los militantes revolucionarios rechazaban. Según las categorías de 
Los espantos, el Juicio político revolucionario no juzgaba sobre lo 
bello, sino sobre lo sublime de la política. En lugar de hacerlo en una 
forma bellamente organizada, el Pueblo del revolucionario se mani-
festaba en un “instante de desborde sensorial”, en el que el Pueblo 
irrepresentable aparecía “en persona [...] como infinitud y totalidad 
combinadas en una sola imagen”.54 La imagen que se juzga como su-
blime fundamenta estéticamente la actividad revolucionaria (que 

50	 Ibíd., p. 43. En la misma dirección, leemos: “Sin el establecimiento de la representación 
política como principio estructurante del Estado y de la formación estatal, el agente 
estatal puede saber contenidos, incluso puede saber que los sabe, pero no sabrá para 
quién trabaja” (ibídem).

51	 Cf. Amador, Esteban, “Marionetas y actores”, op. cit., pp. 63-68. Las referencias para esta 
lectura del Juicio son Hannah Arendt (con su interpretación política de la Crítica del 
Juicio kantiana) y Jorge Dotti (con su vuelta de tuerca schmittiana sobre la politicidad 
del Juicio sugerida por Arendt). Las obras de Arendt y Dotti a las que se alude son, 
respectivamente, Conferencias sobre la filosofía política de Kant, trad. Carmen Corral, 
Buenos Aires, Paidós, 2003, y “La libertad del Juicio: epistemología y política a la 
luz de la Tercera Crítica”, en Sobrevilla, Daniel (comp.), Actas del coloquio de Lima. 
Conmemorativo del bicentenario de la Tercera Crítica, Lima, Goethe Institut, 1991, pp. 
99-166.

52	 Amador, Esteban, “Marionetas y actores”, op. cit., p. 66.

53	 Una de las notas de la mediación estatal es la organicidad, según Amador (cf. ibíd., pp. 
75-78).

54	 Schwarzböck, Silvia, Los espantos, op. cit., p. 37.

tiene el problema de la institucionalización sólo como problema a 
futuro, postergable hasta el día siguiente a la victoria); la imagen 
bella, en cambio, es el medio de formación de las instituciones polí-
ticas vigentes (en el sentido de la formación de la propia institución 
y en el de la formación de sus miembros): 

Las imágenes, cuando eran patrimonio exclusivo de la religión, 
necesitaban ser bellas. No podían no serlo, porque le hablaban 
al hombre de lo que no era humanamente comprensible, salvo 
con los recursos de la ficción. [...] 

La Iglesia cuida de las imágenes incorporándolas a un ritual (la 
misa), que necesita de la presencia física de los hombres para 
que sean no ficcionales [...], para que la devoción por esas imáge-
nes sea la devoción por lo invisible [...], no por lo visible. 

Por ser parte constitutiva de su prédica de lo invisible, la Igle-
sia hace de las imágenes su protoarte de Estado. Cada templo, 
con su monopolio del uso de lo invisible, verticaliza el uso de 
las imágenes.55

Pero no sólo de lo bello vive una institución. A su aspecto bello lo 
precede su aspecto sublime. El momento sublime de la institución 
eclesiástico-estatal, a diferencia del de la vanguardia revoluciona-
ria, no se despierta con la conversión en imagen del Pueblo irrepre-
sentable, sino con la trascendencia a la que se abre la institución en 
su punto más alto (el soberano) y en su punto más bajo (el corazón 
de sus miembros), infundiendo en todos, soberano y súbditos por 
igual, el necesario temor para fundar la institución.56 En otras pala-
bras: sin lo político sublime no habría política bella. De allí que la 
representación (en todos los sentidos filosóficos de la palabra, inclu-
yendo al político) tenga su racionalidad en el

hiato entre lo universal y lo particular. La distancia entre el 
concepto y la imagen que lo representa es uno de los pilares 

55	 Schwarzböck, Silvia, Los monstruos más fríos. Estética después del cine, Buenos Aires, 
Mardulce, 2017, pp. 289-290. El modelo de formación política reivindicado por Abad es el 
de las instituciones eclesiásticas. Cf. Abad, Sebastián, “El ritmo supraindividual de una 
legalidad”, op. cit., p. 41. Junto con Cantarelli, en Habitar el Estado ya había destacado 
que el pensamiento estatal requiere marcar a sus agentes con “homogeneidad estética”. 
Cf. Abad, Sebastián, y Cantarelli, Mariana, Habitar el Estado, op. cit., p. 85.

56	 Cf. nota 45 para una breve referencia a este problema, que excede los objetivos de este 
trabajo. Sobre lo sublime y el temor, cf., por ejemplo, Kant, Immanuel, Crítica del Juicio, 
§ 28. Sobre el temor y el modelo estatal hobbesiano, cf. Galimidi, José Luis, Leviatán 
conquistador. Reverencia y legitimidad en la filosofía política de Thomas Hobbes, Rosario, 
Homo Sapiens, 2004, especialmente pp. 170-183.



32 33

Ideas12, revista de filosofía moderna y contemporánea	 #12 NOVIEMBRE DE 2020 - ABRIL DE 2021 UN CÍRCULO EN LA FILOSOFÍA POLÍTICA ARGENTINA RECIENTE	 FEDERICO VICUM 

32 33

del racionalismo occidental. El concepto se vuelve plenamente 
visible en virtud de las imperfecciones de su realización histó-
rica. La presentificación sin desajuste anula la noción misma 
de mediación y representación, sobre las que se asienta lo que 
llamamos pensar.57

El pensamiento estatal, entonces, es posible porque se sostiene en 
esa estructura ambivalente (universal y particular mediados y, por 
eso mismo, no idénticos) de la representación. Pero si, como dijimos, 
al aspecto bello de la política lo precede el sublime, la subjetividad 
puesta en acto por lo sublime no puede prescindir de formar bella-
mente lo particular. En el plano de la formación del agente estatal, 
y también en el plano de la tarea a realizar por tal agente, esto sig-
nifica que 

la eficacia no puede contravenir la legitimidad [i. e., el carác-
ter representativo] de la marcación o [... en otras palabras] el 
momento heterónomo de la formación tiene que conducir a la 
asunción libre de la forma. Esto significa que debemos pensar la 
legitimidad y la efectividad de la marcación formativa como dos 
caras de una misma moneda, como dos momentos de un proceso 
de autoexplicitación de la racionalidad estatal. Si este razona-
miento es correcto, la diferencia entre el responsable y el desti-
natario del proceso formativo tiene que ser superada.58

Que la “diferencia entre el responsable y el destinatario del 
proceso formativo” tenga que ser superada no puede querer decir 
otra cosa sino lo que Abad desarrolla a continuación: el hecho de 
que es el Estado el que tiene que formar a los agentes del Estado.59 
Así, la heteronomía “conduce” a la “asunción libre de la forma”, 
pero no se identifica con ella (de hacerlo, la mediación estatal de-
jaría de ser representativa, ya que abandonaría la distancia en-
tre el universal dado y el particular), del mismo modo en que “[l]
a responsabilidad se configura a partir de la máscara, pero no 
se identifica con ella; en rigor, se trata de un tipo de disposición 
que carece de forma [...]”.60 La responsabilidad es esa disposición 

57	 Dotti, Jorge, “¿Cómo mirar el rostro de la Gorgona?”, op. cit., p. 459. Como el pensamiento 
revolucionario también se justifica por ese desajuste entre la idea y la forma visible, es 
también un pensamiento político alineado con el racionalismo occidental. 

58	 Abad, Sebastián, “El ritmo supraindividual de una legalidad”, op. cit., pp. 44-45.

59	 Cf. ibíd., p. 45.

60	 Abad, Sebastián, y Cantarelli, Mariana, Habitar el Estado, op. cit., p. 116.

que, como lo sublime kantiano, supone un “gasto subjetivo” que 
se manifiesta al darle expresión sensible a lo que carece de forma. 
Una vez que ingresa al orden de lo sensible, no se puede pretender 
tener otro acceso a su forma que el que imprime la acción estatal 
configuradora. Como recuerda Schwarzböck, el uso de las imá-
genes bellas en el orden eclesiástico es monopólico y depende de 
la acción orientadora de la Palabra;61 Amador recuerda lo mismo 
cuando explica que “la integridad [nacional] que se supone no es 
ni étnica, ni racial, ni lingüística, sino histórica y fijada institu-
cionalmente en los principios constitucionales y las autoridades 
creadas para realizar esos principios”.62

Sin embargo, la diferencia entre la Palabra eclesiástica y la pala-
bra constitucional es evidente. Cuando el universal no es eterno sino 
histórico, no es fácilmente conceptualizable su sustancialidad tras-
cendente; cuando no está claro qué es lo que debe ocupar el lugar de 
lo irrepresentable, no es imposible que el Juicio sobre lo sublime eli-
ja al Pueblo que promete la “vida verdadera”63 antes que al Dios que 
mete miedo. ¿Acaso, entonces, cualquier cosa puede ocupar el hueco 
de lo invisible? Javier De Angelis, en su artículo “El vanguardismo 
decisionista de Carl Schmitt en la lectura de Jorge Dotti”, recuerda 
la respuesta del profesor argentino a la pregunta que le hiciera, en 
una larga entrevista, el grupo de la revista El río sin orillas sobre el 
uso del concepto schmittiano de “excepción” para “explicar el tipo 
de intervención política de Montoneros”, tal como lo hace Beatriz 

61	 Cf. Schwarzböck, Silvia, Los monstruos más fríos, op. cit., p. 292.

62	 Amador, Esteban, “Marionetas y actores”, op. cit., pp. 71-72. Un pensador crítico –por 
cierto escéptico respecto de las virtudes de la praxis revolucionaria– como Theodor 
Adorno también rescata el legado de las instituciones religiosas como modelo de un 
momento de heteronomía inevitable en la acción moral: “Creo que podemos reflexionar 
sobre la entera esfera de la filosofía moral de forma sensata sólo si somos conscientes 
de su doble aspecto: que toda la esfera moral debe estar atravesada por la razón y que, 
al mismo tiempo, la razón no agota la esfera de lo moral. Este momento es expresado 
en los mandamientos religiosos en contraste con la filosofía y diría que es así a causa 
de un motivo puramente filosófico, es decir porque significa el límite de la razón en el 
ámbito de lo moral. [...] Creo que es una tarea pendiente para un pensamiento secular 
e ilustrado no disolver el momento religioso a partir de la indagación de su autoridad, 
sino al mismo tiempo y, mediante una autorreflexión del pensamiento, rescatar lo 
religioso como un ingrediente de la acción moral misma e incorporarlo en la propia 
conducta” (Adorno, Theodor, Problemas de filosofía moral, trad. Gustavo Robles, Buenos 
Aires, Las cuarenta, 2019, pp. 190-191).

63	 Schwarzböck, Silvia, Los espantos, op. cit., p. 37.



34 35

Ideas12, revista de filosofía moderna y contemporánea	 #12 NOVIEMBRE DE 2020 - ABRIL DE 2021 UN CÍRCULO EN LA FILOSOFÍA POLÍTICA ARGENTINA RECIENTE	 FEDERICO VICUM 

34 35

Sarlo en La pasión y la excepción, citando al propio Dotti.64 He aquí 
la pregunta y un pasaje de la respuesta: 

[El río sin orillas] –Las últimas líneas de La pasión y la excepción 
de Beatriz Sarlo constituyen todo un reconocimiento a su obra, 
en la medida en que una cita suya, aclaratoria del significado 
schmittiano de la excepcionalidad, es retomada para explicar el 
tipo de intervención política de Montoneros. ¿Está sin embargo 
de acuerdo con la caracterización en clave schmittiana que Sar-
lo realiza del movimiento político-militar revolucionario más 
importante de la Argentina? 

[Jorge Dotti] –El giro argumental que realiza Beatriz Sarlo es 
profundo y rico en sugestiones. Personalmente, no estoy de 
acuerdo en lo que respecta a la dimensión semántica de las ideas 
en juego, en el sentido de que esa caracterización es válida en la 
medida en que Sarlo realiza un recorte selectivo del pensamien-
to schmittiano, o, mejor, lo lee con la luz del prisma de Agamben 
[...]. La cita que elige de un artículo mío (lo cual me enorgullece, 
porque Beatriz es una intelectual que admiro) ofrece el flanco a 
su lectura. Yo acentúo allí [en “Teología política y excepción”]65 
un formalismo de la decisión que deja tácita su premisa, la cual, 
de haber sido expresamente expuesta, habría reducido el efecto 
de omni-aplicabilidad, o sea de la apertura del discurso decisio-
nista a una pluralidad de contenidos diversos. En ese artículo, 
en general, debí haber marcado la no neutralidad schmittiana 
respecto de los contenidos de la decisión, la cual, en su metafísi-
ca específica, tiene como referente una teleología estatalista de 
impronta indeleblemente cristiana [...].66

De Angelis recuerda la respuesta en el marco de su interpretación 
de las interpretaciones que Dotti llevó a cabo de la obra del jurista 
alemán. Según De Angelis, “al menos hasta comienzos de la déca-
da del 2000 Dotti interpreta la teología política schmittiana en los 
términos de una politización del vanguardismo estético de los años 
veinte. Por ello, anuda su Deutung a la quiebra vanguardista que im-

64	 Cf. De Angelis, Javier, “El vanguardismo decisionista de Carl Schmitt en la lectura de 
Jorge Dotti”, en Ideas. Revista de filosofía moderna y contemporánea, n° 8, noviembre 
de 2018, pp. 65-69, la cita en p. 68 (allí se remite también a Sarlo, Beatriz, La pasión y la 
excepción. Eva, Borges y el asesinato de Aramburu, Buenos Aires, Siglo XXI, 2003, pp. 194 
y ss., pp. 268-270). La entrevista en cuestión es “Conversación con Jorge Dotti”, en El río 
sin orillas. Revista de filosofía, cultura y política, Nº 1, Año 1, octubre 2007, pp. 236-267. 

65	 Dotti, Jorge, “Teología política y excepción”, en Daimon. Revista de Filosofía, Nº 13, Julio-
Diciembre, 1996, pp. 129-140. 

66	 “Conversación con Jorge Dotti”, op. cit., p. 258.

plica lo excepcional y al formalismo del momento de la decisión”.67 A 
partir de la fecha indicada, habría un cambio en el Schmitt de Dotti. 
Su lectura se alejaría de “la intensificación del momento revolucio-
nario (o fundacional) de lo político schmittiano, su momento genéti-
co”, para enfatizar “el tiempo de la responsabilidad en la faena esta-
tal. Este movimiento implica una crítica de la recepción estetizada 
del vanguardismo decisionista y su reconfiguración en los términos 
de una teleología estatalista de impronta cristiana”.68 El fundamen-
to cristiano, por lo tanto, impide que la radicalidad de lo político 
sea una mera forma apta para recibir cualquier contenido; la teo-
logía sustancializa a la política, evitando la estetización formalista. 
Sin embargo, la respuesta de Dotti, enriquecedora en tanto exégesis 
de Schmitt, no cierra el problema que nos llevó a recordarla: de la 
orientación cristiana de la metafísica estatalista, un lector actual no 
puede deducir sino que efectivamente cualquier cosa puede ocupar 
el puesto de lo invisible; y esto, no porque esa metafísica sea falsa 
(de hecho, ya hemos visto que los vocablos “mito” y “ficción” no son 
ajenos al pensamiento estatal), sino porque no cumple la condición 
que, según Abad, tiene que cumplir el fundamento trascendente del 
orden político (el miedo a Dios): “habitar en todos los ciudadanos”.69 
No se trata, desde luego, de una constatación empírica que tuviera 
que realizarse antes de fundar un Estado (como si hubiera que veri-
ficar que todos los futuros ciudadanos efectivamente creen en Dios); 
en efecto, si algo le enseña la institución eclesiástica a la estatal es 
la paciencia del formador, que sabe que no tendrá una tarea fácil: 

Tú [...] fortalécete en la gracia de Cristo Jesús; y lo que de mí oíste 
ante muchos testigos, encomiéndalo a hombres fieles capaces de 
enseñar a otros. Comparte las fatigas, como buen soldado de Cristo. 
El que milita, para complacer al que le alistó como soldado, no se 
embaraza con los negocios de la vida. Y quien quiera que compite 
en el estadio no es coronado si no compite legítimamente. El labra-
dor ha de fatigarse antes de percibir los frutos. Entiende bien lo 
que quiero decir, porque el Señor te dará la inteligencia de todo.70 

67	 De Angelis, Javier, “El vanguardismo decisionista...”, op cit., p. 66.

68	 Ibíd., p. 68. En la acentuación de la responsabilidad de la faena estatal ubica De Angelis 
la recepción del pensamiento de Schmitt, mediado por la recepción de Dotti, que se 
pone en juego en Habitar el Estado y en El fantasma en la máquina.

69	 Abad, Sebastián, “Breve nota...”, op. cit., p. 146. 

70	 2 Tim. 2. 1-6 (versión española: Sagrada Biblia, trad. Eloíno Nácar Fuster y Alberto 
Colunga Cueto, Madrid, Biblioteca de Autores Cristianos, 1977).



36 37

Ideas12, revista de filosofía moderna y contemporánea	 #12 NOVIEMBRE DE 2020 - ABRIL DE 2021 UN CÍRCULO EN LA FILOSOFÍA POLÍTICA ARGENTINA RECIENTE	 FEDERICO VICUM 

36 37

Pero tal paciencia se sostiene en que el que enseña y el que es for-
mado, el militante de Cristo y el que se le opone, el atleta y el labrador, 
ya son parte del cuerpo de Cristo, aunque no lo sepan y aunque aún lo 
sean de un modo imperfecto, y también se sostiene en que solamente 
como partes de ese cuerpo cumplen sus distintas funciones: 

[Cristo] constituyó a unos apóstoles; a otros, profetas; a éstos, 
evangelistas; a aquéllos, pastores y doctores, para la perfección 
consumada de los santos, para la obra del ministerio, para la 
edificación del cuerpo de Cristo, hasta que todos alcancemos la 
unidad de la fe y del conocimiento del Hijo de Dios, cual varones 
perfectos, a la medida de la talla que corresponde a la plenitud 
de Cristo [...] por quien todo el cuerpo, trabado y unido por todos 
los ligamentos que lo unen y nutren según la operación de cada 
miembro, va obrando mesuradamente su crecimiento en orden 
a su conformación en la caridad.71

Cuando falta esa fe previa en un cuerpo anterior a la acción políti-
co-estatal, se abre el espacio para que cualquier cosa ocupe su lugar.72 
En esa dirección parece avanzar el argumento de Los espantos en 
torno a la naturaleza del Estado argentino posdictatorial: “Cuando la 
vida de derecha ya no puede compararse con la vida de izquierda, la 
derecha, como poder económico triunfante [...], no necesita un ismo 
propio. Puede crearlo, si quiere, pero siempre le va a resultar más 
eficaz, dentro de la democracia, instrumentar a los ismos populares 
que ya existen [...]”.73 Según Schwarzböck, el pensamiento estatalis-

71	 Ef. 4. 11-13, 16. Hasta el mismo Sumo Pontífice es Sumo Pontífice porque hay un cuerpo 
que lo justifica como tal: “La decisión impenetrable de un Dios personal está, en tanto se 
crea en Dios, siempre «en orden» y no es una pura decisión. El dogma católico-romano 
de la infalibilidad de la decisión papal contiene [...] elementos jurídicos fuertemente 
decisionistas; sin embargo, la decisión infalible del papa no funda el orden y la 
institución de la Iglesia, sino que la presupone: el papa es infalible sólo como cabeza de 
la Iglesia, en virtud de su dignidad, pero no lo es como hombre” (Schmitt, Carl, Sobre 
los tres modos de pensar la ciencia jurídica, trad. Montserrat Herrero, Madrid, Tecnos, 
1996, p. 28).

72	 En Teoría de la militancia, la salida de la inmanencia de la conciencia y del orden 
signado por el dinero (inmanencia en la que se regodea el individuo demandante) va 
a estar dada, no casualmente, por un cuerpo, un tipo especial de cuerpo de Cristo: el 
cuerpo de la Conducción. En efecto, “tiene que venir alguien de afuera para abrirnos 
los ojos, alguien tiene que ayudarnos a escapar de la prisión de la demanda”, y ese 
alguien es el Amo conductor que nos exhorta a “poner el cuerpo”, a que lo imitemos en 
su accionar concreto (el modelo teológico al que refiere Selci es la imitatione Christi). 
Para todo esto, cf. Selci, Teoría de la militancia, op. cit., pp. 100-105. Se trata de un cuerpo 
a-estatal que, como ya vimos, subjetiva al militante imitador a fin de actuar “con, sin o 
contra el Estado”. Más adelante volveremos sobre esto.

73	 Schwarzböck, Silvia, Los espantos, op. cit., p. 106.

ta, para seguir siendo de izquierda (o peronista, o por lo menos sen-
sible a las desigualdades sociales), tiene que pensar a la derecha de 
un modo anacrónico, como lo que la derecha era hace unas cuantas 
décadas; en otras palabras, tiene que darle forma visible y pensar de 
ella solamente lo que tiene de vanguardista: “Todo aquel que habla 
de la derecha como si tuviera forma sensible termina aplicándole, 
invertido, el concepto de vanguardia artística con que se pensaron 
a sí mismos el nazismo y el fascismo [...]. Pero este principio, el del 
ismo de derecha con la forma de un ismo de vanguardia, sólo fue 
válido hasta la segunda posguerra”.74 La teología política (la respues-
ta schmittiana al vacío político) y la estetización vanguardista de la 
política (a la que la teología supuestamente frenaba en seco) no se 
contraponen, sino que son dos caras de la misma moneda. Cuando 
no hay cuerpo previo a la metafísica de la trascendencia,75 dar forma 
teológico-política es dar organicidad bella al caos. El pensador es-
tatalista puede firmar –si interpretamos correctamente a Schwarz-
böck– las palabras de Mallarmé, que no refieren a una sucesión tem-
poral de dos cosas distintas sino a su identidad lógica: après avoir 
trouvé le Néant, j’ai trouvé le Beau (“Después de haber encontrado la 
Nada, encontré lo Bello”).

74	 Schwarzböck, Silvia, Los espantos, op. cit., pp. 103-104. Para una lectura en clave 
vanguardista del pensamiento de Dotti, cf. Schwarzböck, Silvia, “Schmitt, Marx y 
Argentina. Una lectura estético-política de la lectura de Jorge Dotti”, en Avatares 
filosóficos, 2, 2015, pp. 86-102. El punto “donde se hace evidente el carácter estético-
político (en lugar de teológico-político) de la operación dottiana con Schmitt [está en 
el hecho de] pensar lo reaccionario sin temer ser tenido por reaccionario, ponerse en 
el lugar de quien no cree en la transformación social para entender por qué fracasa la 
transformación social” (ibíd., p. 99). 

75	 “¿[N]uestra época trabaja a los sujetos para que reconozcan una voluntad colectiva 
nacional [...]? Creemos que no” (Amador, Esteban, “Marionetas y actores”, op. cit., pp. 
84-85.



38 39

UN CÍRCULO EN LA FILOSOFÍA POLÍTICA ARGENTINA RECIENTE	 FEDERICO VICUM 

38 39

2. Los espantos y la política hecha estética

En la posdictadura, el Estado argentino entra al “régimen de la repre-
sentación absoluta, de la apariencia como esencia [...]”.76 La idea de un 
descenso desde lo invisible universal a lo visible particular mediado 
por una instancia representativa (así como su contracara, la del ascen-
so de lo particular a lo universal) se vuelve anacrónica. Es el Estado el 
que condensa, en sí mismo, la “infinitud”.77 Como imagen absoluta, sin 
esencia subyacente, no puede hacerse valer como ficción (o convención 
o mito); corre para él la misma suerte que corre para todas las imágenes 
infinitas en las condiciones estéticas contemporáneas: “Ya no se pue-
de determinar, con el solo saber de espectador con que cada persona 
cuenta, cuándo las imágenes son ficcionales y cuándo no ficcionales, 
incluso cuando ellas mismas estén presentadas, por quienes las difun-
den, como no ficcionales o como ficcionales”.78 El ciudadano-espectador 
democrático sabe y ve todo lo que puede saber y ver sobre el Estado; 
por eso mismo, todo lo que, durante la lucha armada y la dictadura, 
era verdadero y clandestino, ahora se le vuelve ficcional y explícito. Sin 
embargo, por el mero hecho de aparecer ante el ciudadano-espectador, 
lo ficcional adquiere la verdad propia de todo lo que se percibe inme-
diatamente. Al igual que las imágenes explícitas del placer y del dolor, 
de las que no se puede saber si son imágenes de un verdadero placer o 
un verdadero dolor, el Estado democrático es mera forma visible, san-
cionada por el voto. Abiertamente se reconoce su no-verdad (que no es 
lo mismo que la simple falsedad). 

La representación del pueblo, tanto mediante las agrupaciones 
armadas como mediante la democracia posdictatorial, “constituye 
un problema estético”.79 Lo que a partir de 1983 ya no se puede pen-

76	 Schwarzböck, Silvia, Los espantos, op. cit., p. 24.

77	 Ibíd., p. 29.

78	 Schwarzböck, Silvia, Los monstruos más fríos, op. cit., p. 294.

79	 Schwarzböck, Silvia, Los espantos, op. cit., p. 37. La oración completa reza: “La formación de 
un colectivo que actúa en nombre del Pueblo (del Pueblo irrepresentable), al que considera 
portador de la vida verdadera, y lo hace sin consultarlo, constituye un problema estético”. 
Actuar en nombre del Pueblo irrepresentable (y hablar en nombre del mismo; cf. ibíd., p. 22) 
es representarlo; la paradoja de representar lo irrepresentable, como ya vimos, también es 
propia del pensamiento del Estado, ya que es propia del pensamiento político moderno. Por 
su parte, la democracia también se configura como un juicio estético: “No verdad –juicio 
estético– hay tanto en la relación de Montoneros con el Pueblo irrepresentable (aunque esa 
relación se haya fundado en la voluntad de verdad) como en la relación de la democracia 
con el pueblo representado (aunque esa relación sí se haya fundado en una concepción de la 

sar (es decir, concebir como efectivamente real) es la representación 
política. Según nuestra interpretación de Los espantos, la represen-
tación política habría sido posible si hubiera triunfado alguna agru-
pación armada, aunque no se sepa bien cuál de ellas. Únicamente 
con el triunfo guerrillero habría sido posible una representación 
política (no estética) verdadera, en la que un particular articula a 
todo el pueblo. De todos modos, solamente cabe decir que la victoria 
revolucionaria habría hecho posible –y no necesariamente efectiva– 
esa representación verdadera, porque, como escribe Schwarzböck, 
“[t]ampoco en las revoluciones triunfantes los juicios estéticos se 
universalizan [...]”.80 Sea como fuere, esa posibilidad fue derrotada. 
Lo que queda de esa derrota (en otras palabras, lo que queda de la 
victoria de la dictadura) es lo que le da título al libro aquí estudia-
do: los espantos, “los muertos que pesan como una pesadilla sobre la 
conciencia de los vivos. No obstante existen en tiempo presente. Son 
los niños [...] que se pueden morir en cualquier momento [...]”.81 En 
la posdictadura, los seres humanos condenados a una vida espanto-
sa son los particulares que el falso universal democrático no puede 
articular. Dada la inexistencia de una verdadera integridad nacio-
nal, de nada sirve que el Estado apele a su carácter de convención o 
ficción que tiene que ser sostenida y creída por los miembros de la 
comunidad; tal cosa no sirve porque no se puede saber, en tiempos 
tan enrevesados, si acaso la verdad de la ficción estatal no es preci-
samente la existencia de la miseria. Desde una perspectiva como la 
de Schwarzböck, que el pensamiento estatalista recurra, como es-
trategia conceptual, al mito o a la ficción, no es la solución sino la 
expresión de su fracaso: “Mientras haya un mendigo, habrá mito”, 
sentenció Walter Benjamin.82 

Sin ese cuerpo nacional solidario previo al Estado, el pensador 
estatalista puede echar mano de la otra figura asociada a la repre-

democracia como no verdad)” (ibíd., p. 27).

80	 Ibíd., p. 38.

81	 Ibíd., p. 140. Schwarzböck toma la expresión “espantos” de la película La mujer sin 
cabeza, de Lucrecia Martel. En ella, uno de los personajes, Vero, atropella algo con su 
auto, que bien podría ser un niño, y no baja a socorrerlo. La expresión “espantos” la 
usa la tía de Vero, Lala, para referirse a un niño (el hijo de una empleada doméstica) 
“parecido a todos los niños descendientes de pueblos originarios que se vieron en la 
película (como el que podría haber atropellado Vero y ha aparecido, de acuerdo con las 
noticias, ahogado en una acequia)” (ibíd., p. 137).

82	 Benjamin, Walter, Libro de los pasajes, trad. Luis Fernández Castañeda, Isidro Herrera 
y Fernando Guerrero, Madrid, Akal, 2013, p. 405 [K 6, 4].



40 41

Ideas12, revista de filosofía moderna y contemporánea	 #12 NOVIEMBRE DE 2020 - ABRIL DE 2021 UN CÍRCULO EN LA FILOSOFÍA POLÍTICA ARGENTINA RECIENTE	 FEDERICO VICUM 

40 41

sentación estatal: la decisión que, ex nihilo, crea orden. Sin embar-
go, tampoco esta opción es históricamente viable. Según repone 
Páez Canosa, “para Schwarzböck la principal omisión de Abad y 
Cantarelli [es] que, atentos a lo que pasa de día en el Estado, no 
atendieron o no se ocuparon de lo que pasa allí de noche”.83 Cuando 
lo clandestino (el lado nocturno del Estado) aparece públicamente, 
el pensamiento público de lo estatal (el pensamiento diurno) cobra 
la forma de un sueño trasnochado. Cuando las condiciones contem-
poráneas son a-estatales (tanto por su carácter economicista como 
por el tipo de subjetividad que habita en ellas), y cuando el Estado 
mismo protege en su estructura los resabios del funcionamiento 
para-estatal, la formación estatal es una empresa quijotesca, sus-
tentada en el poder de la “voluntad de construir”, el mismo tipo de 
voluntad que también supo luchar contra el Estado: según Habitar 
el Estado, “tiene sentido pensar una ética estatal porque aún hay 
voluntad de construir entre sus agentes y funcionarios”.84 El esta-
talismo termina requiriendo de algo parecido a una vanguardia 
estatalista que toma la decisión de actuar estatalmente, sin otros 
fundamentos que la propia voluntad.85 Para Schwarzböck, esta vo-
luntad de construir, cuya manifestación tiene que ser la decisión 
fundante, se encuentra con que el Estado ya está habitado: 

Si el Estado hay que habitarlo no es porque esté vacío, sino por-
que está ocupado. La decisión del decisionismo, para quien 
habita el Estado, siempre ya ha sido tomada por otro. Esa es la 
paradoja de toda estatalidad: habitar lo que ya está ocupado im-
plica de por sí una lucha a muerte, aunque esa lucha se dé, en 
democracia, dentro de los límites del discurso. Los otros, en esta 
lucha intraestatal, son las fuerzas estructuralmente anteriores, 
inmemorialmente deseosas de que nada cambie. [...] 

[Esta lucha queda] diferida, además de irresuelta, indefinida-
mente: la ocupación real del Estado que pueda lograr una fuerza 

83	 Páez Canosa, Rodrigo, “Sobre Los espantos de Silvia Schwarzböck”, en Ideas. Revista de 
filosofía moderna y contemporánea, Nº 5, otoño de 2017, pp. 183-189; la cita en p. 188.

84	 Abad, Sebastián, y Cantarelli, Mariana, Habitar el Estado, op. cit., pp. 77-78.

85	 Es como si se dijera que el suelo del Estado está roto y que hay que arreglarlo desde el 
techo. Pero la falta de la nación como lazo político previo daña también a la estructura 
representativa: “¿nuestra época trabaja a los sujetos para que reconozcan la legitimidad 
de una voluntad colectiva nacional [...]? Creemos que no. [...] hoy en día no circula con 
energía en la vida social argentina un afecto ligado a la dimensión representativa del 
Estado, es decir, ligado a que allí se hace presente una voluntad colectiva vinculante” 
(Amador, Esteban, “Marionetas y actores”, op. cit., pp. 84-85).

política, a partir de 1984, se medirá por el grado de autarquía de 
las fuerzas armadas, las fuerzas policiales, los servicios secretos 
y el servicio penitenciario.86

Schwarzböck ubica la para-estatalidad argentina precisamente en 
aquellos agentes que el Estado forma únicamente para que sean agen-
tes estatales (a diferencia, por ejemplo, de un economista, cuyo destino 
no es necesariamente la función pública). El Estado de Los espantos 
gira en falso (o en lo no verdadero) porque donde más Estado tendría 
que encontrar, más espanto encuentra. Por eso, quien piense sobre el 
Estado argentino nunca podrá llegar a verlo como una totalidad, por-
que el aspecto diurno y el aspecto nocturno del Estado, si bien objeti-
vamente se contradicen (ya que lo nocturno impide la construcción de 
una universalidad estatal no espantosa), para el Estado eso no sucede.87 
En efecto, lo nocturno se explicita y ya no puede distinguirse en él lo 
verdadero de lo falso. Por tanto, según explica Schwarzböck, el Estado 
argentino pudo creer la ficción que sus agentes para-estatales le inven-
taron en el año 2002: a saber, que una agrupación piquetera se prepa-
raba para tomar el poder.88

Si las condiciones contemporáneas, para un pensador estatalis-
ta, son a-estatales, para Schwarzböck son las propias de un Estado 
infinito. Como sucede con la música de los astros, inaudible por 
habitual, o con la esfera cuyo centro está en todas partes y su cir-
cunferencia en ninguna, el Estado parece ausente o descentrado 
porque su lógica de visibilización del poder llegó a extremos in-
esperados, haciendo “explícita, en lugar de pública, la dimensión 
secreta de la política”.89 La razón de Estado (“engañar al pueblo 
para su propio bien”) pierde sentido cuando ya no se puede saber 
qué es engaño y qué no. El pueblo, que sabe y ve todo lo que puede 
saber y ver sobre el Estado, sabe que el Estado se ha vuelto una 
“ficción útil” sólo para “los poderosos”, ya no para el pueblo. Si la 
razón de Estado supone que hay un bien del pueblo para el cual el 
Estado es útil, el hecho de que este principio se vuelva “obsoleto” 
indica que ya no hay un bien por fuera del mero Estado con res-

86	 Schwarzböck, Silvia, Los espantos, op. cit., pp. 117-118.

87	 Cf. ibíd., p. 116.

88	 Cf. ibíd., p. 117.

89	 Ibíd., p. 124.



42 43

Ideas12, revista de filosofía moderna y contemporánea	 #12 NOVIEMBRE DE 2020 - ABRIL DE 2021 UN CÍRCULO EN LA FILOSOFÍA POLÍTICA ARGENTINA RECIENTE	 FEDERICO VICUM 

42 43

pecto al cual el Estado es útil y en vistas al cual conviene engañar 
al pueblo. Por el contrario, de ser un medio para el bien del pueblo 
el Estado pasa a ser un fin para “los poderosos”: “[e]l propio bien 
del Pueblo, por el cual hay que engañarlo para su propio bien –
concluyen los poderosos–, es que el Estado exista”.90 La existencia 
del Estado infinito es el propio bien del Estado infinito. El Estado 
parece cumplir su destino de deus y alejarse cada vez más del des-
tino de mortalis. Sin embargo: 

[l]os poderosos [...] saben que el Pueblo no obedece si no se cree 
el garante del pacto. Por eso –piensan– es necesario engañarlo: 
el Pueblo no sólo debe creer en su rol de garante, sino convencer-
se de que en ese rol tiene un poder latente, que podría ejercerlo 
en cualquier momento, si se sintiera excluido del pacto.91 

Los poderosos le devuelven al pueblo el engaño del fundamento 
humano y, por lo tanto, histórico y contingente del poder estatal; el 
Estado vuelve, con ese engaño, a recuperar su condición de mortalis, 
y el pueblo, su condición de soberano. 

Con todo, el soberano contemporáneo es un soberano espectador, 
acostumbrado a mirar imágenes que explicitan el máximo dolor 
y el máximo placer. Es un soberano que invierte la fórmula de la 
visibilidad hobbesiana: ya no es el faro público (universal) visible 
para todos los súbditos, sino un particular entre otros que puede 
ver absolutamente todo. Es una mirada apta para no cerrar los ojos, 
por ejemplo, ante imágenes de actos de tortura: “[e]l espectador con-
temporáneo aprende a gozar de la desgracia de la víctima, en lugar 
de compadecerse por ella, identificándose con una cámara-verdu-
go (una cámara puesta, literalmente, en el lugar del verdugo)”.92 Al 
identificarse con la cámara, el espectador contemporáneo aprende a 
mirar desde afuera del cuerpo: 

El yo que ha mirado las imágenes de [las torturas de] Abu 
Ghraib obliga a reformular, filosóficamente, el concepto de 
pasividad que, durante tanto tiempo, le fue atribuido al re-
ceptor de imágenes: la pasividad no sólo es soberanía (como 
enseña la prioridad del esclavo en el BDSM: el poder lo tiene, 

90	 Ibídem.

91	 Ibídem.

92	 Schwarzböck, Silvia, Los monstruos más fríos, op. cit., p. 139.

paradójicamente, el que le exige a otro que lo ejerza sobre él), 
sino un saber sobre lo que puede un espectador cuando mira 
desde afuera del cuerpo.93 

El engaño que le hace creer al pueblo que tiene el poder sobe-
rano, le hace creer tal cosa porque el soberano contemporáneo le 
exige a otro que ejerza el poder que, por hipótesis, no le pertenece 
a este otro. El pueblo soberano, para tener en serio el poder consti-
tuyente que los poderosos parecen reconocerle, tendría que mirar 
el mundo como un cuerpo, esto es, como una realidad que pre-
existe a los poderes estatales constituidos (como enseña la teoría 
revolucionaria, con sus diferentes matices, desde ¿Qué es el tercer 
estado?, de Emmanuel Sieyès); pero esto le resulta imposible, jus-
tamente porque el soberano contemporáneo mira “desde afuera 
del cuerpo”. Por lo tanto, el soberano contemporáneo le pide ne-
cesariamente a otro que ejerza el poder, para poder creer que su 
pasividad es el signo inequívoco de su soberanía.94 El poderoso, 
justificado por la entrega del poder, no necesita esconder su cruel-
dad; más bien, justificado por la apariencia reinante, puede des-
plegar todas sus fuerzas secretas aun a costa del pueblo, que, su-
friendo, verá confirmada la idea de que es él, el pueblo, quien tie-
ne el poder, como –según Schwarzböck– sucede en el BDSM. Como 
supuesto poder constituyente limpio e inocente de todo ejercicio 
real del poder ingresa la militancia a la política a partir del 2003: 

La sabiduría del movimientismo, en este contexto, es su inorga-
nicidad: mantenerse a distancia del Estado (menemista y duhal-
dista), sin que esa distancia material (física y tangible) implique 
de suyo un discurso antiestatalista (libertario y/o anarcoesteti-
cista). Esa distancia real (no sólo simbólica) es lo que lo preserva 
como militancia nueva, como militancia no partidaria, para po-

93	 Schwarzböck, Silvia, Los espantos, op. cit., pp. 127-128.

94	 Sobre el público de arte contemporáneo Schwarzböck comenta: “El receptor 
contemporáneo ya no es apático, como lo fueron las masas a principios del siglo XX, sino 
frío: no es difícil de shockear por estar permanentemente en shock [...], sino difícil de 
entretener por saberse a sí mismo una pieza clave de la industria del entretenimiento 
y por ser capaz de descifrar, con una rapidez inaudita, los productos que ella le diseña 
[...]” (Schwarzböck, Silvia, Los monstruos más fríos, op. cit., p. 352). Mutatis mutandis 
diríamos: el pueblo contemporáneo no es difícil de engañar por estar permanentemente 
engañado, sino porque se sabe a sí mismo espectador irreemplazable de todo aquello 
que, por serle explícitamente ofrecido, capta enseguida como algo ya conocido. Que el 
pueblo sea difícil de engañar es lo que vuelve obsoleto el principio de la razón de Estado 
(engañar al pueblo en favor del pueblo) y lo que vuelve imposible la creencia política en 
una ficción estatal universalizante.



44 45

Ideas12, revista de filosofía moderna y contemporánea	 #12 NOVIEMBRE DE 2020 - ABRIL DE 2021 UN CÍRCULO EN LA FILOSOFÍA POLÍTICA ARGENTINA RECIENTE	 FEDERICO VICUM 

44 45

der establecer con el Estado, a partir de 2003, vínculos de afini-
dad en términos de comienzo, no de retorno. 

Cuando la militancia inorgánica, a partir de 2003, se vuelve or-
gánica, lo hace con una voluntad fundadora: quiere fundar el 
Estado, en lugar de refundarlo. Aspira al comienzo, en lugar de 
aspirar al retorno, lo contrario de lo que había sucedido con la 
democracia a partir de 1984.95 

La militancia post 2003 no podrá vincularse simbólicamente con 
la militancia setentista. Para los nacidos en la década de los ochenta 
o para quienes eran niños durante los setenta, “[l]a palabra militan-
cia, para referirse a una víctima de la dictadura [...], no tiene refe-
rente”.96 El comienzo de la alianza entre el Estado y la militancia es 
un comienzo absoluto. Ni el Estado democrático posdictatorial ni la 
militancia guerrillera le dan a ese comienzo un cuerpo previo. Por 
eso, “la vida de izquierda, en lo que tiene de derrotada (y de derrota-
da sin guerra) sólo puede ser concebida, a posteriori, como cristoló-
gica: es una vida que, por lo que enseña el campo de concentración, 
habría exigido el cuerpo”.97 

Schwarzböck lleva las condiciones contemporáneas a su concepto. 
Si en los libros de Hydra parece haber una disociación entre el diag-
nóstico histórico-descriptivo y el concepto, Schwarzböck hace un diag-
nóstico conceptual en el que todo cierra con la verdad increíble propia 
de la ficción. No la mueve el impulso de escribir una filosofía orientada 
al servicio público, rasgo que nuestra autora encuentra muy arraigado 
en la filosofía argentina y que bien puede observarse en el proyecto de 
Hydra (también, veremos, en el de Selci).98 Páez Canosa advierte que 
la figura de los “espantos” abre en el mapa conceptual del libro homó-

95	 Schwarzböck, Silvia, Los espantos, op. cit., p. 131.

96	 Ibíd., p. 46.

97	 Ibíd., p. 69.

98	 Sobre el “burocratismo” de la filosofía argentina, cf. ibíd., pp. 81-85. Compárese con 
estas líneas de Habitar el Estado: “pensar políticamente un problema no se agota en la 
determinación de su genealogía. Más bien, la mirada histórica es la puerta de entrada a 
la cuestión que nos convoca. Sin ella, resulta imposible avanzar en esta dirección. Pero 
–tratándose de un problema político– no alcanza con caracterizar el paisaje histórico 
desde una perspectiva contemplativa, por más exhaustiva y brillante que sea. Por eso 
mismo, nuestro análisis está subordinado a un segundo movimiento que, por otra 
parte, consiste en la presentación de herramientas para pensar la ocupación del Estado 
en las condiciones actuales” (Abad, Sebastián, y Cantarelli, Mariana, Habitar el Estado, 
op. cit., pp. 120-121).

nimo la posibilidad del optimismo y “un resquicio para la crítica”.99 
El hecho de que los espantos sean lo violentado por lo universal y, por 
eso mismo, aquello por lo cual vale la pena seguir pensando, le da a la 
sombría reflexión de Schwarzböck un hilo de futuro en medio de la 
seducción del fin de la historia. Sin embargo, la trabazón conceptual de 
Los espantos no logra abrir esa esperanza sino renunciando a la prosa 
ajedrecística que domina todo el libro para emplear, en su última pá-
gina, una retórica moralista y sentimental: “Los espantos [...] son los 
niños a los que la cámara muestra en lenguaje negativo, fuera de foco, 
como figuras estructuralmente espectrales: niños que se pueden mo-
rir en cualquier momento, cualquiera de los días en que nadie los lleva 
a la escuela, atropellados por un auto del que nadie se baja”.100 ¿Le es 
posible al optimismo no renunciar al concepto?

Selci, al igual que lo harían los autores de Hydra, responde que sí.101 
Su libro Teoría de la militancia se propone fundamentar teóricamen-
te el accionar militante, impensable sin una cuota de optimismo. Su 
propósito no olvida el duro análisis de Los espantos; por el contrario, 
el militante es, para Selci, una figura posible de la “vida de izquierda” 
obliterada, según Schwarzböck, por la “vida de derecha”.102 Pero cree-
mos que la relación entre ambos libros es aun más estrecha. Así como 
Schwarzböck se interna en las condiciones contemporáneas que la fi-
losofía de Hydra subordina al desarrollo de un pensamiento estatal, 
así también Selci parte de algunas enseñanzas de Los espantos con el 
fin de refutarlas. En efecto, para nuestro autor es cierto que el pueblo 
fue un soberano pasivo, pero por eso mismo es necesario despertarlo; 
es cierto también que fue un soberano inocente, pero por eso mismo 
es necesario responsabilizarlo; es cierto que el militante no tiene para 
dar más que su cuerpo, pero por eso mismo es necesario pensarlo real-
mente en términos cristológicos; es cierto que el Estado no es más que 
un “instrumento o una relación”, y no un sujeto, pero por eso mismo es 
necesario formar a militantes dispuestos a actuar “con, sin o contra el 
Estado [...]”.103

99	 Páez Canosa, “Sobre Los espantos de Silvia Schwarzböck”, op. cit., p. 184.

100	 Schwarzböck, Silvia, Los espantos, op. cit., p. 140.

101	 Cf. Selci, Damián, Teoría de la militancia, op. cit., pp. 117-118.

102	 Cf. ibíd., p. 115.

103	 Ibíd., p. 187.



46 47

UN CÍRCULO EN LA FILOSOFÍA POLÍTICA ARGENTINA RECIENTE	 FEDERICO VICUM 

46 47

3. Teoría de la militancia y el activismo del pueblo104

Teoría de la militancia no es un panfleto o un manifiesto partida-
rio. Es lo que indica su título: una teoría de la militancia. En otras 
palabras, una teoría del carácter espiritual de la responsabilidad 
política de un particular, esto es, de una organización (no de un in-
dividuo) que tiene militantes en pro de una causa determinada. Por 
eso, Selci aclara que 

antes que cualquier “concepción del mundo” concreta (progre-
sista, nacional-popular, neoliberal, comunista, fascista) la pre-
gunta hegeliana/militante es qué posición tomamos nosotros 
ante la objetividad (que es antagónica): si nos postulamos como 
formalmente responsables de ella, si nos “hacemos cargo” para 
luego intentar transformarla, o si nos negamos y sólo sufrimos 
las consecuencias a fin de no perder la apariencia de sustancia-
lidad (la Inocencia), con lo que “la culpa la tiene el Otro”.105

En el nivel conceptual en que argumenta Selci es imposible deter-
minar de antemano la “concepción del mundo” de un militante, prin-
cipalmente porque se puede militar cualquier concepción del mundo. 
Esto no implica olvidar que la reflexión de Selci sí reconoce un dis-
parador empírico en el que entran en juego distintas “concepciones 
del mundo” y en virtud del cual, por lo tanto, no da lo mismo militar 
una causa u otra (aunque no sea fácil determinar cuál de las causas en 
pugna es la mejor): “La propuesta de este libro, en el plano netamente 
pragmático, es que evidentemente «con los gobiernos populistas» no 
alcanza: sin un grado bastante elevado de involucramiento social, es 
decir, sin niveles crecientes de militancia organizada, el neoliberalis-
mo retoma el poder del Estado”.106 Si “con los gobiernos populistas no 
alcanza”, es porque no alcanza con la teoría populista: “La hipótesis es 
sencilla: si la teoría del populismo permitió fundamentar (al menos en 
parte) el ascenso político y el ejercicio gubernamental de las experien-
cias populares latinoamericanas, la «falla» de estas experiencias debe 
reconducirse a la misma «teoría del populismo» [...]”.107 Méritos del libro 

104	 Sobre la Teoría de la militancia, de Damián Selci, cf. la reseña en este mismo número, 
pp. 242-248

105	 Ibíd., p. 85.

106	 Ibíd., p. 186.

107	 Ibíd., p. 13.



48 49

Ideas12, revista de filosofía moderna y contemporánea	 #12 NOVIEMBRE DE 2020 - ABRIL DE 2021 UN CÍRCULO EN LA FILOSOFÍA POLÍTICA ARGENTINA RECIENTE	 FEDERICO VICUM 

48 49

de Selci son transformar el disparador empírico en pregunta teórica y 
responder esta pregunta con precisión y claridad. ¿Se puede ir más allá 
del populismo y de su pueblo entendido como sujeto demandante hacia 
una teoría que haga del pueblo un sujeto responsable? Sí, se puede, dice 
Selci, y la forma de hacerlo es la militancia: 

los movimientos populares necesitan militantes organizados. 
No pueden limitarse al plano de la demanda, sea para arti-
cularla (como en la teoría laclauiana stricto sensu) o para sa-
tisfacerla (en los gobiernos latinoamericanos “populistas”). La 
demanda supone toda la lógica de la representación política, 
la diferencia triste y gramsciana entre gobernantes y gober-
nados, y presenta una serie de problemas que, en conjunto, 
no se pueden resolver [...]. Parecerá pues que, en rigor, lo más 
sensato sería [...] rememorar que existe una política que no se 
deja reducir a la representación, que es más bien participación 
o [...] incluso Revolución.108

Se necesita un “País Militante”, se necesita que “todo el mundo [se 
ponga] a militar organizadamente en política. Como diría Kurt Vonne-
gut: «como suena»”.109 El libro de Selci, en este aspecto, busca la res-
puesta conceptual a una de las “condiciones contemporáneas” que se 
planteaban en Habitar el Estado: el “debilitamiento de las identidades 
político partidarias”. Allí, Abad y Cantarelli escribían lo siguiente: 

las identidades políticas, en tanto organizaciones productoras 
de unidad de acción y de producción entre sus agentes, están hoy 
francamente debilitadas. 

¿Qué implica esta tendencia? Por un lado, que las identidades 
políticas conviven con otras formas de subjetividad: más indivi-
duales, menos participativas, más fragmentadas. Es decir, más 
cercanas al consumo y la dispersión que a la organización y la 
disciplina. En otros términos, el debilitamiento de las identida-
des político-partidarias no es una buena noticia en la medida en 
que desencadena e incentiva el desacople de espacios de cons-
trucción y reproducción del lazo social que, además, no han sido 
(aún) sustituidos por instituciones diferentes, pero equivalentes 
en sus funciones. Por otro lado, la relajación de las estrategias de 
articulación política nos confronta con la reducción de un cam-
po privilegiado de entrenamiento y formación de agentes espe-
cializados en la construcción colectiva. Gran problema para la 

108	 Ibíd., p. 184.

109	 Ibíd, p. 186.

ocupación del Estado en particular y de otras instancias de con-
ducción política en general.110

No sólo para una teoría como la de Selci la falta de participación 
es un problema político central. También lo es para un pensamiento 
estatalista y defensor de las bondades de la representación política: 
“Mientras los ciudadanos se alejan de la participación política, el 
pensamiento estatal pierde sus incentivos”.111 Para Abad y Cantare-
lli, la mayor participación no deriva en menor representación; por 
el contrario, según nuestra interpretación, cuanta más participa-
ción haya, más necesario será pensar la representación. En efecto, 
cuanto más firmes y definidas sean las identidades políticas parti-
culares, más claro deberá ser el modo en que esas particularidades 
se articulen en una identidad mayor o universal. De lo contrario, 
la participación deja de ser productiva y se convierte en un factor 
disolvente. Por eso, lo común estatal, según Abad y Cantarelli, se 
construye en la tensión entre conflicto y cierre del conflicto: 

la construcción de lo común puede pensarse, en sus diversas for-
mas, como la permanente elaboración política de un conflicto. La 
construcción político-estatal es una lógica del desacuerdo por-
que lo común no está dado y es objeto de disputa; pero también 
del cierre y la unidad, ya que lo común tiene como condición de 
su existencia la disputa, pero no equivale a ella.112 

Precisamente esta “permanente elaboración del conflicto” es lo 
que Selci rechaza.113 Tal tensión indefinida no puede ser el resul-
tado de la lucha política; si se lucha, es para ganar, y para ganar es 
necesaria la organización. Ganar de verdad es, según Teoría de la 
militancia, renunciar a la demanda populista, a la que va asociada, 
como correlato, la representación política. Selci podría compartir 
las palabras de Geminello Preterossi en su reseña del libro Popu-
lismo de José Luis Villacañas: “El populismo corrobora, compar-
tiéndolas, algunas premisas constitutivas del eje hobbesiano, como 
la dimensión representativo-simbólica, su función unificadora, la 
función performativa y efectivadora del lenguaje, la necesidad de la 

110	 Abad, Sebastián, y Cantarelli, Mariana, Habitar el Estado, op. cit., pp. 29-30.

111	 Ibíd., p. 32.

112	 Ibíd., p. 85.

113	 Cf. Selci, Damián, Teoría de la militancia, op. cit., pp. 148-151.



50 51

Ideas12, revista de filosofía moderna y contemporánea	 #12 NOVIEMBRE DE 2020 - ABRIL DE 2021 UN CÍRCULO EN LA FILOSOFÍA POLÍTICA ARGENTINA RECIENTE	 FEDERICO VICUM 

trascendencia y de la personificación del poder, incluso en un con-
texto completamente secular [...]”.114

Sin embargo, en el núcleo de la política participativa, en la or-
ganización militante, a Selci le renace, como una cabeza de hidra 
recién mutilada, el problema de la representación, formulado en los 
términos clásicos hobbesianos: “la organización consiste en que la 
palabra de uno debe ser la palabra de todos, y la acción de uno, la 
acción de todos [...]”.115 La organización militante supone represen-
tación y disciplina, al igual que la subjetividad estatal que delinean 
Abad, Cantarelli y Amador. Sin embargo, Selci considera que el Esta-
do “es un instrumento o una relación, pero en todo caso, no un suje-
to”.116 Selci, diciendo casi lo mismo que los libros de Hydra, propone 
lo contrario: en el Estado no puede haber subjetividad. Se propone 
desarticular la “vida de derecha” que, en Los espantos, caracteriza 
a la posdictadura argentina, y lo logra con creces: contra la aparien-
cia sin esencia, organización y disciplina. Pero esta organización no 
es un trampolín para otra organización mayor, el Estado, sino una 
especie de reserva de energía política que incluso puede ir “contra 
el Estado”. Para comprender por qué sucede esto, realizaremos un 
breve resumen de Teoría de la militancia y analizaremos algunos de 
sus rasgos centrales. Nos preguntaremos especialmente si la teoría 
de Selci acaso exige, en virtud de su propia construcción conceptual, 
aquellos elementos que rechaza. 

El populismo es, para Selci, un punto de partida irrenunciable. 
Su mérito consiste en presentar una teoría que permite pensar pro-
cesos políticos concretos, como los gobiernos latinoamericanos que 
han recibido, no casualmente, el calificativo de “populistas”. Quizás 
no sea la “mejor” teoría, pero permite pensar lo que hay, “y lo que 
hay es sencillamente el populismo”.117 De allí que no se pueda re-
troceder de la coincidencia entre teoría y praxis que se mienta con 
el término “populismo”. Sin embargo, sí se puede avanzar a partir 
de esa conjunción; más aun, se tiene que avanzar. El populismo de 

114	 Preterossi, Geminello, “Sobre el populismo de Villacañas”, trad. M. Colucciello, en Soft 
Power. Revista euro-americana de teoría e historia de la política y del derecho, 6, 1, enero-
junio 2019, pp. 393-397; la cita en p. 394.

115	 Selci, Damián, Teoría de la militancia, op. cit., p. 173.

116	 Ibíd., p. 187.

117	 Ibíd., p. 22.

Laclau falla cuando transforma la “identidad discursiva” del pueblo 
–fruto de la equivalencia de las demandas– en una sustancia previa 
a las demandas. El pueblo populista se sustancializa y, para colmo, 
lo hace como sujeto demandante. La demanda implica un Otro que 
tiene que responder o satisfacer la demanda.118 El pueblo populista, 
entonces, nunca asume la responsabilidad política. Tanto sus males 
como las soluciones a los males le vienen de afuera: las soluciones, 
de los gobernantes, siempre “otros” respecto de los gobernados; los 
males, del enemigo, la Oligarquía. El antagonismo Pueblo/Oligar-
quía es un antagonismo externo; el pueblo siempre tiene al enemi-
go afuera y no es responsable de su sufrimiento. Selci entiende que 
la estrategia populista se tiene que radicalizar “interiorizando” al 
enemigo. El pueblo no es una sustancia indivisa e inocente; el anta-
gonismo lo atraviesa por completo. Sin embargo, no todo el pueblo 
toma conciencia de esta situación: 

La interiorización involucra la espeluznante toma de conciencia 
de que el Pueblo es contradictorio, pero, ¿cuáles son los polos de 
la contradicción? [... H]ay una parte que toma conciencia, y es el 
Politizado; hay otra parte que se “oligarquiza”, y es el Cualun-
que. Lo que [...] llamaremos “materialismo dialéctico” no es más 
que la asunción de que el Pueblo interiorizó el antagonismo y de 
que la lucha política es, preeminentemente, interna [...].119

El materialismo dialéctico de Selci se basa, en esta primera 
vuelta de tuerca al populismo, en la filosofía de Slavoj Žižek. El 
antagonismo entre dos sustancias externas, Pueblo/Oligarquía, se 
traslada al interior del Pueblo, y allí los polos antagónicos son el 
Politizado y el Cualunque. El politizado es aquel que hace del an-
tagonismo la nota definitiva de su vida, dispuesto a (por lo menos 
dispuesto, o con ganas de) hacerse responsable de lo que involu-

118	 En el libro Desde abajo y a la izquierda, Mariano Pacheco expone lo que podría verse 
como el tipo de demanda que el gobierno populista sistematiza: “El otro día conversaba 
con una muchachada bastante más joven que yo [...]. Yo les contaba de esa famosa 
reunión que hubo entre los movimientos sociales más autónomos y Néstor Kirchner 
en Casa Rosada. [...] Néstor nos interpela y nos pregunta qué queríamos. Supongo que 
el tipo se refería a qué tipo de país queríamos. Y nosotros le respondimos con dos 
imposibles. Por un lado, queríamos que abrieran los archivos de la SIDE por el caso 
de Darío y Maxi [...]. Y por otro lado, queríamos... ¡más planes! Los pibes se cagaban de 
risa, y yo también, pero en el fondo eso muestra nuestras limitaciones en ese momento” 
(Pacheco, Mariano, Desde abajo y a la izquierda. Movimientos sociales, autonomía y 
militancias populares, Buenos Aires, Las cuarenta y El río sin orillas, 2019, p. 139).

119	 Selci, Damián, Teoría de la militancia, op. cit., pp. 17-18.



52 53

Ideas12, revista de filosofía moderna y contemporánea	 #12 NOVIEMBRE DE 2020 - ABRIL DE 2021 UN CÍRCULO EN LA FILOSOFÍA POLÍTICA ARGENTINA RECIENTE	 FEDERICO VICUM 

52 53

cra al pueblo; el cualunque es el que niega el antagonismo y, de 
ese modo, conserva la sustancialidad inocente: “no se mete” en 
política. Este antagonismo interior al Pueblo es “absolutamente 
irreductible [...]. Por eso existe el objeto a como aquello que, en 
lugar de simbolizar / superar / sintetizar el antagonismo, lo encar-
na dentro del campo de lo simbólico”.120 El “objeto a” es interior al 
pueblo pero, a la vez, es lo que impide que éste sea una unidad o 
una totalidad indivisa. Es interior y al mismo tiempo inasimilable 
al pueblo. El “objeto a” no es otro que el politizado; en efecto, como 
él se dedica a la política y perturba la paz del pueblo, el cualun-
que lo acusa de ser un vago, un “parásito”, de ser improductivo, 
de vivir a costa del pueblo cualunque: “El politizado, entonces, 
descubre crecientemente que sólo puede luchar si encarna el mis-
mísimo objeto a, el objeto éxtimo, a la vez interior e inasimilable. 
El politizado, en suma, adivina por fin que él es «la inherencia 
absoluta del obstáculo externo que impide al Pueblo lograr iden-
tidad consigo mismo»”.121 Por supuesto, no se trata de que el po-
litizado sea un ser malvado que no quiere vivir en paz ni dejar 
a otros vivir en paz. Sucede que “la sociedad es imposible en su 
propio concepto, está atravesada por un Impedimento Absoluto y 
el objeto a sólo lo encarna”.122 El politizado se enfrenta, así, con un 
nuevo desafío: hacerse cargo de ese conflicto que se materializó 
en su propia conciencia. El cualunque toma el camino más fácil: 
perpetúa la demanda hacia otro y no se responsabiliza de lo que 
a él mismo le sucede. El camino del cualunque es la inercia popu-
lista. Pero el politizado tiene que salir de ese círculo infinito de la 
demanda, que Selci, siguiendo a Lacan, entiende como imposible 
de satisfacer y, por eso mismo, más atractivo todavía para el que 
se inclina hacia la irresponsabilidad. Nuestro autor se pregunta 
y se responde: “el politizado, ¿qué ayuda recibe para salir de la 
pulsión? Él no puede sacarse a sí mismo de la Inocencia [...] –tiene 
que venir alguien de afuera a abrirnos los ojos [...] y ese alguien 
es el Amo tal como lo conceptualiza Žižek: el Amo se hace absolu-
tamente cargo de sus actos y sus palabras [...]”.123 El Amo no nos 

120	 Ibíd., p. 46.

121	 Ibíd., p. 77.

122	 Ibíd., p. 85.

123	 Ibíd., p. 101.

dice “cómo salir, sino que lo hace: se pone al lado nuestro y sale, 
para mostrarnos «en acto» cómo hacerlo, y esto simplemente por-
que nos quiere. Es, por lo tanto, un ejemplo a seguir”.124 Salir de la 
demanda no es ni puede ser un acto originariamente intelectual. 
Solamente el cuerpo nos da el empujón que necesitamos para asu-
mir la responsabilidad. La relación entre el cuerpo del Amo (Amo 
al que Selci también llama “Conducción”) y el cuerpo del politiza-
do es de imitación: 

Existe el concepto latino de la Imitatione Christi, la imitación de 
Cristo [...]: para alcanzar la revelación cristiana no es preciso cono-
cer las dificultades y sutilezas teológicas, basta con hacer lo mismo 
que Él. La imitación, en definitiva, es lo que permite el tránsito de 
la conciencia politizada al militante orgánico: el militante no “en-
tiende más” que la conciencia política, sino que imita a su Conduc-
ción, porque pone su cuerpo a hacer política [...].125

La Conducción, que aquí hace las veces de cuerpo de Cristo, le 
da a la conciencia politizada un anclaje en lo que, a falta de un tér-
mino mejor, llamamos realidad. Saca a la conciencia politizada de 
sus preguntas infinitas (o del mero “hablar de política”) y la lleva 
a ingresar a una organización.126 La Conducción viene, en princi-
pio, necesariamente de afuera; es como si irrumpiera en la mara-
ña de conciencia, demanda, politización y cualunquismo. Pero esa 
apariencia de sustancialidad externa de la Conducción es sólo un 
momento de la fenomenología de la conciencia militante: “Ya con 
un pie en la entrada de la organización, la «conducción» resulta ser 
simplemente el piso superior de un sofisticado edificio político, con 

124	 Ibíd., p. 102.

125	 Ibíd., p. 103.

126	 La ruptura entre la conciencia hiperactiva del politizado y la realidad que lo rodea 
aparece en Canción de la desconfianza, la mencionada novela de Selci. Allí, Styrax, un 
profesor de bajo algo menor de treinta años, es un politizado (un Empecinado, según 
los términos propios de la novela) que está desfasado de la cultura juvenil –por decirlo 
así– dominante. La actividad política meramente intelectual (al comienzo de la novela) 
de Styrax la define el hecho de que se “autopregunta” y se “autorresponde”. A este 
personaje le falta cuerpo: “Esta descoordinación corporal con mi época, reflexionó 
alguna vez Styrax, ¿tiene algo que ver con el afloramiento de las autopreguntas?” 
(Selci, Damián, Canción de la desconfianza, op. cit., p. 19). A un politizado como Styrax 
le falta una Conducción que le devuelva el vínculo corporal con su mundo. Por otra 
parte, es este tipo de intervención cuasidivina lo que Schwarzböck parece descartar de 
plano cuando, en Los espantos, refiere los decepcionantes resultados de la aparición de 
(algo así como) un mesías en una familia burguesa como la de Teorema, de Pier Paolo 
Pasolini. Cf. Schwarzböck, Silvia, Los espantos, op. cit., pp. 67-69.



54 55

Ideas12, revista de filosofía moderna y contemporánea	 #12 NOVIEMBRE DE 2020 - ABRIL DE 2021 UN CÍRCULO EN LA FILOSOFÍA POLÍTICA ARGENTINA RECIENTE	 FEDERICO VICUM 

54 55

distribuciones de responsabilidades, funciones diferenciadas, se-
cretarías, frentes...”.127 

A causa del contacto con el Amo, el politizado se siente, como dice 
Selci, “especial”: “si eligió (hacerse cargo) es porque previamente se 
sintió elegido (por el Amo) [...]”.128 El politizado “tiene algo que los 
cualunques no: tiene conciencia”.129 Se siente orgulloso de su tesoro 
interior y desprecia a los cualunques. Sin embargo, el orgullo de lo 
individual es un rasgo cualunque por excelencia. El antagonismo Po-
litizado/Cualunque también tiene que interiorizarse, a fin de que el 
politizado no se pierda en el cualunquismo de su supuesta superiori-
dad. En el politizado que ya tuvo la ayuda de la Conducción (es decir, 
en el militante) el antagonismo se interioriza bajo la forma de Orga-
nización/Ego. El ego es el residuo cualunque en el politizado que ya 
tiene todo para ingresar a una organización, residuo que se resiste a 
renunciar a la preciada individualidad. La organización dice: 

hay otra vida y es vigorosamente monocorde. Le pide así al mili-
tante [que] se politice por completo [...]. Sea quien sea el militan-
te, debe transformarse para siempre, debe ser útil a la Causa co-
lectiva. Debe renunciar a la riqueza de su existencia: si era obre-
ro, profesor, estudiante, hijo, madre, músico, científica, vago o 

127	 Selci, Damián, Teoría de la militancia, op. cit., p. 105. Con su teoría de la Conducción 
como, por un lado, una especie de “despertador” de la conciencia política enredada 
en sus indecisiones y, por otro, una instancia que gradualmente va interiorizándose 
en el espíritu del militante, Selci puede discutir una famosa objeción al peronismo, 
a saber, la de cómo puede ser que la conciencia de la clase obrera se forme gracias a 
un General al que nada lo asemeja a la clase obrera. Una formulación de esta objeción 
puede hallarse en un hombre también venido de las letras, al igual que Selci: “Hicimos 
un milagro del general Perón que vino a prolongar la tradición criolla del patrón de 
estancia, cariñoso en sus momentos, paternalista siempre, necesitado de clientela 
siempre, patrones que creen que pueden ofrecernos lo que está en nuestro derecho 
tomar. Ejemplo: la pretendida conciencia de clase que el general Perón habría otorgado 
(¿regalado?) a los trabajadores... ¿En qué historia de la clase obrera podremos leer que 
a un buen señor se le ocurrió un día otorgar la conciencia de clase a los trabajadores de 
su país?” (Calveyra, Arnaldo, Si la Argentina fuera una novela, Buenos Aires, Ediciones 
Simurg, 2000, pp. 123-124). Si es posible que, a los ojos de Selci, Perón sea un buen 
ejemplo de lo que es la Conducción, no lo es porque Perón haya otorgado o regalado la 
conciencia a los trabajadores, sino porque debe de haberles dado un cuerpo. Por contra, 
el auténtico y desaprovechado milagro argentino fue, para Calveyra, la figura de Jorge 
Luis Borges, milagro que no logró tomar cuerpo y se desvaneció lentamente en el viejo 
escritor: “Algo más acerca del milagro Borges: incapaces de admiraciones durables y, 
mejor que durables, profundas, incapaces de encarnar en un absoluto que acreciente 
nuestra visión del mundo, que la vuelva más vasta que la duración limitada de nuestras 
vidas. [...] Nos creímos en la obligación no de dar cuenta de esa obra sino del hombre de 
más en más frágil a medida que los años pasaban [...]” (ibíd., p. 123).

128	 Selci, Damián, Teoría de la militancia, op.cit., p. 124.

129	 Ibídem.

trabajador, de la religión que fuere, con su sexo o etnia, carácter, 
talante, todo eso debe sacrificarse en pos del Gris Universal de la 
política, su igualitarismo esquemático radical.130

El ego, en la organización, es peligroso, porque puede querer es-
quivar la línea marcada por la Conducción. El politizado que no sa-
crifica su ego vive en el antagonismo entre su individualidad (que 
en realidad no vale nada) y la generalidad de la organización. La 
resolución de este antagonismo es lo que Selci llama Cuadro políti-
co, a cuya fundamentación lógica está destinada la Teoría de la mili-
tancia.131 El Cuadro es el militante que ha interiorizado la organiza-
ción. En lugar de depender irresponsablemente de la Conducción, el 
Cuadro asume que “no sólo debe ser conducido, sino también con-
ducir”.132 Así, toma decisiones y se responsabiliza por sus actos y pa-
labras de una manera siempre fiel133 a la organización. Las palabras 
de Selci son muy claras a la hora de caracterizar al Cuadro: 

En el Cuadro político, la espontaneidad (del Ego) y la disciplina 
(de la Organización) coinciden infinitamente: cuanto más dis-
ciplinado es, más decisiones toma. [...]. [El] Ego se hace cargo de 
(interioriza) la Organización mediante la absoluta disciplina, y 
la Organización se hace cargo de (interioriza) el Ego mediante la 
absoluta responsabilidad en la toma de decisiones.134 

El Cuadro ya no tiene a nadie a quien echarle la culpa. Se ha he-
cho absolutamente responsable. Todo pasa a estar bajo la órbita de 
su responsabilidad: él es interiormente la Organización, y una orga-
nización política no puede desligarse de los problemas que le toca 
afrontar. Ya no hay, para el Cuadro, sustancia externa que ocasione 
malestar al pueblo; en todo caso, lo que hay es un pueblo que no está 
siendo absolutamente responsable, es decir, que no está militando 
organizadamente en política, y por lo tanto elige responsabilizar a 
otros. Pero, en realidad, no hay otros, porque el pueblo mismo es la 

130	 Ibíd., pp. 129-130.

131	 “[E]ste librito busca [...] fundamentar lógicamente la posibilidad de los Cuadros políti-
cos” (ibíd., p. 17).

132	 Ibíd., p. 133.

133	 La noción de “fidelidad” y “sujeto fiel” las tematiza Selci en diálogo con la filosofía de 
Alain Badiou. Aquí no ingresaremos en el análisis de estas cuestiones.

134	 Ibíd., p. 135.



56 57

Ideas12, revista de filosofía moderna y contemporánea	 #12 NOVIEMBRE DE 2020 - ABRIL DE 2021 UN CÍRCULO EN LA FILOSOFÍA POLÍTICA ARGENTINA RECIENTE	 FEDERICO VICUM 

56 57

realidad.135 Si el politizado en vías de ingresar a la organización po-
día apelar a la idea de la imitatione Christi para tener un parámetro 
externo de conducta, el Cuadro, tras interiorizar ese modelo, es ya 
una especie de Cristo contemporáneo: 

de manera monstruosamente parecida a Cristo en la cruz, el 
Cuadro acepta “pagar las deudas de otros”, hacerse cargo de lo 
imposible, asumir el costo por males que de ningún modo po-
drían ser su culpa; la conocida expresión según la cual “Cris-
to murió por nosotros” indica la paradoja absoluta de un mero 
hombre que se hace cargo del Universo como si fuese obra suya 
–esta exageración religiosa [...] describe el tipo que llamaremos 
“clásico” de lo que es un Cuadro político [...].136

Como decíamos, no hay sustancia externa indivisa, sólida, imper-
meable; hay una escisión en la sustancia Pueblo por la cual el Pueblo 
puede llegar a ser un sujeto responsable y no demandante. Esa es-
cisión es la que “elige” al politizado, que ha de llegar a ser Cuadro. 
Selci amplía el modelo cristológico del Cuadro en estos términos: 
“Cristo sólo pudo hacerse cargo de todo porque antes Dios lo había 
elegido como Su hijo. Homólogamente, el Cuadro político sólo puede 
alcanzar la responsabilidad absoluta si la Conducción, mediante la 
confianza en el pueblo, lo saca del fango cualunque y le ofrece un 
modelo a imitar”.137 La Conducción le indica al politizado que la rea-
lidad está ahí no para seguir estando ahí, siempre igual a sí misma, 
sino para que él la elija y se haga cargo de ella; además, le enseña 
cómo hacer tal cosa. Del mismo modo, el Padre habría elegido a su 
Hijo para que se hiciera cargo de los males que aquejaban a la sus-
tancia humana.

Ahora bien, Cristo, un hombre ciertamente anormal, quizás haya 
sido suficiente para redimir, por su propia muerte, los pecados del 

135	 “Variando un poco la máxima de Perón, habría que decir que la única realidad es 
el Pueblo. Ciertamente vivimos en el Pueblo, «adentro suyo». No es alguien a quien 
concientizamos desde afuera, o a quien invitamos a emanciparse. Más aún, sería 
impreciso decir que el Pueblo transforma la realidad: uno y otra son lo mismo, así 
que sólo cabría hablar de una «autotransformación» –como la que hace una persona 
cuando decide volverse militante” (Selci, Damián, “Lectura militante del concepto 
de unidad política”, en Revista Planta (blog), entrada del jueves 2 de enero de 2020. 
Consultado el 20/05/2020. Disponible en http://plantarevista.blogspot.com/2020/01/
lectura-militante-del-concepto-de.html. Publicado originalmente en El Ojo Mocho, n° 
8, primavera/verano 2019/2020).

136	 Selci, Damián, Teoría de la militancia, op. cit., p. 137.

137	 Ibíd., pp. 137-138.

mundo. En cambio, está claro que un solo Cuadro no es suficiente 
para hacerse cargo eficazmente de los males del pueblo. Por eso, dice 
Selci, hay que ganar, y ganar sería tener cientos y cientos de Cuadros 
políticos; utópicamente, ganar sería tener un pueblo militante que 
sea absolutamente responsable y, por eso mismo, absolutamente li-
bre. Allí ya no habría demanda, porque ya no habría otro al cual 
echarle la culpa; allí ya no habría representación política, porque 
todos tendrían en sí mismos la organización y todos participarían 
en política.138 El Cuadro se caracteriza por observar con fidelidad 
lo que indica la organización: “el Cuadro ahora «es» su lugar en la 
orgánica, «hace» lo que dice la lógica y «dice» lo que le bajan como 
la línea”.139 La orgánica hace referencia a la distribución de respon-
sabilidades en la organización; la lógica remite al modo general en 
que la organización aborda las cuestiones que se le presentan; la 
línea marca lo que se puede hacer y decir públicamente. Llama la 
atención la semejanza entre estas tres propiedades de la organiza-
ción y las tres “marcas de la mediación estatal” que presenta Ama-
dor en su contribución a El fantasma en la máquina. Amador señala 
que la mediación estatal es autoritativa (es decir, la institución par-
ticular o, para ser más extremos, el agente estatal particular recibe 
la autoridad de la voluntad soberana públicamente reconocida: esto 
correspondería a la orgánica de Selci, según la cual el Cuadro es lo 

138	 Las ganas de participar en algo (lo que sea) son efectivamente un rasgo de la 
contemporaneidad. Ya no estamos “en la era de los electorados apáticos de las décadas de 
los 80 y 90” (Selci, Damián, “¿Qué pensar? La estructura política actual y sus desafíos”, 
en Revista Planta (blog), entrada del miércoles 30 de octubre de 2019. Consultado el 
20/05/2020. Disponible en http://plantarevista.blogspot.com/2019/10/que-pensar-la-
estructura-politica.html). Si el estatalismo y la representación política remiten a una 
estética moderna, apegada a la forma, la ansiedad por participar se remonta a una 
estética nacida con las vanguardias históricas del siglo XX y radicalizada después de 
la Segunda Guerra. Schwarzböck comenta: “El índice de participación es interpretado, 
en cualquier actividad humana contemporánea, como el indicio de que lo que se hace 
está bien hecho, incluso cuando la reacción sea adversa; de lo contrario, nadie habría 
reaccionado” (Schwarzböck, Silvia, Los monstruos más fríos, op. cit., p. 354). El nexo 
con la actividad política es inmediato, si al leer las siguientes líneas de Los monstruos 
más fríos recordamos las reflexiones de Los espantos sobre lo útil para los poderosos 
pero ya no para el pueblo: “Cuando todos podrían hacer arte, pero no todos los hacen, 
la diferencia entre artistas y público resulta, con cierta obviedad, una ficción útil 
para los artistas, no para el público. Quien la sostiene en su nombre, con un fino 
espíritu corporativo, es el sistema institucional del arte. Por eso no es fácil, para el 
arte contemporáneo, salir fuera de sí. [...] La dificultad del arte contemporáneo para 
salir fuera de sí es la misma de la política para trascender la burocracia [...]” (ibíd., p. 
356). La mera posibilidad de la participación corroe la eficacia de las instituciones no 
participativas.

139	 Selci, Damián, Teoría de la militancia, op. cit, p. 139.

http://plantarevista.blogspot.com/2020/01/lectura-militante-del-concepto-de.html
http://plantarevista.blogspot.com/2020/01/lectura-militante-del-concepto-de.html
http://plantarevista.blogspot.com/2019/10/que-pensar-la-estructura-politica.html
http://plantarevista.blogspot.com/2019/10/que-pensar-la-estructura-politica.html


58 59

Ideas12, revista de filosofía moderna y contemporánea	 #12 NOVIEMBRE DE 2020 - ABRIL DE 2021 UN CÍRCULO EN LA FILOSOFÍA POLÍTICA ARGENTINA RECIENTE	 FEDERICO VICUM 

58 59

que es en virtud de su lugar en la estructura de responsabilidades), 
orgánica (esto es, la mediación estatal no depende del capricho del 
burócrata, sino que se ajusta al parámetro dado por la institución: 
esto correspondería a la línea de Selci, que indica qué se puede hacer 
y qué se puede decir como militantes de una organización) y a largo 
plazo (ya que la mediación estatal se piensa “como la continuidad 
de un proyecto nacional”: esto correspondería a la lógica de Selci, el 
criterio general con que una organización trata los problemas polí-
ticos).140 Si la mediación estatal y la conducta del Cuadro tienen tanto 
en común, sería de esperar que el militante, tal como lo concibe Sel-
ci, tuviese, una vez trasplantado al Estado, la subjetividad adecuada 
para la tarea que allí debe desarrollarse. Es más: en la organización, 
como ya mencionamos, la palabra de uno es la palabra de todos, y 
la acción de uno es la acción de todos: nada más propio de la repre-
sentación política estatal de la que debe ser agente la subjetividad 
burocrática. Sin embargo, Selci repudia la representación política y 
considera que la militancia es “el infinito derecho a asumir la res-
ponsabilidad sobre la realidad, de manera colectiva y organizada, 
con, sin o contra el Estado (que es un instrumento o una relación, 
pero en todo caso, no un sujeto)”.141 Es necesario ofrecer al menos 
una explicación hipotética para esta sorprendente conclusión. 

El Cuadro ya no tiene nada fuera de sí. Es una figura de la con-
ciencia sin contraparte cualunque. El pueblo tiene enfrente a la oli-
garquía; el politizado tiene enfrente al cualunque; el ego tiene en-
frente a la organización; el Cuadro ya interiorizó todo y no hay nada 
que se le aparezca como externo o como irreductible a su libertad. 
Como no hay nada fuera del Cuadro, el Cuadro es en sí mismo una 
figura no representativa. La organización habla y actúa en nombre 
de todos sus Cuadros, y un Cuadro habla y actúa en nombre de toda 
la organización, pero nada de esto debe entenderse como un accio-
nar representativo. Para representar políticamente, al fin y al cabo 
es necesario (como, según vimos, sugiere Dotti) sustancializar a los 
actores políticos, en lugar de subjetivizarlos. Selci, con absoluto ri-
gor antirrepresentativo, les quita a todas las figuras de su teoría de 
la militancia la “apariencia de sustancialidad”. Sin dudas, la dife-

140	 Para las marcas de la mediación estatal según Amador, cf. Amador, Esteban, “Marionetas 
y actores”, op. cit., pp. 74-80.

141	 Selci, Damián, Teoría de la militancia, op. cit., p. 187.

rencia entre la sustancia y el sujeto que estamos proponiendo pare-
ce algo esquemática, sobre todo si tenemos en cuenta que Hegel, un 
referente tanto para el pensamiento estatalista como para el pensa-
miento revolucionario, contribuye a superar esa distinción. Habría 
que decir, entonces, que el pensamiento estatalista supone una tras-
cendencia irreductible, una trascendencia que puede ser mediada 
pero no absorbida en la inmanencia (a una conclusión semejante 
llegamos en la primera sección de este trabajo). La trascendencia 
estatalista funda el orden y lo justifica: el cuerpo de Cristo paulino 
sostiene en sus funciones particulares (como campesinos, doctores, 
atletas, etc.) a todos sus miembros. En otras palabras, los sustan-
cializa. El cuerpo de Cristo en que piensa Selci, en cambio, va por 
otro lado (que tampoco carece de sustento bíblico): cuando irrumpe 
la Conducción, la vida individual del militante (como obrera, cien-
tífica, vago, músico, hija, hijo, etc.) se suspende. El militante tiene 
que sacrificar su vida cualunque en favor del llamado del Amo. Si 
recordamos los términos en que Schwarzböck concibe la entrada de 
la militancia en el orden político post 2003, obtenemos una buena 
imagen de lo dicho: la militancia ingresa como militancia “nueva” 
en la democracia que está comenzando de cero en lugar de simple-
mente retornar. 

Las referencias a la trascendencia y a la sustancia no son fáciles 
de aceptar y, más que ayudar en la tarea del pensamiento, parecen 
entorpecerla. En lugar de comparar directamente la representación 
con la participación, quizás sea mejor comparar la participación es-
tatalista con la participación tal como la piensa Selci. Un caso típico 
de filósofo del Estado y, a la vez, crítico de la representación política 
y defensor de la participación, es Jean-Jacques Rousseau. No repon-
dremos aquí sus ideas, que damos por ampliamente conocidas. Nos 
interesa ver, por el contrario, cómo lee un intérprete estatalista, en 
este caso Dotti, la participación rousseauniana, pensada como fac-
tor configurador de la unidad estatal. La presencia del pueblo en la 
asamblea soberana tiene una lógica que supone, como condición de 
la participación, la representación:

cada miembro del poder soberano allí presente actuaría políti-
camente sólo porque ha operado una mediación consigo mismo, 
porque se ha –por así decir– desdoblado y se está representando 
a sí mismo; más claramente: ser ciudadano-actor de la sobera-
nía en una democracia directa significa que, en el Legislativo, 
se está representando a sí mismo como él es, en el espacio socie-



60 61

Ideas12, revista de filosofía moderna y contemporánea	 #12 NOVIEMBRE DE 2020 - ABRIL DE 2021 UN CÍRCULO EN LA FILOSOFÍA POLÍTICA ARGENTINA RECIENTE	 FEDERICO VICUM 

tal y familiar, pero no inmediatamente político. Politizarse, en 
términos de estatalidad, es ser y no ser simultáneamente (ser en 
la medida en que no se es, sino que se representa a lo que se es); 
un juego reflexivo que, si queremos respetar la “alienación total” 
rousseauniana, tiene que tener a ambos polos –homme y cito-
yen– como actividad de reflejar y resultado de la misma: el re-
presentante es el reflejo del ser humano representado y vicever-
sa, porque el pasaje de lo personal y societal a lo público estatal 
no ofrece ninguna dificultad, ninguna traba nacida del egoísmo 
o de pretensiones despóticas: la aliénation totale ha remediado 
estas distorsiones.142

Politizarse –participar– estatalmente es representar en el cuerpo 
soberano lo que se es fuera del cuerpo soberano; al mismo tiem-
po, ser un homme en la sociedad civil supone la participación en 
el cuerpo soberano. En cambio, la participación no estatal que pro-
pone Selci no sigue ese tipo de lógica. De hecho, según su opinión, 
Rousseau no es más que un abogado de la sustancialidad inocente 
del pueblo.143 Antes de avanzar, aclaremos algo que puede resultar 
banal, pero que si no es aclarado puede llevar a confusiones: de nin-
gún modo se trata aquí de ver si en el País Militante de Selci ya no 
habrá médicos, madres, padres, músicos, abogadas, escritoras, in-
genieros. Lo que hacemos es intentar comprender por qué la teoría 
de la militancia, tal como la entiende Selci, no necesita coronarse en 
una relación concreta con el Estado. Hasta ahora hemos visto con 
cierta claridad un punto: el Cuadro no tiene nada relevante fuera de 
sí. El cualunque, como observamos, no tiene conciencia; nada de su 
mundo importa para el militante. El Cuadro, entonces, no tiene nada 
“por debajo” de sí: la sociedad civil no es nada en comparación con 
la vida militante; el juego reflexivo que el estatalista Dotti encuen-
tra en la participación rousseauniana no tiene lugar en la militancia 
aestatal de Selci. Pero, ¿acaso no tiene el Cuadro algo “por arriba” 
de sí? ¿No necesitó de la exterioridad cristológica de la Conducción 
para salir de la demanda? 

142	 Dotti, Jorge, “La representación teológico-política en Carl Schmitt”, en Avatares 
filosóficos 1, 2014, pp. 27-54, p. 43.

143	 Cf. Selci, Damián, “Lectura militante del concepto de unidad política”, op. cit. En su 
ensayo “La posibilidad del siglo”, Selci considera que es superfluo el concepto de 
“representarse a sí mismo”, que es, sin embargo, la clave de la participación política 
estatal, según vimos en el Rousseau de Dotti. Cf. Selci, Damián, “La posibilidad del siglo”, 
en VV.AA., La posibilidad del siglo. Cinco ensayos para el pensamiento de la militancia, 
Buenos Aires, Pedro Díaz & Gluck Editores, 2020, pp. 6-17, en particular p. 12.

Efectivamente, el Cuadro necesitó de la superioridad de la Conduc-
ción para salir definitivamente del plano de la demanda. Pero –cita-
mos arriba– “ya con un pie en la entrada de la organización, la conduc-
ción resulta ser simplemente el piso superior de un sofisticado edificio 
político”. El Cuadro, cuando interioriza la organización, interioriza 
la Conducción. Organización y Ego están en identidad especulativa. 
La Conducción aparece como algo externo sólo y momentáneamente 
para la conciencia militante, pero su verdad es aparecer como un mero 
“piso superior” de un edificio que tiene que estar adentro del Ego. La 
arquitectura del pensamiento estatalista es la de la catedral gótica, que 
se eleva hacia el cielo con la certeza de que la realidad a la que da for-
ma visible está irremediablemente más allá de sus empinadas torres; 
la del pensamiento militante es la de una unidad básica sin terraza. En 
otras palabras: para el verticalismo estatal, el verticalismo de la mi-
litancia es parte del horizontalismo de la sociedad civil, que debe ser 
rearticulado en una unidad vertical mayor.144 Si el pensamiento esta-
talista requiere algún tipo de trascendencia (por más difícil de pensar 
que resulte su conceptualización secularizada), el pensamiento mili-
tante se despliega en pura inmanencia.

Contra todos los pronósticos, la inmanencia militante no es más 
fácil de conceptualizar que la trascendencia del estatalismo. El ne-
cesario momento de la Conducción se vuelve –al no poder ser real-
mente trascendente ni totalmente inmanente– un auténtico golpe 
de suerte. Como dice Selci, su teoría quiere poner al lector “entre la 
espada y la pared”, es decir, quiere forzarlo a militar, “[p]ero este 
forzamiento [...] está hecho desde la amistad; es una exhortación 
conceptual que será eficiente si cada uno, y en cada caso, encuentra 
una Conducción a quien imitar –ya que sólo nos liberamos con el 
cuerpo, y por imitación”.145 La lógica implacable de la conciencia mi-
litante empieza con un encuentro fortuito entre la Conducción y el 

144	 Para la concepción militante del verticalismo, cf. Kesselman, Violeta, “Verticalismo”, 
en VV. AA., La posibilidad del siglo, op. cit., pp. 18-26. Allí leemos: “La organización 
vertical se sostiene sobre dos pivotes: la confianza en la conducción y la confianza en 
lxs compañerxs (por el mero hecho de serlo)” (ibíd., p. 21). Exactamente los mismos 
pilares, mucho más fuertes y exigentes, encontramos en el verticalismo estatal de 
Hobbes. La confianza en “lxs compañerxs” no es sino otra manera de expresar lo que 
ordena la famosa segunda ley de naturaleza en el capítulo XIV del Leviatán; pero esa 
confianza horizontalista sólo es posible por la confianza en el representante soberano, 
por la “confianza y fe puestas en aquel que habla” (Hobbes, Thomas, Leviatán, op. cit. p. 
314; la cita corresponde al capítulo XXXII).

145	 Selci, Damián, Teoría de la militancia, op. cit., p. 188.



62 63

Ideas12, revista de filosofía moderna y contemporánea	 #12 NOVIEMBRE DE 2020 - ABRIL DE 2021 UN CÍRCULO EN LA FILOSOFÍA POLÍTICA ARGENTINA RECIENTE	 FEDERICO VICUM 

62 63

politizado. No puede ser de otra manera: una teoría de la militancia 
no es más que una teoría de la particularidad, y la particularidad es 
irreductible a la teoría. Las Conducciones fundan particularidades 
dentro de una unidad política mayor.

¿Qué quiere decir, entonces, que el pueblo tenga el poder? ¿Aca-
so quiere decir que ha de tener el poder una determinada orga-
nización militante, la que verdaderamente exprese el querer del 
pueblo? Es posible. Como escribió Schmitt, “[a]ún no ha sido solu-
cionada la antiquísima dialéctica de la teoría de la voluntad del 
pueblo: la minoría puede estar en posesión de la voluntad verda-
dera del pueblo y, además, el pueblo puede ser engañado [...]”.146 
No sólo una minoría puede ser la que verdaderamente porte la 
voluntad popular, sino que, como expresa Selci, “lo que el Pueblo 
quiere (en ocasiones) puede ser lo peor [...]”.147 Pero esto nos lleva 
derecho y sin concesiones al plano de la representación política: la 
minoría verdadera, la que no engaña al pueblo, en verdad repre-
senta a todo el pueblo; es algo momentáneo, por supuesto, y pru-
dencial, hasta que todos sean educados en lo que verdaderamente 
quieren. Si bien la novela Canción de la desconfianza parece tener 
ecos de una dictadura pedagógica, no encontramos esa dirección 
en los escritos políticos de Selci.148 El pueblo, para nuestro autor, 
no es infantil o inmaduro, de modo que su sometimiento a la van-
guardia iluminada sea inevitable. El pueblo es ya y siempre el res-
ponsable máximo –el sujeto– de lo que le sucede. A veces no se da 
cuenta de que lo es, pero lo es. 

Pongamos un ejemplo: el triunfo electoral de la fórmula presiden-
cial Fernández-Fernández en 2019. Después de años de desencuen-
tros, la dirigencia peronista se unió en un único frente y su victoria 
terminó siendo arrasadora. Selci, fiel a su principio de que es el pue-
blo el sujeto político último, explica que esa unidad dirigencial fue 
posible porque antes hubo unidad popular:

146	 Schmitt, Carl, Sobre el parlamentarismo, trad. Thies Nelson y Rosa Grueso, estudio 
preliminar de Manuel Aragón, Madrid, Tecnos, 1990, pp. 34-35.

147	 Selci, Damián, Teoría de la militancia, op. cit., p. 52.

148	 De hecho, rechaza explícitamente ese tipo de representación vanguardista, aunque 
es enigmática la razón por la cual, entonces, sería mejor militar en una organización 
antes que en otra. Cf. Selci, Damián, “La posibilidad del siglo”, en VV.AA., La posibilidad 
del siglo, op. cit., p. 11.

si la dirigencia estaba dividida por egos estúpidos, por sober-
bia, por incapacidad de reconocer objetivos comunes... todo esto 
debe predicarse también del Pueblo. La unidad política fue pri-
mero una unidad popular, pero no porque el Pueblo haya sido 
por fin escuchado por una dirigencia comúnmente alienada, 
sino porque el Pueblo estaba en sí dividido (o para decirlo con 
el término usual: “agrietado”) y se puso a practicar la unidad 
como método de supervivencia. Si nos parece que los dirigen-
tes peronistas invertían demasiado tiempo en pelearse entre sí, 
todo lo que debemos hacer es complementar esta mirada con su 
reverso o fundamento: era el Pueblo el que invertía demasiada 
energía en el “narcisismo de las pequeñas diferencias” –el que 
pagaba Ganancias y creía que “mantenía vagos”, la que critica-
ba a los planeros, el que se enojaba con un piquete, el que creía 
que su progreso se debía únicamente a su esfuerzo y su penuria 
únicamente a los políticos, la que odiaba a Cristina por su tono 
de voz... Hay que reconocer, sin que ello nos conduzca a un pesi-
mismo antropológico demasiado férreo, que el Pueblo también 
puede ser una auténtica “feria de vanidades” y que los engrei-
mientos de la dirigencia palidecen ante la radiante arrogancia 
popular. ¿Hay algo más egocéntrico que el discurso del progreso 
personal con independencia de la situación nacional? ¿Hay algo 
más soberbio que despreciar a la vecina que cobra la Asigna-
ción? ¿Hay algo más “ombliguista” y “sectario” que la queja por 
no poder comprar dólares?149

La unidad popular que está en el origen de la victoria de Fernán-
dez-Fernández es precaria (quizás no se deba más que a cuestiones 
de supervivencia, y en los fríos números es la unidad del 48%) pero, 
sea como fuere, tuvo lugar. Tuvo lugar porque los que podían produ-
cirla abandonaron su cualunquismo: la compra de dólares, el resen-
timiento hacia quienes necesitan ayuda estatal, la idea del self-made 
man, etc. De este caso particular, tal como lo interpreta Selci, cree-
mos poder desprender dos conclusiones: por un lado, la unidad del 
pueblo es necesaria para producir u obtener algún tipo de resultado 
político. Decimos que es necesaria no en sentido empírico –el 48% de 
los votos–, sino necesaria conceptualmente: si el pueblo no es uno, 
es imposible entenderlo como sujeto responsable, incluso como res-
ponsable de su cualunquismo. Sin el pueblo como unidad, la victoria 
de Fernández-Fernández es una casualidad numérica, no un fruto 
de la acción popular, como quiere Selci que sea. Es decir (y acá toma 

149	 Selci, Damián, “Lectura militante del concepto de unidad política”, op. cit.



64 65

Ideas12, revista de filosofía moderna y contemporánea	 #12 NOVIEMBRE DE 2020 - ABRIL DE 2021 UN CÍRCULO EN LA FILOSOFÍA POLÍTICA ARGENTINA RECIENTE	 FEDERICO VICUM 

64 65

forma el círculo que queremos dejar planteado): es necesario pensar 
la unidad política universal, la unidad mayor que la unidad de la 
organización particular militante. Y para pensar la unidad política 
universal no hay más que el Estado. Así como Selci dice saber que el 
populismo quizás no sea la mejor opción teórica, pero que es lo que 
hay, así también el Estado argentino quizás no sea el mejor Estado 
posible, pero es el único referente universal legítimo que tenemos. 
De hecho, sabemos que el pueblo es una unidad recién cuando de-
cide estatalmente; cuando lo mirábamos bajo la óptica militante, lo 
veíamos dividido por motivos cualunques. En otras palabras, sabe-
mos que el pueblo es una unidad cuando leemos su participación 
política a través de la elección de sus representantes.

Por otro lado, del pasaje recién citado obtenemos otra conclusión 
relativa a la filosofía de Selci: el cualunque es, al igual que el poli-
tizado, un “objeto a”, un obstáculo interno al pueblo que impide su 
identidad. Cuando el cualunque afloja su cualunquismo, el pueblo 
muestra su unidad, así como cuando el pueblo es un pueblo de mi-
litantes también es una unidad y el militante pierde su carácter de 
objeto inasimilable. Esta conclusión (a saber, que tanto el politizado 
como el cualunque son, como citamos arriba, “la inherencia abso-
luta del obstáculo externo que le impide al Pueblo lograr la identi-
dad consigo mismo”) era esperable: el politizado y el cualunque son 
identidades móviles, que se constituyen recíprocamente. La “cien-
cia de la experiencia de la militancia” sigue los pasos de la concien-
cia politizada, para la cual el cualunque sirve de contrafigura; pero 
no hay una sustancia en el politizado que lo distinga realmente del 
cualunque. La militancia es particularidad, y cualquier particula-
ridad puede militarse con convicción. Puede haber grandes Cuadros 
de causas que nos resulten espantosas o cualunques. El cualunque 
es cualunque solamente a los ojos de un politizado rival, al igual que 
este politizado es un cualunque para aquel primer cualunque. En 
ninguno de los dos lados puede faltar, entonces, conciencia. Un mili-
tante que considera que en el cualunque o, llegado el caso, en el mi-
litante de otra organización, no hay conciencia, no puede pasar a la 
unidad estatal (podríamos decir incluso que no puede hacerlo des-
de el momento en que llama “cualunques” a sus conciudadanos). El 
triunfo de otra organización militante sólo puede entenderlo como 
la preeminencia del cualunquismo inconsciente. Ante el abruma-
dor cualunquismo, el militante redobla la apuesta y milita más. In-

cluso cuando su organización gana las elecciones, el militante tiene 
que militar más y mejor, porque tiene que ampliar y perfeccionar la 
participación política. Siguiendo con nuestro ejemplo local, si bien 
el triunfo de Fernández-Fernández fue posible porque antes de la 
unidad dirigencial hubo unidad popular, Selci recomienda profun-
dizar el trabajo militante para confirmar ese logro popular: 

si la gente ya no escucha a los medios, ¿a quién sí escucha? La 
respuesta es sencilla: se escucha por fin a sí misma, es decir, se 
re-úne –y para reunirse se organiza, y para organizarse ha de 
volverse, en un sentido amplio de la palabra, militante. Acá to-
camos el nervio de nuestra argumentación: a través de la orga-
nización militante, que garantiza la re-unión, el Pueblo se vuel-
ve su propio “medio de comunicación de masas” y simplemente 
desplaza del espectro a la ideología neoliberal.150 

Este párrafo está en línea con el disparador empírico de Teoría 
de la militancia que señalábamos al comienzo de esta sección. Si el 
pueblo milita organizadamente, el neoliberalismo de a poco desapa-
recerá. Pero ¿acaso el neoliberalismo no puede militar organizada-
mente? Por supuesto que puede; ya sabemos que la militancia, antes 
que una ideología concreta, es una “posición ante la objetividad”. 
No es imposible que haya quienes quieran responsabilizarse por la 
realidad desde una perspectiva neoliberal (o comunista, o fascista, 
o conservadora, etc.). Además, también sabemos que el pueblo pue-
de querer lo peor, por lo cual podría llegar a militar las causas más 
insensatas. Selci advierte, en relación con lo que venimos diciendo, 
algo muy importante: la derrota electoral del gobierno macrista no 
significó el repliegue de sus fuerzas, sino la conversión de sus segui-
dores en militantes. El macrismo empezó a militar: “Arribamos a 
una conclusión parcial: tenemos un adversario inteligente, que nos 
imita en todo aquello que le parece útil, aunque para eso deba sacri-
ficar algunas vacas sagradas republicanas o incluso apolíticas”.151 
La intensificación de las militancias particulares puede tener gran-
des resultados en lo que hace a la participación política, pero es evi-
dente que nunca podrán ganar todas las militancias a la vez. Pese 

150	 Ibídem.

151	 Selci, Damián, “¿Qué pensar? La estructura política actual y sus desafíos”, en Revista 
Planta (blog), entrada del miércoles 30 de octubre de 2019. Consultado el 20/05/2020. 
Disponible en http://plantarevista.blogspot.com/2019/10/que-pensar-la-estructura-
politica.html.

http://plantarevista.blogspot.com/2019/10/que-pensar-la-estructura-politica.html
http://plantarevista.blogspot.com/2019/10/que-pensar-la-estructura-politica.html


66 67

Ideas12, revista de filosofía moderna y contemporánea	 #12 NOVIEMBRE DE 2020 - ABRIL DE 2021 UN CÍRCULO EN LA FILOSOFÍA POLÍTICA ARGENTINA RECIENTE	 FEDERICO VICUM 

66 67

a esto, si nuestra argumentación fue correcta, un militante del tipo 
que pregona Selci no reconoce la racionalidad (la conciencia) de 
otras militancias (de hecho, piensa a la militancia macrista como 
imitación –pura actividad corporal– de la kirchnerista). De allí que, 
cuando el Estado ya no pueda ser un instrumento de su militancia, 
se convenza de que tiene el infinito derecho de actuar contra el Esta-
do: en éste ya no habrá sujetos responsables, sino “una densa masa 
de infantilismo y sordidez”.152 La exhortación a militar organizada-
mente en política que se desprende de Teoría de la militancia –ex-
hortación implacable, que realmente logra poner entre la espada y 
la pared al lector– puede derivar en cualquier militancia. La visión 
optimista de Selci sólo se justifica si se da por sentado que todos 
vamos a militar del lado de los buenos, de los que quieren la eman-
cipación. Pero ¿quién no milita del lado de los buenos o a favor de 
la emancipación? Todos los involucrados en política, por hipótesis, 
quieren el bien; si además de querer el bien coincidieran en el modo 
particular de realizarlo (es decir, en cómo hay que gobernar), ya no 
habría conflicto político, y por lo tanto el fin del conflicto político ya 
no sería el resultado de la victoria militante, sino todo lo contrario: 
la condición inicial de la lucha, la garantía previa de la bondad de 
nuestras convicciones. Esta lucha justificada de antemano apunta-
ría únicamente contra seres huecos, contra aquellos que, por algún 
motivo cualunque, no quieren el bien y son, por lo tanto, apolíticos 
por naturaleza; en fin, contra los que no tienen conciencia. Lo que 
pierde el pensamiento político al buenificarse como pensamiento 
militante es la posibilidad de pensar lo que piensa el adversario, 
que pasa a ser alguien que no piensa.153 Cabe agregar: ese pensa-

152	 Selci, Damián, Teoría de la militancia, op. cit., p. 124. Para un estudio de la tensión entre 
la institución estatal y las actuales tendencias políticas argentinas, cf. Dotti, Jorge, 
“Incursus teológico-político”, en Las vetas del texto, segunda edición ampliada, Buenos 
Aires, Las cuarenta, 2009, pp. 275-300.

153	 El Colectivo de Filosofía, Psicoanálisis y Política “El Loco Rodríguez” se pregunta: “Por 
otro lado, tampoco debemos mentirnos. El macrismo no sólo expresa una sensibilidad 
derechizada en sus facetas más feroces, sino también en sus elementos más inofensivos. 
Captura un pliegue de anhelos, demandas, aspiraciones que no son rechazables, 
ni condenables per se desde una agenda política de izquierda: inseguridad, calidad 
institucional, ruptura con las herencias, lucha contra el narcotráfico y “contra las 
mafias”, inflación, renovación tecnológica, deseo de orden, «que las cosas funcionen», 
etc. ¿Por qué no contamos con una política que logre hacerse cargo de estos problemas 
y disputar sus imágenes, sus sentidos, sus resonancias sensibles? ¿Todo deseo de orden 
es a priori de «derecha»? ¿Y si lo es, es rechazable desde una aspiración emancipatoria?” 
(El Loco Rodríguez / Ignacio Rodríguez, “Intemperie: que no vuelvan más”. Consultado 
el 20/05/2020. Disponible en https://medium.com/@ellocorodriguez/intemperie-que-

miento buenificado pierde la posibilidad de definir y saber exac-
tamente qué es lo que él mismo quiere, dado que ya no tiene nada 
contra lo cual configurarse, y gana la tentación de regodearse en esa 
falta de definición, amparada en la certeza de que de un lado están 
los buenos y del otro una “densa masa de infantilismo y sordidez”.154 

No se puede pasar por alto el hecho de que Selci reconoce la di-
ficultad que enfrenta a la hora de determinar concretamente qué 
quiere defender en tanto militante. En la medida en que pretende 
ser una superación del populismo, su teoría busca dejar atrás lo que 
éste enmascara, a saber, “la triste evidencia de que carecemos de 
programa”.155 Pero ante el “hecho indiscutible” de la victoria del 
capitalismo, al pensamiento militante no le queda más opción que 
abandonar los hechos a fin de imaginar otra teoría que proponga 
algo mejor que el capitalismo: “Demos un salto de fe y propongamos: 
de existir [esa teoría], ella sería la teoría de la militancia”.156 Si la 
filosofía estatalista supone el temor de Dios como condición prácti-
ca (no empírica), la filosofía militante pide un salto de fe hacia una 
teoría (lo que ya en su propia formulación es un pedido paradójico). 

no-vuelvan-m%C3%A1s-938a9027672c). En relación con los temas abordados en este 
trabajo, cf. también El Loco Rodríguez / Ignacio Rodríguez, “¿Qué significa poner el 
cuerpo? (o el problema de la herencia guevarista)”. Consultado el 20/05/2020. Disponible 
en https://medium.com/@ellocorodriguez/qu%C3%A9-significa-poner-el-cuerpo-o-el-
problema-de-la-herencia-guevarista-b8269089420d.

154	 La necesidad de suponer que ya estamos del lado de los buenos puede leerse en el 
comienzo del primer capítulo de Teoría de la militancia: “Si existiera un termómetro 
para la filosofía política, éste debiera medir su utilidad para las luchas populares” 
(Selci, Damián, Teoría de la militancia, op. cit., p. 21). Pero para poder medir esa utilidad 
ya tenemos que saber cuáles son las verdaderas luchas populares (las que preocupan 
a los politizados y no a los cualunques). De ese modo, para la teoría de la militancia el 
pueblo ya es de antemano una unidad clara y distinta, incluso antes de que pueda ser 
“representado” –aunque no es exactamente la palabra– por la verdadera organización 
militante. No cabe ahondar aquí en la distancia enorme que separa a esta concepción 
de la política de aquella que sostiene el estatalismo hobbesiano de Hydra, para la cual 
recién puede haber pueblo cuando hay Estado sive representación, y en este caso la 
palabra “representación” sí es exacta. Por otro lado, la dificultad de definir qué es lo 
que se quiere, puede provenir del hecho de que, en Teoría de la militancia, el populismo 
es insuficiente y, a la vez, el materialismo de Žižek todavía no tiene “un libro que diga 
lo que hay que hacer, cómo pelear, por dónde, por qué, etc.” (ibíd., p. 42). La teoría de la 
militancia nos explica cómo pelear (con organización y disciplina), pero no para qué. 
El estatalismo, en cambio, no tiene este problema, ya que, en su lógica, los conflictos 
sociales tienen que ser resueltos a fin de que el Estado, la unidad superior a las divisiones, 
siga existiendo. Por supuesto, no cabe olvidar la advertencia de Schwarzböck sobre 
el hecho de que esa voluntad de existencia estatal también puede ser una ficción útil 
solamente para los poderosos.

155	 Selci, Damián, “La posibilidad del siglo”, op. cit., p. 7.

156	 Ibíd., p. 10.

https://medium.com/@ellocorodriguez/intemperie-que-no-vuelvan-m%C3%A1s-938a9027672c
https://medium.com/@ellocorodriguez/intemperie-que-no-vuelvan-m%C3%A1s-938a9027672c
https://medium.com/@ellocorodriguez/qu%C3%A9-significa-poner-el-cuerpo-o-el-problema-de-la-herencia-guevarista-b8269089420d
https://medium.com/@ellocorodriguez/qu%C3%A9-significa-poner-el-cuerpo-o-el-problema-de-la-herencia-guevarista-b8269089420d


68 69

Ideas12, revista de filosofía moderna y contemporánea	 #12 NOVIEMBRE DE 2020 - ABRIL DE 2021 UN CÍRCULO EN LA FILOSOFÍA POLÍTICA ARGENTINA RECIENTE	 FEDERICO VICUM 

68 69

Parece correcto decir, entonces, que cuando las instituciones mo-
dernas ya no pueden presuponer en sus miembros la fe cristiana, 
cualquier cosa puede ocupar el lugar de esa fe.157 Ese cualquier-co-
sismo se traduce, en la teoría de la militancia, en la postulación de 
una “vida” políticamente superior, la “vida no individual” del Cua-
dro, que, al carecer de programa, puede caracterizarse sólo negati-
vamente y adquiere de ese modo una amplitud lo suficientemente 
generosa como para acoger en su seno cualquier programa. Se co-
rrobora, extrañamente, lo que Schwarzböck señala con respecto a 
la categoría de vida, a saber, que “[l]a democracia postdictatorial es 
vitalista [...]”,158 y no sería descabellado conjeturar que la apuesta a 
la militancia es una especie de torsión dialéctica sobre esa vida va-
cía y depresiva del capitalismo triunfante: como no tengo nada que 
hacer, me pongo a militar, es decir, a hacer “todo”. Fe en Dios o fe en 
la teoría, y organicismo estatal o vida aún sin programa: así como lo 
vimos en el caso de las semejanzas entre la mediación estatal y las 
propiedades de la organización, así también vemos ahora que cuan-
to más se parecen el pensamiento estatalista y el militante, más se 
diferencian. Avancemos un poco más hacia la comprensión de esta 
paradoja, resumiendo antes algunas de las conclusiones obtenidas.

Para explicar un fenómeno político usual, como lo es el resultado 
de las elecciones, la lectura militante tiene que presuponer aquello 
de lo que quería deshacerse: la unidad del pueblo, que se patentiza 
únicamente por medio del principio político que la teoría de la mi-
litancia rechaza, es decir, la representación. Además, esa unidad es 
pensable, para la lectura militante, sólo si ubica al cualunque en 
el mismo rango que al politizado, el rango de objetos inasimilables 

157	 No casualmente un autor que forma parte del catálogo de Hydra ha propuesto este tipo 
de interpretación de la modernidad en algunas de sus obras más reconocidas. Se trata 
de Eric Voegelin, y sus libros editados en Hydra son El asesinato de Dios y otros escritos 
políticos, trad. Esteban Amador, Buenos Aires, Hydra, 2009, y La guerra y la gracia. 
Escritos sobre Nietzsche, trad. Esteban Amador, Buenos Aires, Hydra, 2014. Otras obras 
en las que se aborda la mencionada interpretación de la modernidad son Las religiones 
políticas (trad. Manuel Abella Martínez y Pedro García Guirao, Madrid, Trotta, 2014) y 
La nueva ciencia de la política (trad. Joaquín Ibarburu, Buenos Aires, Katz, 2006). Por 
último, en relación con los temas abordados en la primera sección de este artículo, no 
cabe obviar que Voegelin ha desarrollado una filosofía de la conciencia como centro 
de la existencia política, en tanto que en la conciencia cobra luz la experiencia de la 
tensión entre la trascendencia y la inmanencia. Cf. Voegelin, Eric, Anamnesis. Zur 
Theorie der Geschichte und Politik, Friburgo / Munich, Karl Alber, 2005, y Voegelin, Eric, 
Order and History. Volume V: In Search of Order, edición e introducción de Ellis Sandoz, 
Columbia / Londres, 1999, donde es clave la discusión con Hegel. 

158	 Schwarzböck, Silvia, Los espantos, op. cit., p. 64.

que encarnan la imposibilidad del todo social. En lugar de radicali-
zar e interiorizar el antagonismo, la teoría de la militancia tiene que 
presuponer una unidad popular que se manifiesta en la exteriori-
dad del sistema representativo; en lugar de presuponer la acción 
militante, el triunfo de un determinado partido presupone la des-
activación espontánea del cualunquismo; en lugar de ser una teoría 
de la victoria o de la “re-unión” del pueblo militante, la teoría de 
la militancia es una teoría del conflicto entre grupos particulares 
que tienden a imitarse a fin de obtener o asegurar el triunfo.159 En 
ese conflicto, la conciencia militante no reconoce fuera de sí a otras 
conciencias, por lo que el Estado se vuelve un mero instrumento al 
servicio de quien ocasionalmente disponga de él.160

159	 Si el macrismo imita a la militancia kirchnerista, el kirchnerismo imita la relación 
de la política con los medios masivos que, según el propio kirchnerismo, caracteriza 
al macrismo y, en general, a la política más desencantada. Esa relación es lo que 
Javier Trímboli llama “la alianza más complicada y más necesaria que produjo el 
kirchnerismo. Para constituirse, a él y a su multitud” (Trímboli, Javier, Sublunar. Entre 
kirchnerismo y revolución, Buenas Aires, Las cuarenta y El río sin orillas, 2017, p. 160). 
Al recordar la manifestación del 9 de diciembre de 2015, Trímboli sugiere que esa 
multitud habría sido inconcebible con Perón, y no sólo porque sea difícil imaginar a 
Perón derrotado en las urnas: “Hubo un momento en que, sin que la presidenta diera 
pie para que en particular ocurriera, se coreó el nombre de un programa de televisión, 
678. Que sepamos entre nosotros nunca había pasado algo igual. La incomodidad va más 
allá de que ese programa [...] nos había hecho más daños que favores [...]; subrayaríamos 
del mismo modo si se hubiera coreado Zamba, Fútbol para todos o Encuentro. Como si 
después del protagonismo recuperado de la política quedara no obstante en evidencia 
la debilidad de su lengua [...] y se revelaran en ese último acto las alianzas que se 
habían tramado para llegar a esa situación, que por lo tanto configuraban también 
a esa multitud” (ibíd., pp. 139-140). La radicalización del populismo que propone Selci 
(que el pueblo se vuelva su propio “medio de comunicación de masas”) afecta también 
a esas alianzas. La novela Planet, de Sergio Bizzio, parece haber cifrado el destino 
espectacular y semicristológico de la política posdictatorial argentina, destino que ni 
siquiera un nuevo comienzo de la democracia podría desmentir. En esa novela, dos 
actores argentinos, Gustavo Denis y Osvaldo Kapor, son secuestrados por los líderes 
de un lejano planeta llamado Planet. Los líderes de ese planeta son los dueños de dos 
canales de televisión y compiten por la audiencia. Luego de algunas vueltas de la trama, 
Gustavo Denis se une a un tercer canal, un canal rebelde que pretende tomar uno de 
los canales poderosos. Denis le pregunta al Comandante Marcos Sábato cuál es el plan 
de ataque. El Comandante responde: “No tengo ningún Plan [...]. Yo invento sobre la 
Marcha. ¿O te pensás que soy un Pelotudo? –Pero allá dijo que lo tenía... [respondió 
Denis]. –Para que el Consejo me apruebe el Presupuesto lo dije. Esos Tipos se olvidan de 
que soy un Salvaje. Les gustaría que los lidere un Ingeniero. Ya vas a ver cómo cambian 
cuando tomemos la Señal y Socialicemos la Producción de los Medios. No van a cambiar 
de Verdad, eso ya lo Sé... Ellos no pueden Cambiar: son Hijos de una Matriz, en Esencia. 
Pero van a adaptarse al Cambio y van a Creer que fue Su Rebeldía la que Triunfó. Para 
Eso lo Hago. No hay nada Peor que un Rebelde Incumplido. Yo voy a regalarles esa 
Ilusión. Para que vivan Felices, en Paz, Satisfechos... para que cada Uno se parezca a un 
Dios...” (Bizzio, Sergio, Planet, Buenos Aires, Sudamericana, 1998, pp. 112-113).

160	 Para no caer en la mala infinitud del conflicto interminable, Selci afirma que se lucha 
para ganar; pero para que ganar sea el resultado definitivo, no parece haber otra opción 
que pensar que finalmente habrá una guerra que termine con todas las guerras. De 



70 71

Ideas12, revista de filosofía moderna y contemporánea	 #12 NOVIEMBRE DE 2020 - ABRIL DE 2021 UN CÍRCULO EN LA FILOSOFÍA POLÍTICA ARGENTINA RECIENTE	 FEDERICO VICUM 

70 71

Todo ocurre como si hubiera una sustancia ante la cual el 
militante no deja de ser inocente. Esa sustancia es el Estado. 
El militante se vuelve responsable ante el pueblo, prolijamente 
desustancializado; también se vuelve responsable ante la fri-
volidad de su ego, al que descubre como verdadera nada; ante 
el Estado, en cambio, retorna a la irresponsabilidad y a la ino-
cencia de quien cree que lo universal está a su servicio. Las 
razones de tal comportamiento pueden hallarse quizás en el 
propio paradigma del militante que propone Selci, es decir, en 
la figura de Cristo. Existe la posibilidad de que Cristo no sea el 
ejemplo de quien se hace responsable de los males del mundo, 
deshaciéndose así de toda inocencia. Bien podría ser que Cris-
to sea el caso ejemplar de la inocencia, incluso de la víctima 
inocente que muere a manos de una comunidad enloquecida. 
René Girard sugiere esta comprensión de la figura de Cristo, 
articulando una lectura “no sacrificial” de la Pasión. La lectura 
sacrificial, en cambio, diría que Jesús muere para satisfacer la 
necesidad de reconciliación de la comunidad, dividida por la ri-
validad mimética. Su muerte es un sacrificio. Toda la violencia 
de la comunidad se descarga en Jesús, que se hace cargo de esa 
violencia y así redime a la humanidad. Jesús sería, para una 
lectura sacrificial, el chivo expiatorio, tal como lo sugiere Selci: 

todos modos, la teoría de la militancia, por ser justamente una teoría de la militancia, 
es una teoría de la particularidad política, tan arraigada en lo particular que se priva 
de cualquier paso a lo universal que exceda a la propia organización. En ese sentido, 
es absolutamente contraria a lógica del totalitarismo que describe Claude Lefort: “Con 
el pretexto de una denegación de la división y del conflicto, el régimen identifica el 
pueblo con el proletariado, éste con el partido, este último con su órgano dirigente, y ese 
órgano con el amo absoluto. Simultáneamente, lleva a cabo su empresa fantasmática 
de unificación y de homogeneización de la sociedad fabricándose constantemente un 
enemigo, un hombre que sobra: el oponente o perturbador, el parásito, el marginal. 
Simultáneamente una vez más, necesita, para la afirmación plena del cuerpo social 
o para garantizar el funcionamiento autónomo de la máquina social, engendrar un 
otro, un gran individuo que encarne lo social en su propio cuerpo. Ese gran ingeniero 
decide todos los movimientos supuestamente racionales [...]” (Lefort, Claude, El pueblo y 
el poder, trad. Víctor Goldstein, Buenos Aires, Prometeo, 2014, p. 43). La filosofía de Selci 
puede articularse cambiando correctamente algunas palabras del pasaje de Lefort. Con 
el pretexto de denegar la unidad y la armonía, su Teoría de la militancia identifica la 
conciencia con el politizado y a éste con la organización. Simultáneamente, lleva a cabo 
su empresa de radicalización del antagonismo fabricándose constantemente un amigo, 
un hombre de esos que faltan: el politizado, el militante, el Cuadro, que, a los ojos del 
cualunque, es un parásito. A la vez, para afirmar que el militante hace imposible la 
totalidad social, necesita engendrar otro personaje, que encarna la supuesta armonía 
de la sociedad. Este otro personaje es el cualunque, que decide no decidir nada, mucho 
menos racionalmente. 

“el chivo expiatorio por excelencia de toda la Humanidad”.161 
Girard explica que esta interpretación de la muerte de Cristo 
es inviable: “Los esfuerzos por explicar el pacto sacrificial no 
llevan sino a absurdos; Dios necesita vengar su honor, jaqueado 
por los pecados de la humanidad, etc. Dios no sólo exige una 
nueva víctima, sino que reclama la víctima más preciada y la 
más querida, su propio hijo”.162 Dios, cansado de los tercos pe-
cados de los hombres y de recibir sacrificios inútiles, convoca a 
su hijo y lo ofrece en sacrificio para saldar de una vez por todas 
esos pecados. Así piensa Selci la relación Padre-Hijo y, por ana-
logía, la relación Conducción-militante. Repitamos un pasaje ya 
citado de Teoría de la militancia: “Cristo sólo pudo hacerse cargo 
porque antes Dios lo había elegido como Su hijo. Homólogamen-
te, el Cuadro político sólo puede alcanzar la responsabilidad 
absoluta si la Conducción, mediante la confianza en el pueblo, 
lo saca del fango y le ofrece un modelo a imitar”.163 La Conduc-
ción, para redimir al pueblo, le pide al militante (y utópicamen-
te a todo el pueblo) que se sacrifique, despojándose de su vida 
cualunque.164 Así, el militante logra “buenificarse”: “el sacrifi-
cio no requiere una justificación del futuro, ya es bueno de por 
sí no vivir como un cualunque o un burgués”.165 Pero aunque 
ya sea bueno de por sí, el esfuerzo promete frutos; en efecto, si 
todos nos sacrificamos, es decir, si todos militamos organiza-

161	 Selci, Damián, Teoría de la militancia, op. cit., p. 144.

162	 Girard, René, Des choses cachées depuis la fondation du monde, París, Bernard Grasset, 
1978, p. 206. 

163	 Selci, Damián, Teoría de la militancia, op. cit., pp. 137-138.

164	 Este llamado de la Conducción al sacrificio bien podría ser entendido como una 
imitación del sacrificio que el macrismo le pidió al pueblo. Según María Esperanza 
Casullo, los dirigentes macristas “exponen casi con fruición la necesidad de que 
amplios sectores de la población sacrifiquen calidad de vida e ingresos en el corto plazo 
para alcanzar una mejoría en el futuro” (Casullo, María Esperanza, ¿Por qué funciona 
el populismo? El discurso que sabe construir explicaciones convincentes de un mundo en 
crisis, Buenos Aires, Siglo XXI Editores, 2019, p. 165).

165	 Selci, Damián, Teoría de la militancia, op. cit., p. 141. Vale destacar que repetidamente 
Selci aclara que “sacrificio” no es la palabra adecuada para expresar la actitud del 
militante, del mismo modo en que “secuestrar” no lo era para describir las intenciones 
del protagonista de la novela Canción de la desconfianza. De todas maneras, el uso del 
término, la idea de que Cristo es un chivo expiatorio e incluso la misma circunstancia 
de tener que aclarar constantemente que no se trata de un sacrificio, atentan contra la 
afirmación de que efectivamente no se trata de un sacrificio. Sin dudas, Selci se resiste 
a esa palabra porque advierte que quien se sacrifica o quien es sacrificado es siempre 
inocente.



72 73

Ideas12, revista de filosofía moderna y contemporánea	 #12 NOVIEMBRE DE 2020 - ABRIL DE 2021 UN CÍRCULO EN LA FILOSOFÍA POLÍTICA ARGENTINA RECIENTE	 FEDERICO VICUM 

72 73

damente, ganamos. Será entonces cuando la militancia podrá 
garantizar la re-unión del pueblo consigo mismo, del mismo 
modo en que el chivo expiatorio, correctamente sacrificado, ga-
rantiza la pacificación de la comunidad. La lectura sacrificial 
del Cuadro-Cristo, más que apuntalar la responsabilidad del 
militante, haría lo mismo que hacen todas las lecturas sacrifi-
ciales de la Pasión: ocultar el rasgo, según Girard, más propio 
de Cristo, y por extensión del Cuadro; ese rasgo no es otro que la 
inocencia absoluta ante las potencias del mundo, o el Estado.166 
Ocurre como si Selci quisiera ofrecer una versión enteramente 

166	 La contraposición entre la teoría de Girard y la de Selci podría continuar sobre todo 
alrededor de dos cuestiones: la imitación de la Conducción por parte del militante 
y la imitación recíproca de los sectores militantes (el hecho de que el macrismo, 
según Selci, haya empezado a imitar a la militancia kirchnerista). Es claro que en 
este último caso estaríamos ante una rivalidad mimética que sólo podría resolverse 
con un chivo expiatorio, es decir, con militantes cada vez más radicalizados (más 
sacrificados). Esta conclusión –si seguimos la interpretación que hace Schwarzböck 
de uno de los Esclarecidos, el octavo y último, de Canción de la desconfianza– podría 
ser la de un Esclarecido, es decir, la conclusión de un enemigo de la verdad popular: 
“Para el Esclarecido –conjetura el lector a partir de este caso– la política podría poner 
en marcha una espiral violenta, que se desarrolla como la asociación libre en una 
comedia de los hermanos Marx: se empieza por un juego de palabras y se termina 
en el caos absoluto” (Schwarzböck, Silvia, “El enemigo del enemigo”, op. cit.). Pero, 
como recuerda Schwarzböck (y como también sabe Selci; cf. Selci, Damián, Teoría de 
la militancia, op. cit., p. 82), el enemigo que elegimos nos constituye; si el enemigo del 
politizado es un cualunque, el politizado también será un cualunque. La teoría de la 
militancia, pese a todo su materialismo dialéctico, no logra superar este principio de 
la ontología posestructuralista, con el cual comienza la fenomenología del militante. 
En verdad, no hace sino llevarlo a su máxima expresión. Posiblemente, el hecho de que 
no haya contrafigura cualunque para el Cuadro no indica que éste haya superado la 
blanda relatividad de las identidades, sino que el Cuadro encarna en todo su rigor la 
infinitud del yo que, en verdad, lleva a su enemigo adentro y sólo lo exterioriza para 
autoponerse un límite externo trivial, fácilmente reinteriorizable (como si desplegara 
fuera de sí lo que en su experiencia interiorizó). El materialismo dialéctico de Teoría 
de la militancia radicaliza, así, la guerra en su “versión postestructuralista”: “En esa 
versión, el enemigo es un enemigo interno, que se exterioriza para que el propio yo 
encuentre un límite objetivo, pero el único límite que encuentra es otro yo: el enemigo 
personal (en lugar de político), el yo como otro” (Schwarzböck, Silvia, “El enemigo del 
enemigo”, op. cit.). Ese enemigo personal –el cualunque– es un yo vacío, sin conciencia. 
El mismo escrito de Schwarzböck recién citado termina con una conclusión que 
creemos válida para Teoría de la militancia: “Hay que construir un mejor enemigo”. 
Para el concepto de “infinitud del yo” en su raíz romántica y en su opaca suerte en 
el cine contemporáneo, cf. Schwarzböck, Silvia, Los monstruos más fríos, op. cit., pp. 
155-169. Allí se argumenta que lo pornográfico (la exploración fílmica de los límites 
del cuerpo) es la “última resistencia a la infinitud del yo”. La descripción minuciosa de 
algunos cuerpos (no sólo humanos) en Canción de la desconfianza podría leerse en esa 
dirección, como la contracara de la conciencia afiebrada de Styrax, tan despierta que 
es capaz de reparar ininterrumpidamente en el brillo azucarado de una medialuna, los 
rieles bajo el peso del tren, el tráfico y la necesidad de comprar un pantalón. En medio 
de ese aluvión de conciencia de objetos ínfimos, Styrax “se siente sin conciencia”, 
como si la menor materialidad significase un límite a su yo infinito. Cf. Selci, Damián, 
Canción de la desconfianza, op. cit., pp. 38-39.

sacrificial de la muerte de Cristo y al mismo tiempo la verdad 
cristiana (la inocencia de Jesús y el hecho de que su muerte no 
es la de un chivo expiatorio) se le metiera por donde menos lo 
esperaba, incluso contra su propia intención teórica. El militan-
te está dispuesto a sacrificarse no por ansias de responsabili-
dad, sino porque quiere seguir siendo una sustancia inocente 
ante otra sustancia posiblemente malvada (el Estado, “instru-
mento” en manos de quien oportunamente lo ocupe).167 Cuando 
el militante imita a Cristo, imita su inocencia, y el militante 
se aferra demasiado a ésta como para identificarse, no con su 
organización, sino con el Estado, pese a que en ambos casos se 
trata de estructuras basadas en la representación; es a la vez 
demasiado “pagano” como para abandonar la “escalada a los 
extremos”168 del conflicto e imitar la vía de la paz “cristiana”, 
que no es otra que la estatal (si seguimos a Schmitt y ya no tan-
to a Girard); y es demasiado arrogante como para reconciliar-
se con sus hermanos sin antes llamarlos “cualunques”, perder 
toda confianza en ellos y derrotarlos definitivamente (ya que 

167	 Bien podría tratarse aquí de una oposición entre dos figuras políticas, el Estado y el 
militante, que pretenden remitir al mismo modelo, el de Cristo en la cruz, ya sea con el fin 
de explicar la mediación entre lo alto y lo bajo, ya sea con el fin de justificar el sacrificio 
de la individualidad (para el caso del Estado como estructura cristológica, cf. Dotti, Jorge, 
“La representación teológico-política en Carl Schmitt”, op. cit., pp. 27-33). La muerte de 
Cristo marca en la Fenomenología del espíritu de Hegel el tránsito de la religión revelada al 
saber absoluto, en el que la comunidad se reencuentra consigo misma; por contra, revivir 
en los individuos el ejemplo de Cristo, tal como se pretende en Teoría de la militancia, es 
igual a negar la racionalidad de la muerte de Cristo, o, en otras palabras, igual a negar 
la racionalidad del Estado hegeliano: en efecto, para Selci la crucifixión debió de ser “el 
error político-metafísico más grande de la historia –y de la Eternidad– del movimiento 
popular” (Selci, Damián, Teoría de la militancia, op. cit., p. 159). Si la muerte de Cristo es 
la representación inmediatamente anterior al giro hacia el saber absoluto, mantener a 
Cristo (crucificado) con vida en el cuerpo de los militantes hace de la siguiente sugerencia 
de Selci una afirmación rigurosamente exacta: el militante, convertido en Cuadro, es una 
“figura estremecedoramente cercana al «saber absoluto» de Hegel” (ibíd., p. 17). Con total 
coherencia, la teoría de Selci destruye la apariencia de la sociedad civil con la verdad del 
sacrificio militante, así como, a la inversa, el Estado hegeliano le da al interés personal su 
fundamento metafísico. Si la lógica cristológica militante –que inevitablemente requiere 
de agrupaciones particulares– se absolutiza, parece condenada a la dispersión social que 
se sigue del accionar del “artista religioso” de Schleiermacher, tal como la interpreta Hegel: 
una multiplicidad de agrupaciones que, cada una bajo la dirección de su respectivo artista-
sacerdote, flotan en el mar de la indiferencia recíproca (agregamos nosotros: indiferencia 
en que anida la posibilidad del conflicto, sobre todo si la indiferencia cobra la forma del 
no reconocimiento de la conciencia en los militantes que llamaríamos “rivales”). Cf. Hegel, 
Georg W. F., Fe y saber, trad. Vicente Serrano, Madrid, Biblioteca Nueva, 2007, pp. 132-133. 

168	 Sobre la “escalada a los extremos”, cf. Girard, René, Clausewitz en los extremos. Política, 
guerra y apocalipsis, trad. Luciano Padilla López, Buenos Aires / Madrid, Katz Editores, 
2010.



74 75

Ideas12, revista de filosofía moderna y contemporánea	 #12 NOVIEMBRE DE 2020 - ABRIL DE 2021 UN CÍRCULO EN LA FILOSOFÍA POLÍTICA ARGENTINA RECIENTE	 FEDERICO VICUM 

74 75

ésa es la contracara de ganar y terminar con el conflicto políti-
co). La Organización, si bien supera al Ego orgulloso del politi-
zado, también lo conserva. El militante tiene todo para pasar a 
la unidad estatal, pero justo en el límite se frena y reafirma su 
vacía particularidad; en otras palabras, cuanto más se percata 
de que entre el cualunque y él mismo no hay diferencias signi-
ficativas, más se esfuerza por postularlas, aunque eso implique 
admitir que hoy por hoy carece de programa de acción. Lo di-
cho –creemos– vale para el militante de izquierda y el de dere-
cha, para el liberal y el peronista (en la medida en que carezcan 
de programa), porque la teoría de la militancia de Selci es ver-
dadera, verdadera en tanto lógica de la lucha entre individuos 
iguales en una comunidad al borde de la disolución y, por eso 
mismo, poco fecunda en programas de acción: cuanto más bus-
camos diferenciarnos, más nos parecemos, y cuando lleguemos 
a ser completamente iguales y podamos decir con razón “yo es 
otro”,169 preferiremos destruirnos antes que amarnos. De allí se 
sigue esa cuota de desprecio con que los libros revisados en este 
artículo miran a su sociedad, achacándole su carácter deman-
dante, su buenismo, su irresponsabilidad, su “matar el tiempo a 
lo bobo”, su cualunquismo, y con la que también pretenden ofre-
cerle un elixir de seriedad para la vida. De allí también se sigue 
que el imprescindible salto de fe no parece ser el que apunta a 
una mejor teoría, sino el que depende de la voluntad que renun-
cia a su particularidad y confía –como enseña Hobbes– en sus 
conciudadanos porque confía en sus instituciones, y confía en 
sus instituciones –como enseña Rousseau– porque confía en sus 
conciudadanos.170 No sería ya la confianza en una teoría, sino 

169	 Según la expresión de Arthur Rimbaud que adopta Selci, en Selci, Damián, “La 
posibilidad del siglo”, op. cit., p. 10.

170	 Por supuesto, aquí la teoría de la militancia tiene una buena oportunidad para 
equiparar al pensamiento estatalista con el populismo. Cf. al respecto Saralegui, 
Manuel, “Adiós al populismo: por una nueva confianza en el pueblo”, en VV. AA., La 
posibilidad del siglo, op. cit., pp. 63-84. Pero cuanto más se aleja la teoría de la militancia 
de la confianza estatal en los adversarios, más difícil se le hace no volver a lo que 
Schmitt llama la dialéctica de la voluntad del pueblo: que una minoría represente a todo 
el pueblo, con el rigor más verticalista posible de la representación y con la exclusión 
más estricta posible de quienes no han de participar en el pueblo. La tensión inherente 
a tal paradoja se manifiesta en que la única manera de diferenciarse del adversario 
devenido enemigo (interiorizado o no, ya es irrelevante) es que “no podemos descansar 
toda nuestra estrategia política en confiar en nuestros adversarios, porque buscan 
destruirnos” (ibíd., p. 74). ¿Y qué nos cabe esperar si fuera verdad que el que busca, 
encuentra? Por otro lado, en tanto la militancia carece de programa, no es más racional 

en una ficción, como veíamos en la sección dedicada a los libros 
de Hydra. Este salto de fe, sin embargo, es cada vez más difícil 
de realizar. Por eso mismo, si bien es ridículo, por ejemplo, re-
medar a los Estados Unidos de Alexis de Tocqueville y de Walt 
Whitman (auténtica complexio oppositorum moderna), quizás 
no lo sea pensar a partir de ese mito democrático-liberal en lu-
gar de tratar de desmentirlo. Por cierto, si el eje de la identidad 
política dejara de ser la organización militante y pasara a ser 
el Estado, el proyecto de Selci no estaría tan lejos de ese mito: 
el “yo es otro”, que él retoma de Rimbaud, tiene su versión más 
rica en el “Canto de mí mismo” de Whitman, que es un canto 
a cualquier otra cosa más que a sí mismo, y la participación 
política que él propone no está ausente de las descripciones ins-
titucionales y no institucionales que nos regala Tocqueville. La 
alternativa a la opción estatal es la revolución, que no es ni una 
idea vieja ni pragmáticamente imposible. Pero lo menos que se 
le puede pedir a quien tira la piedra de la revolución es que no 
esconda la mano de la guerra civil. 

Al no dar el paso hacia el Estado, concluimos que, en lugar 
de ofrecer un modelo de responsabilidad absoluta, la apelación 
a Cristo parece ofrecer la “autobiografía correcta” que según 
Schwarzböck le falta al Niño Mierda. Si no quiere recurrir a la 
autorización que da el Estado, al Niño Mierda no le queda más 
alternativa que crearse una autobiografía correcta o, en térmi-
nos filosóficos, una “fenomenología de la conciencia militante”. 
Esa autobiografía no puede prescindir del sufrimiento, ya que 
es éste el que hace que la autobiografía sea correcta y propia de 
un inocente. Al no poder echar mano ni del sufrimiento popu-
lista (inmediatamente traducido en demanda irresponsable), ni 
del sufrimiento de la posdictadura (hundido en la apariencia, 
reconocible sólo como “espanto”), ni del sufrimiento de las gue-
rrillas setentistas (para cuya militancia, trágicamente, no hay 
referente posible), el militante se autoinflige el sufrimiento que 
la comunidad no le exige experimentar y que, con suerte, ha de 
garantizar la re-unión del pueblo.

ni teóricamente justificable la confianza en los compañeros de organización que la 
confianza en toda la nación argentina, incluyendo a compañeros y adversarios. Parece 
inevitable concluir que el verdadero salto de fe, la verdadera imitación de Cristo, es la 
que le pone fin a la “escalada a los extremos”.



76 77

Ideas12, revista de filosofía moderna y contemporánea	 #12 NOVIEMBRE DE 2020 - ABRIL DE 2021 UN CÍRCULO EN LA FILOSOFÍA POLÍTICA ARGENTINA RECIENTE	 FEDERICO VICUM 

76 77

Si nuestra interpretación no es errónea, llegamos a cerrar el cír-
culo que propusimos al comienzo. El estatalismo de Hydra no logra 
articular convincentemente las condiciones contemporáneas y la for-
mación estatal; entre la materia y la forma parece haber un hiato que 
sólo podría superarse con una decisión extraordinaria de la voluntad. 
Schwarzböck recuerda que en el Estado ya hubo una decisión, y fue 
una decisión no por la forma que une lo visible con lo invisible, sino 
por la apariencia que, en el terror de su espanto explícito, vuelve ridí-
cula y trivialmente numérica a la representación política, base del Es-
tado. Las condiciones contemporáneas que se describen en los libros de 
Hydra encuentran su concepto, pero a costa de que parezca imposible 
salir de ellas y de él. Con el fin de recuperar el horizonte revolucionario 
perdido, Selci se propone pensar una vida de izquierda posible en me-
dio de la vida de derecha que diagnostica Schwarzböck. Su defensa de 
la militancia es conceptual y narrativamente apasionante, pero cree-
mos que no logra plantear el paso del pensamiento de la militancia al 
del Estado, es decir, el pensamiento de un universal legítimo. Como teo-
ría de la militancia, quizás no sea su obligación dar ese paso, pero si el 
militante que con ella cobra cuerpo se autoriza a sí mismo a ir contra el 
Estado, más que contribuir a que el pueblo se reúna parece contribuir 
a un conflicto inmanejable. Para que el Estado no sea un instrumento 
en manos de tal o cual particularidad, hay que pensarlo como un lugar 
posible para la formación subjetiva. De ahí volvemos, en consecuencia, 
al problema de los libros de Hydra: ¿puede haber subjetividad estatal? 
¿Cómo pensamos la unidad estatal?171 Pues el único modo de escaparle 
a la inocencia y de asumir como propio lo que otros quieren y hacen es 
el de la representación.

171	 Sobre la falta de reflexión a la hora de “habitar” el Estado, incluso en aquellos de 
quienes más se podría esperar tal cosa a la hora de ejercer la función pública, anota 
Javier Trímboli: “Aun en estos días tan trabados, no viene mal recordar la inevitable 
incomodidad que experimentábamos en el Estado –cuando había que asumir 
responsabilidades de intermedias para arriba– quienes veníamos de mucho tiempo 
en el llano, pensando siempre en asestar un golpe pero no por este lado. Obligados a 
representar, aunque más no sea a tenerlos presentes y en la cuenta, ese tercio que sin 
pausa te odiaba de los 40 millones de argentinos a los que la presidenta quería dirigirse 
en cada uno de sus discursos” (Trímboli, Javier, Sublunar, op. cit., p. 138). En otro lugar 
Trímboli recuerda que en el prólogo del libro Los lentes de Victor Hugo “Eduardo Rinesi 
y Gabriel Nardacchione señalan que en la refundación de la ciencia política en los 
primeros años de la postdictadura, al reducir sus inquietudes al régimen político, [esta 
ciencia] no sólo pierde de vista a los sujetos sociales, sino también y sobre todo al Estado. 
[...] El vacío que esto produjo, más aún porque no hubo otra usina de pensamiento al 
respecto que reemplazara a la académica, fue alevoso y lo heredamos. Es decir, lo que en 
este prólogo se detecta no sólo obra al interior de un campo académico de conocimiento, 
sino que se transforma en parte de nuestra condición política” (ibíd., pp. 186-187).

Bibliografía

 

Sagrada Biblia, trad. Eloíno Nácar Fuster y Alberto Colunga Cueto, Madrid, 
Biblioteca de Autores Cristianos, 1977.

VV.AA., “Conversación con Jorge Dotti”, en El río sin orillas. Revista de filo-
sofía, cultura y política, Nº 1, Año 1, octubre 2007, pp. 236-267. 

Abad, Sebastián, “Presentación”, en Ubierna, Pablo, Las humanidades. No-
tas para una historia institucional, Gonnet, UNIPE Editorial Univer-
sitaria, 2016.

---, “El ritmo supraindividual de una legalidad. Un aporte al problema de 
la formación de agentes estatales en la Argentina”, en Abad, Sebas-
tián, y Amador, Esteban, El fantasma en la máquina. Sobre la forma-
ción de los agentes estatales, Buenos Aires, Hydra, 2017.   

---, “Breve nota sobre «El Hobbes de Schmitt» (1989), de Jorge Dotti. A casi 
30 años de su publicación”, Conceptos históricos, 4 (6), 2018, pp. 142-
146.

Abad, Sebastián, y Amador, Esteban (comps.), El fantasma en la máquina. 
Sobre la formación de los agentes estatales, Buenos Aires, Hydra, 2017. 

Abad, Sebastián, y Cantarelli, Mariana, Habitar el Estado. Pensamiento es-
tatal en tiempos a-estatales, Buenos Aires, Hydra, 2013. 

Abad, Sebastián, y Páez Canosa, Rodrigo, “Comunidad y crítica del Estado”, 
en Hunziker, Paula, y Lerussi, Natalia (comps.), Misantropía / Filan-
tropía / Apatía, Córdoba, Brujas, 2007, pp. 375-383.

Adorno, Theodor, Problemas de filosofía moral, trad. Gustavo Robles, Bue-
nos Aires, Las cuarenta, 2019.

Amador, Esteban, “Marionetas y actores. Sobre la formación, la técnica y el 
representante”, en Abad, Sebastián, y Amador, Esteban, El fantasma 
en la máquina. Sobre la formación de los agentes estatales, Buenos 
Aires, Hydra, 2017. 

Arendt, Hannah, Conferencias sobre la filosofía política de Kant, trad. Car-
men Corral, Buenos Aires, Paidós, 2003. 

Benjamin, Walter, Libro de los pasajes, trad. Luis Fernández Castañeda, 
Isidro Herrera y Fernando Guerrero, Madrid, Akal, 2013. 

Bizzio, Sergio, Planet, Buenos Aires, Sudamericana, 1998.



78 79

Ideas12, revista de filosofía moderna y contemporánea	 #12 NOVIEMBRE DE 2020 - ABRIL DE 2021 UN CÍRCULO EN LA FILOSOFÍA POLÍTICA ARGENTINA RECIENTE	 FEDERICO VICUM 

78 79

Calveyra, Arnaldo, Si la Argentina fuera una novela, Buenos Aires, Edicio-
nes Simurg, 2000. 

Casullo, María Esperanza, ¿Por qué funciona el populismo? El discurso que 
sabe construir explicaciones convincentes de un mundo en crisis, Bue-
nos Aires, Siglo XXI Editores, 2019.

De Angelis, Javier, “El vanguardismo decisionista de Carl Schmitt en la 
lectura de Jorge Dotti”, en Ideas. Revista de filosofía moderna y con-
temporánea, n°8, noviembre de 2018, pp. 65-69. 

Dotti, Jorge, “El Hobbes de Schmitt”, Cuadernos de filosofía, Vol. 20, Nº 32, 
1989, pp. 57-69. 

---, “Teología política y excepción”, en Daimon. Revista de Filosofía, Nº 13, 
Julio-Diciembre, 1996, pp. 129-140.

---, “¿Cómo mirar el rostro de la Gorgona? Antagonismo postestructuralis-
ta y decisionismo”, en Deus Mortalis, n°3, 2004, pp. 451-516. 

---, “La libertad del Juicio: epistemología y política a la luz de la Tercera 
Crítica”, en Sobrevilla, Daniel (comp.), Actas del coloquio de Lima. 
Conmemorativo del bicentenario de la Tercera Crítica, Lima, Goethe 
Institut, 1991, pp. 99-166. 

---, “Incursus teológico-político”, en Las vetas del texto, segunda edición 
ampliada, Buenos Aires, Las cuarenta, 2009.

---, “La representación teológico-política en Carl Schmitt”, en Avatares filo-
sóficos, 1, 2014, pp. 27-54.  

El Loco Rodríguez / Ignacio Rodríguez, “Intemperie: que no vuelvan más”, 
Consultado el 20/05/2020. Disponible en https://medium.com/@elloco-
rodriguez/intemperie-que-no-vuelvan-m%C3%A1s-938a9027672c). 

---, “¿Qué significa poner el cuerpo? (o el problema de la herencia guevaris-
ta)”. Consultado el 20/05/2020. Disponible en https://medium.com/@
ellocorodriguez/qu%C3%A9-significa-poner-el-cuerpo-o-el-proble-
ma-de-la-herencia-guevarista-b8269089420d.

Ferreyra, Julián, Del capitalismo a las relaciones humanas. Una investiga-
ción sobre la lucha por la existencia en la filosofía política de Gilles 
Deleuze, Buenos Aires, Universidad de Buenos Aires (tesis doctoral), 
2008. Consultado el 20/05/2020. Disponible en http://repositorio.filo.
uba.ar/handle/filodigital/1441. 

---, “La formación para vivificar la máquina estatal”, en Ideas. Revista de fi-
losofía moderna y contemporánea, 9, mayo-octubre 2019, pp. 279-282. 

Galimidi, José Luis, Leviatán conquistador. Reverencia y legitimidad en la 
filosofía política de Thomas Hobbes, Rosario, Homo Sapiens, 2004.

Girard, René, Des choses cachées depuis la fondation du monde, París, Ber-
nard Grasset, 1978. 

---, Clausewitz en los extremos. Política, guerra y apocalipsis, trad. Luciano 
Padilla López, Buenos Aires/Madrid, Katz Editores, 2010.

Hegel, Georg W. F., Fe y saber, trad. Vicente Serrano, Madrid, Biblioteca 
Nueva, 2007.

Hobbes, Thomas, Leviatán, trad. Antonio Escohotado, Buenos Aires, Losa-
da, 2015. 

Kesselman, Violeta, “Verticalismo”, en VV. AA., La posibilidad del siglo. Cin-
co ensayos para el pensamiento de la militancia, Buenos Aires, Pedro 
Díaz & Gluck Editores, 2020, pp. 18-26.

Lefort, Claude, El pueblo y el poder, trad. Víctor Goldstein, Buenos Aires, 
Prometeo, 2014.

Pacheco, Mariano, Desde abajo y a la izquierda. Movimientos sociales, au-
tonomía y militancias populares, Buenos Aires, Las cuarenta y El río 
sin orillas, 2019. 

Páez Canosa, Rodrigo, “Sobre Los espantos de Silvia Schwarzböck”, en 
Ideas. Revista de filosofía moderna y contemporánea, 5, otoño de 2017, 
pp. 183-189. 

Preterossi, Geminello, “Sobre el populismo de Villacañas”, trad. M. Coluc-
ciello, en Soft Power. Revista euro-americana de teoría e historia de la 
política y del derecho, 6, 1, enero-junio 2019, pp. 393-397.

Saralegui, Manuel, “Adiós al populismo: por una nueva confianza en el 
pueblo”, en VV. AA., La posibilidad del siglo. Cinco ensayos para el 
pensamiento de la militancia, Buenos Aires, Pedro Díaz & Gluck Edi-
tores, 2020, pp. 63-84.

Sarlo, Beatriz, La pasión y la excepción. Eva, Borges y el asesinato de Aram-
buru, Buenos Aires, Siglo XXI, 2003. 

Schmitt, Carl, Sobre el parlamentarismo, trad. Thies Nelson y Rosa Grueso, 
estudio preliminar de Manuel Aragón, Madrid, Tecnos, 1990.

---, Sobre los tres modos de pensar la ciencia jurídica, trad. Montserrat He-
rrero, Madrid, Tecnos, 1996.

Schwarzböck, Silvia, “El enemigo del enemigo”. Consultado el 20/05/2020. 
Disponible en https://www.eternacadencia.com.ar/blog/libreria/lec-
turas/item/el-enemigo-del-enemigo.html, publicado originalmente 
en El río sin orillas, N°6, 2012.

---, “Schmitt, Marx y Argentina. Una lectura estético-política de la lectura 
de Jorge Dotti”, en Avatares filosóficos, 2, 2015, pp. 86-102.

---, Los espantos. Estética y postdictadura, Buenos Aires, Las Cuarenta y El 
río sin orillas, 2016. 

https://medium.com/@ellocorodriguez/intemperie-que-no-vuelvan-m%C3%A1s-938a9027672c
https://medium.com/@ellocorodriguez/intemperie-que-no-vuelvan-m%C3%A1s-938a9027672c
https://medium.com/@ellocorodriguez/qu%C3%A9-significa-poner-el-cuerpo-o-el-problema-de-la-herencia-guevarista-b8269089420d
https://medium.com/@ellocorodriguez/qu%C3%A9-significa-poner-el-cuerpo-o-el-problema-de-la-herencia-guevarista-b8269089420d
https://medium.com/@ellocorodriguez/qu%C3%A9-significa-poner-el-cuerpo-o-el-problema-de-la-herencia-guevarista-b8269089420d
http://repositorio.filo.uba.ar/handle/filodigital/1441
http://repositorio.filo.uba.ar/handle/filodigital/1441
https://www.eternacadencia.com.ar/blog/libreria/lecturas/item/el-enemigo-del-enemigo.html
https://www.eternacadencia.com.ar/blog/libreria/lecturas/item/el-enemigo-del-enemigo.html


80 81

Ideas12, revista de filosofía moderna y contemporánea	 #12 NOVIEMBRE DE 2020 - ABRIL DE 2021 UN CÍRCULO EN LA FILOSOFÍA POLÍTICA ARGENTINA RECIENTE	 FEDERICO VICUM 

80

---, Los monstruos más fríos. Estética después del cine, Buenos Aires, Mar-
dulce, 2017.

Selci, Damián, Canción de la desconfianza, Buenos Aires, Eterna Cadencia 
Editora, 2012.

---, Teoría de la militancia, Buenos Aires, Las Cuarenta y El río sin orillas, 
2018. 

---, “¿Qué pensar? La estructura política actual y sus desafíos”, en Revis-
ta Planta (blog), entrada del miércoles 30 de octubre de 2019. Con-
sultado el 20/05/2020. Disponible en http://plantarevista.blogspot.
com/2019/10/que-pensar-la-estructura-politica.html.

---, “Lectura militante del concepto de unidad política”, en Revista Planta 
(blog), entrada del jueves 2 de enero de 2020. Consultado el 20/05/2020. 
Disponible en http://plantarevista.blogspot.com/2020/01/lectura-mi-
litante-del-concepto-de.html. Publicado originalmente en El Ojo Mo-
cho, n° 8, primavera/verano 2019/2020. 

---, “La posibilidad del siglo”, en VV. AA., La posibilidad del siglo. Cinco en-
sayos para el pensamiento de la militancia, Buenos Aires, Pedro Díaz 
& Gluck Editores, 2020, pp. 6-17.

Trímboli, Javier, Sublunar. Entre kirchnerismo y revolución, Buenos Aires, 
Las cuarenta y El río sin orillas, 2017.

Ubierna, Pablo, Las humanidades. Notas para una historia institucional, 
Gonnet, UNIPE Editorial Universitaria, 2016. 

Voegelin, Eric, Order and History. Volume V: In Search of Order, edición e 
introducción de Ellis Sandoz, Columbia/Londres, 1999

---, Anamnesis. Zur Theorie der Geschichte und Politik, Friburgo / Munich, 
Karl Alber, 2005. 

---, La nueva ciencia de la política, trad. Joaquín Ibarburu, Buenos Aires, 
Katz, 2006.

---, El asesinato de Dios y otros escritos políticos, trad. Esteban Amador, 
Buenos Aires, Hydra, 2009.

---, La guerra y la gracia. Escritos sobre Nietzsche, trad. Esteban Amador, 
Buenos Aires, Hydra, 2014. 

---, Las religiones políticas, trad. Manuel Abella Martínez y Pedro García 
Guirao, Madrid, Trotta, 2014.

81

http://plantarevista.blogspot.com/2019/10/que-pensar-la-estructura-politica.html
http://plantarevista.blogspot.com/2019/10/que-pensar-la-estructura-politica.html
http://plantarevista.blogspot.com/2020/01/lectura-militante-del-concepto-de.html
http://plantarevista.blogspot.com/2020/01/lectura-militante-del-concepto-de.html


82 8382 83

Ideas12, revista de filosofía moderna y contemporánea	 #12 NOVIEMBRE DE 2020 - ABRIL DE 2021

82 83

Paula Jimena Sosa es Licenciada en Filosofía y Doctora en Humanidades con orientación 
en Filosofía por la Universidad Nacional de Tucumán. Su investigación doctoral versó so-
bre la constitución de estudios filosóficos académicos en Tucumán tomando como punto 
de partida las revistas y publicaciones editadas en las décadas de 1940 y 1950. En su tesis 
analizó la recepción de filosofías europeas, en especial, del vitalismo y del existencialis-
mo en la región del noroeste. Actualmente, es posdoctoranda del CONICET con lugar de 
Trabajo en el Instituto de Investigaciones en Humanidades y Ciencias Sociales (Facultad 
de Humanidades y Cs. de la Educación-UNLP).

RESUMEN: El artículo se propone analizar el 
rol que juega la filosofía bergsoniana en el pen-
samiento de algunas figuras argentinas. Con 
tal fin, indagamos su recepción, considerando 
dos elementos claves. Por un lado, la mediación 
que realizan intelectuales españoles –Ortega y 
Gasset, Eugenio d’Ors y Manuel García Moren-
te– en la introducción de Bergson en Argentina. 
Por otro lado, el impacto del bergsonismo en 
la denominada “Generación de 1910”, de la que 
formaron parte los llamados “padres” de la 
disciplina filosófica: Alejandro Korn y Coriolano 
Alberini. Asimismo, consideramos el lugar que 
tiene Alberto Rougés, en tanto figura destacada 
dentro de la historiografía filosófica argentina y 
su originalidad a la hora de leer a Bergson. Des-
de nuestra perspectiva, esta generación propo-
ne lecturas estratégicas de Bergson que funcio-
nan a la hora de legitimar la disciplina filosófica 
en el campo académico argentino, marcado por 
el debate intelectual contra el positivismo.

PALABRAS CLAVE: Bergson – lecturas – ética - 
temporalidad.

ABSTRACT: The article intends to analyze the 
role of the philosophy of Bergson in the thought 
of some Argentinean figures. Thus, we inves-
tigate his reception considering two key ele-
ments. On the one hand, the mediation carried 
out by Spanish intellectuals –Ortega y Gasset, 
Eugenio d’Ors and Manuel García Morente– who 
introduced Bergson’s philosophy in Argentina. 
On the other hand, the impact of Bergsonism on 
the “Generation of 1910”, in which the so-called 
“fathers” of the philosophical discipline were 
formed: Alejandro Korn and Coriolano Alberini. 
Likewise, we consider Alberto Rougés’ place, 
as a leading figure in Argentinean philosophical 
historiography and the originality of his reading. 
From our perspective, this generation proposes 
strategic readings of Bergson that play a role in 
legitimizing the philosophical discipline in the 
Argentinean academic field, marked by the intel-
lectual debate against positivism.

KEY WORDS: Bergson – readings – ethics - 
temporality.

PAULA JIMENA SOSA
(CONSEJO NACIONAL DE INVESTIGACIONES CIENTÍFICAS Y TÉCNICAS -  
INSTITUTO DE INVESTIGACIONES EN HUMANIDADES Y CIENCIAS SOCIALES - ARGENTINA)

Recibido el 14 de abril de 2018 - Aceptado el 29 de abril de 2020

La recepción  
de Bergson  

en Argentina:
la mediación española  

y las lecturas de la  
generación de 1910

Bergson’s reception in 
Argentina: Spanish mediation 

and the readings of the 
generation of 1910 Caricatura de Bergson por André Rouveyre, Carcasses Divines, (Paris, 1907)



84 8584 85

Ideas12, revista de filosofía moderna y contemporánea	 #12 NOVIEMBRE DE 2020 - ABRIL DE 2021 LA RECEPCIÓNDE BERGSON EN ARGENTINA	 PAULA JIMENA SOSA

V arios autores destacan la importancia de la filosofía de Berg-
son en América Latina.1 En particular, nuestro país se hace eco 

de la denominada gloire de Bergson durante las primeras décadas 
del siglo XX. Tanto el campo literario, constituido por intelectuales 
como Victoria Ocampo, Jorge Luis Borges y Adolfo Bioy Casares, en-
tre otros, como el filosófico, conformado por figuras como Alejan-
dro Korn, Coriolano Alberini y Alberto Rougés, reciben el impacto 
internacional del autor de Matière et mémoire. 

Sus diferentes lecturas se evidencian en revistas con diversos 
perfiles e idearios intelectuales. Entre ellas, podemos mencionar 
publicaciones de perfil progresista como Nosotros (1907-1943), a 
cargo Alfredo Bianchi y Roberto Giusti, donde Émile Duprat en 1907 
y 1908 da cuenta de la conmoción que suscita Ĺ évolution créatri-
ce en Francia;2 la Revista de Filosofía (1915-1929), fundada por José 
Ingenieros, de carácter positivista, donde Enrique Molina3 escribe 
trabajos que iluminan nociones claves de la filosofía bergsoniana 
(como las de espíritu, ciencia y ética); la revista Valoraciones (1923-
1928), dirigida por Carlos Américo Amaya y luego por Alejandro 
Korn, de perfil reformista, donde se encuentran trabajos de Korn 
sobre Bergson y una traducción de Carlos María Onetti del texto “In-
troducción a la metafísica” de Bergson.4

1	 Cf. las obras de Maiorana, Guy, Luquin, Morato Pinto, Compagnon, y Muñoz citadas en 
la bibliografía.

2	 Cf. Duprat, Émile, “La filosofía francesa en 1907” en Nosotros, Vol. 3, N° 15, 1908, pp. 
156-160 y “La filosofía francesa en 1908” en Nosotros, Vol. 4, N° 22-23, 1909, pp. 324-328. 

3	 Cf. Molina, Enrique “La verdad y el método de Bergson” en Revista de filosofía, N° 6, 
1916, pp. 321-341 y “El «espíritu» según Bergson” en Revista de filosofía, N° 2, 1917, pp. 
203-214.

4	 Korn, Alejandro, “Bergson” en Valoraciones, N° 9, 1926 y la traducción de Carlos María 
Onetti de Bergson, Henri, “Introduction a la métaphysique” (originalmente publicado 
en la Revue de Métaphysique et Morale en enero de 1903), bajo el título “Introducción a 
la metafísica” en Valoraciones, N° 12, 1928, pp. 211-234.

En el presente trabajo, nos proponemos abordar la recepción de 
Bergson en Argentina, con el fin de esclarecer el alcance de su filo-
sofía en nuestro territorio. Con tal objetivo intentaremos, en primer 
término, dimensionar el lugar que tiene en el pensamiento de algu-
nos filósofos españoles (como José Ortega y Gasset, Eugenio d’Ors 
y Manuel García Morente); en segundo lugar, buscaremos recons-
truir las primeras recepciones de Bergson evidenciando los matices 
que adquieren sus lecturas entre los intelectuales argentinos de la 
llamada “Generación de 1910”,5 integrada por personalidades como 
Alejandro Korn, Coriolano Alberini y Alberto Rougés. 

1. La mediación española en la circulación de ideas bergsonianas 

La recepción de la filosofía de Bergson en Argentina puede pensar-
se teniendo en cuenta las traducciones llevadas a cabo primero por 
editoriales españolas6 y luego latinoamericanas, y la llegada de in-
telectuales españoles al país, en un contexto de consolidación de la 
disciplina filosófica en el ámbito académico y de tensión con el posi-
tivismo imperante en el discurso académico de la generación previa 
a 1910.

Las primeras lecturas de Bergson son posibles gracias a traduc-
ciones españolas realizadas en Madrid en las dos primeras décadas 
del siglo XX.7 Entre ellas, cabe destacar, Matière et mémoire: essai sur 
la relation du corps avec l’esprit traducido bajo el título Materia y me-
moria: ensayo sobre la relación del cuerpo con el espíritu por Martín 
Navarro, en 1900, para la imprenta Victoriano Suárez; L’évolution 
créatrice traducida bajo el título La evolución creadora por Carlos 
Malagarriga, en 1912, para la editorial Renacimiento; la conferencia 
“L’âme et le corps” traducida bajo el título “El alma y el cuerpo” por 

5	 Cf. Pró, Diego, “Periodización del pensamiento argentino” en Cuyo. Anuario de filosofía 
argentina y Americana [en línea], Vol. 1, N° 1, 1962, pp. 7-42. URL: https://bdigital.uncu.
edu.ar/objetos_digitales/4138/8-cuyo-1965-tomo-01.pdf

6	 Cf. Espósito, Fabio, “Las editoriales españolas en Argentina: redes comerciales, políticas 
y culturales entre España y la Argentina (1892-1938)” en Altamirano, Carlos, Historia 
de los intelectuales en América Latina. Los avatares de la ciudad letrada, Buenos Aires, 
Katz, 2010, pp. 515-535.

7	 Cf. Lacau St Guily, Camille, Une histoire contrariée du bergsonisme en Espagne 
(1889-années 1920), Tesis Doctoral, Paris, Sorbonne Nouvelle, 2010. URL: //www.
cervantesvirtual.com/nd/ark:/59851/bmc988s6



86 8786 87

Ideas12, revista de filosofía moderna y contemporánea	 #12 NOVIEMBRE DE 2020 - ABRIL DE 2021 LA RECEPCIÓNDE BERGSON EN ARGENTINA	 PAULA JIMENA SOSA

86 87

Edmundo González Blanco, en 1915, para la imprenta Ruiz Herma-
nos; L’énergie spirituel, traducida bajo el título La energía espiritual. 
Ensayos y conferencias, por Eduardo Ovejero y Maury, en 1928, para 
la editorial Daniel Jorro.8

Tras esta primera oleada de traducciones españolas, y debido po-
siblemente al contexto de la Guerra civil y luego al franquismo en 
España, comienzan a presentarse traducciones latinoamericanas de 
la obra de Bergson. Entre ellas, La pensée et le mouvant, traducida 
bajo el título El pensamiento y lo movible. Ensayos y conferencias, por 
Gonzalo San Martín, en 1936, para la editorial Ercilla de Santiago 
de Chile; La rire, traducida bajo el título La risa. Ensayo sobre la 
significación de lo cómico por Pablo Girosi y Amalia Haydée Raggio, 
en 1939, para las editoriales Tor y Losada de Argentina; el artículo 
“Introduction à la métaphysique”, traducido bajo el título “Introduc-
ción a la metafísica” por Carlos María Onetti, en 1928, para la re-
vista Valoraciones de La Plata. Paralelamente, se reeditan obras ya 
traducidas al español, como Matière et mémoire. Essai sur la relation 
du corps à l’esprit, bajo el título Materia y memoria: ensayo sobre la 
relación del cuerpo con el espíritu, traducida por Martín Navarro en 
1943, para la editorial Cayetano Calomino en Argentina, y Ĺ énergie 
spirituelle. Essais et conférences, traducida bajo el título La energía 
espiritual. Ensayos y conferencias, por Mario Silva García en 1945, 
para la editorial Claudio García & Cía. en Uruguay. 

Estos dos momentos en la labor de traducción permiten pensar 
los itinerarios por los cuales la obra de Bergson se introduce en el 
debate intelectual argentino. Algunas aproximaciones en torno a 
su recepción en Argentina en particular, y en América Latina en 
general, pueden encontrarse en diferentes trabajos. Las primeras 
aproximaciones al tema se remiten a contribuciones como “Bergson 
et les penseurs ibéro-américains”9 de María Teresa Maiorana, y “Le 
bergsonisme en Amérique Latine”10 de Alain Guy. En ambos casos, se 

8	 Este aporte forma parte de una compilación de conferencias brindadas por: Henri 
Poincaré, Charles Gide, Firmin Roz, François Jean Henry De Witt-Guizot, titulada Le 
matérialisme actuel (traducido al español como El materialismo actual).

9	 Si bien el artículo “Bergson et les penseurs ibéro-américains” de Maiorana se publica 
en 1959 (en Bulletin de la Société Française de Philosophie, pp. 217-220), la versión 
consultada se encuentra en Maiorana, María Teresa, Estudios, reflexiones, miradas de 
una comparatista, Buenos Aires, Biblos, 2005, pp. 337-339. 

10	 Guy, Alain, “Le bergsonisme en Amérique Latine” en Cahiers du monde hispanique 

presenta un panorama general –de autores, obras y temas– que evi-
dencia el interés de algunos intelectuales por la filosofía de Bergson. 
En especial, estas contribuciones enfatizan la recepción de Bergson 
llevada a cabo en algunos países como Perú (donde se destacan las 
lecturas de Alejandro Deústua y Mariano Ibérico); Brasil (donde se 
enfatiza el rol de Raymundo Farías Brito); México, (donde se men-
ciona la producción de Antonio Caso y José Vasconcelos); Argentina 
(donde se exalta el interés de Alejandro Korn y Coriolano Alberini) 
y Chile (donde se señala la lectura de Enrique Molina), entre otros. 
La idea central que atraviesa estas contribuciones es que la lectura 
de Bergson tiene una función “liberadora” respecto del discurso po-
sitivista que domina las academias hasta buena parte del siglo XX. 
Más de cuarenta años después se publica la compilación ¿Inactuali-
dad del bergsonismo?,11 donde se aborda desde diferentes enfoques el 
importante rol del pensamiento Bergson en los debates intelectuales 
de países latinoamericanos. Por un lado, desde la perspectiva de la 
historia intelectual, Olivier Compagnon publica “Bergson, Maritain 
y América Latina”.12 Este aporte muestra los itinerarios intelectuales 
de ambos filósofos franceses, enfatizando el rol que desempeñan las 
conferencias de Maritain –llevadas a cabo en Argentina en 1936 y 
México en 1947– a la hora de la lectura de la obra de Bergson. Por otro 
lado, partiendo de la hermenéutica filosófica, se encuentran trabajos 
como “La crítica de las ilusiones y la ontología de la presencia. Algu-
nas consideraciones sobre el estudio de Bergson en Brasil”,13 donde 
Débora Moratto Pinto analiza cómo las lecturas llevadas a cabo por 
dos intelectuales brasileños – Bento Prado y Franklin Leopoldo e Sil-
va– impactan en los estudios más actuales sobre Bergson; “La recep-
ción de la filosofía bergsoniana en el pensamiento de José Vasconce-
los”,14 donde Roberto Luquin destaca la impronta bergsoniana en la 

et luso-brésilien [en línea], N° 1, 1963, pp. 121-139. URL: https://www.persee.fr/doc/
carav_0184-7694_1963_num_1_1_1071

11	 Vermeren, Patrice y González, Horacio, ¿Inactualidad del bergsonismo?, Buenos Aires, 
Calihue, 2008.

12	 Compagnon, Olivier, “Bergson Maritain y América Latina” en Vermeren, Patrice y 
González, Horacio, op. cit., pp. 139-150. 

13	 Moratto Pinto, Débora, “La crítica de las ilusiones y la ontología de la presencia. 
Algunas consideraciones sobre el estudio de Bergson en Brasil” en Vermeren, Patrice y 
González, Horacio, op. cit., pp. 27-36.

14	 Luquin, Roberto, “La recepción de la filosofía bergsoniana en el pensamiento de José 
Vasconcelos” en Vermeren, Patrice y González, Horacio, op cit., pp. 177-195. 



88 8988 89

Ideas12, revista de filosofía moderna y contemporánea	 #12 NOVIEMBRE DE 2020 - ABRIL DE 2021 LA RECEPCIÓNDE BERGSON EN ARGENTINA	 PAULA JIMENA SOSA

88 89

lectura de Vasconcelos del pitagorismo y en la fundamentación de su 
propia filosofía, e “Intersecciones filosóficas en la cultura argenti-
na: José Ingenieros, Macedonio Fernández y Henri Bergson”,15 donde 
Marisa Muñoz compara los matices semánticos presentes en algunos 
conceptos (como los de consciencia, naturaleza del yo, experiencia y 
memoria, entre otros) desarrollados por Henri Bergson, José Ingenie-
ros y Macedonio Fernández. Además, este aporte es recuperado en 
otra contribución de Muñoz publicada cuatro años más tarde bajo 
el título “Bergson y el bergsonismo en la cultura filosófica argenti-
na”,16 donde la autora indaga en torno a los puntos de encuentro y 
desencuentro semántico en algunas categorías filosóficas desarro-
lladas por los autores antes mencionados. Si bien las contribuciones 
de Maiorana, Guy y Muñoz aluden a Korn, Alberini y Rougés como 
importantes lectores de Bergson, todavía no se ha profundizado en el 
análisis de las estrategias que estos agentes desplegaron a partir de 
sus lecturas de la obra bergsoniana, ni se ha realizado un estudio en 
profundidad de la importancia de la mediación española en la intro-
ducción de Bergson en la agenda filosófica argentina.

Por otra parte, encontramos intelectuales españoles que legiti-
man la filosofía bergsoniana en nuestro país. Entre ellos se encuen-
tran Ortega y Gasset, Eugenio d’Ors y Manuel García Morente. La 
llegada de estas figuras a un contexto de creciente tensión antipo-
sitivista, en el ambiente académico argentino, refuerza la legitima-
ción de Bergson y se complementa con las lecturas relativamente 
autodidactas llevadas a cabo en el ámbito local.

En varias contribuciones se señala la enorme importancia de Or-
tega y Gasset en el campo intelectual argentino.17 Además, es notable 
su impacto si se considera la gran diversidad de espacios en donde 
se celebra su llegada al país en 1916: desde los diarios La Prensa y 
La Nación, destinados a un lectorado no académico, hasta los testi-
monios de intelectuales del medio académico como Korn y Alberini. 

15	 Muñoz, Marisa, “Intersecciones filosóficas en la cultura argentina: José Ingenieros, 
Macedonio Fernández y Henri Bergson” en Vermeren, Patrice y González, Horacio, op. 
cit., pp. 235-255.

16	 Muñoz, Marisa, “Bergson y el bergsonismo en la cultura filosófica argentina” en 
Cuadernos americanos, N° 140, 2012, pp. 103-122.

17	 Cf. las contribuciones de Medin, Terán, Ruvituso y Campomar, entre otros, citadas en la 
bibliografía.

Su vinculación con estos “padres”18 del naciente campo filosófico 
argentino vuelve a Ortega y Gasset una figura central a la hora de 
comprender las redes intelectuales y la circulación de ideas en un 
contexto periférico. Sin embargo, su inserción en el debate intelec-
tual no se agota en el espacio académico, sino que también se extien-
de a las relaciones que establece con grupos editoriales como los de 
Sur, Nosotros y la Revista de Filosofía.

Cabe destacar que la lectura que el filósofo español efectúa de la 
obra bergsoniana no se encuentra exenta de ambivalencias y sub-
estimaciones. Sin embargo, es uno de los primeros en conocer y di-
fundir al filósofo francés en España y Argentina. En este sentido, el 
filósofo español apela a estrategias retóricas que lo llevan a hablar 
en nombre de la filosofía europea, evocando a Bergson en situacio-
nes que parecen más bien contribuir a su propia legitimación. En 
sus palabras:

Pocas semanas ha me decía el egregio filósofo Bergson que en 
su viaje por la península lo que más le había sorprendido era el 
genio de independencia espiritual que hallaba en los españoles 
dedicados a disciplinas intelectuales. Independencia espiritual, 
es decir, liberación de toda cadena exterior e interior, veracidad, 
crítica, afán de futuro.19

En ese discurso, el filósofo español introduce una idea que resue-
na en el imaginario intelectual argentino: la “independencia espiri-
tual”. En el marco del debate entre positivistas y antipositivistas, la 
consigna de una “independencia espiritual” viene acompañada de 
una introducción a los problemas actuales de la filosofía. Tal como 
sostiene Oscar Terán, “Ortega actuó como quien viene a revelar a un 
público retrasado en el tiempo cultural las buenas nuevas del mun-
do avanzado”.20 En otras palabras, no solo busca anunciar la crisis 

18	 Cf. Ruvituso, Clara, “Política universitaria y campo académico: un estudio centrado 
en la trayectoria del área de filosofía de la Facultad de Humanidades y Ciencias de 
la Educación de la Universidad Nacional de La Plata”, Tesis de Licenciatura en 
Sociología, La Plata, UNLP-FAHCE, 2009. URL: http://www.memoria.fahce.unlp.edu.ar/
library?a=d&c=tesis&d=Jte610

19	 Ortega y Gasset, José, Meditación de nuestro tiempo. Las conferencias de Buenos Aires, 
1916 y 1928, Buenos Aires, Fondo de Cultura Económica, 1996, p. 38. 

20	 Terán, Oscar, Historia de la ideas en Argentina, Diez lecciones iniciales, 1810-1980, Buenos 
Aires, Siglo XXI, 2008, p. 197.



90 9190 91

Ideas12, revista de filosofía moderna y contemporánea	 #12 NOVIEMBRE DE 2020 - ABRIL DE 2021 LA RECEPCIÓNDE BERGSON EN ARGENTINA	 PAULA JIMENA SOSA

90 91

del discurso positivista, sino también dar las claves de las filosofías 
en boga, es decir, las denominadas “filosofías de la conciencia”. Este 
proyecto presenta como vigentes las filosofías de Bergson y Edmund 
Husserl. Según Medín, los latinoamericanos ven en el filósofo espa-
ñol un aliado extraordinario que les facilita herramientas para con-
ceptualizar sus propios problemas, como por ejemplo el de comple-
tar el proyecto de una “independencia espiritual”.21 Luego, podemos 
pensar que se trata de un mediador excelente, un instrumento, para 
acceder al debate filosófico europeo del siglo XX, y para constituir 
una agenda filosófica renovada en un momento en el que se cuestio-
na el positivismo.

También Eugenio d’Ors resulta una figura central a la hora de 
comprender la gravitación de Bergson a nivel local. Recepcionado 
especialmente por los intelectuales reformista en general y el Cole-
gio Noceventista en particular,22 su relación con Bergson se remonta 
a los años de juventud, cuando se desempeña como corresponsal de 
Veu de Catalunya en París y toma clases en el Collège de France con 
el maestro francés. Más allá del debate suscitado en torno a la proxi-
midad entre el periodista y Bergson, la obra orsiana se encuentra 
cargada de elementos teóricos provenientes del filósofo vitalista. 

Es claro que el método intuicionista presente en la filosofía de 
Bergson tiene eco en la trayectoria de d’Ors. La intuición reemplaza 
los métodos inductivos de las ciencias naturales. Asimismo, la facul-
tad por excelencia ya no es la razón, sino la conciencia. Estos con-
ceptos (intuición, sensibilidad, conciencia) forman parte del nuevo 
aparato epistemológico que funciona para la confrontación con el 
positivismo y la crítica a la intromisión del cientificismo en el área 
de las humanidades. La búsqueda de nuevos métodos que defiendan 
los estudios humanísticos coincide con el desarrollo de una “nueva 
sensibilidad” en torno a valores espirituales y morales no atendidos 
por el “materialismo positivista” y cientificista dominante en déca-
das previas. Dicha sensibilidad, que d’Ors encuentra en Bergson, 
pertenece al vocabulario de la juventud reformista argentina sobre 

21	 Medin, Tzvi, Ortega y Gasset en la cultura hispanoamericana, México, Fondo Cultura 
Económica, 1994. 

22	 Cf. Bustelo, Natalia, “La Reforma Universitaria y la recepción de Eugenio d’Ors” en 
Actas de las Jornadas de sociología, La Plata, UNLP-FAHCE, 2012. URL: http://www.
memoria.fahce.unlp.edu.ar/trab_eventos/ev.1755/ev.1755.pdf

la cual el escritor español tiene particular incidencia. 

Por último, Manuel García Morente viaja en dos oportunidades a 
dar clases a Argentina.23 En el momento de su exilio en 1937, ya ha 
ganado su reconocimiento en el ambiente antipositivista argentino. 
Su vinculación con Bergson se remonta a 1916, año en que el maes-
tro francés visita la Residencia de estudiantes en Madrid con el pro-
pósito de dictar una serie de conferencias para los estudiantes. Los 
discursos de Bergson están en La filosofía de Henri Bergson, donde 
además García Morente incluye sus propias clases con las que espe-
ra preparar al auditorio madrileño para recibir al filósofo francés.24 
Paralelamente, García Morente comenta libros de Bergson y produ-
ce dos artículos para la Revista de Occidente (“Albert Thibaudet: le 
bergsonisme”25 y “Una nueva filosofía de la historia ¿Europa en la 
decadencia?”)26 y un comentario del libro La dos fuentes de la moral 
y de la religión.27

Del lado argentino, d’Ors y García Morente tienen un fuerte im-
pacto en la juventud novecentista28 que incluye a José Gabriel, Adol-
fo Korn Villafañe, Julio Noé y Tomás D. Casares entre otros, todos 
ellos nucleados en el denominado “Colegio Novecentista”, cuyos ór-
ganos de difusión son la revista Cuaderno del Colegio Novecentista y 
la editorial Publicaciones del Colegio Novecentista. 

23	 Las primeras conferencias de García Morente en Argentina son en Buenos Aires en 1934 
y han sido recopiladas en García Morente, Manuel, Obras completas, Vol. 1, Barcelona, 
Anthropos, 1996; mientras que las conferencias correspondientes a su segundo 
viaje a Tucumán en 1937 han sido publicadas en García Morente, Manuel, Lecciones 
preliminares de filosofía, Buenos Aires, Losada, 1938.

24	 Si bien la primera publicación de este trabajo es en 1917 (García Morente, Manuel, 
La filosofía de Henri Bergson, Madrid, Publicaciones de la Residencia Universitaria, 
1917) la consultada es García Morente, Manuel, La filosofía de Henri Bergson, Madrid, 
Encuentro, 2011.

25	 García Morente, Manuel, “Albert Thibaudet: le Bergsonisme” en Revista de Occidente, 
Tomo IV, 1924, pp. 120-123.

26	 García Morente, Manuel, “Una nueva filosofía de la historia ¿Europa en la decadencia?” 
en Revista de Occidente, Tomo I, 1923, pp. 175-182.

27	 García Morente, Manuel, “Las dos fuentes de la moral y de la religión” en Revista de 
Occidente, Tomo XXXVII, 1932, pp. 281-281.

28	 La importancia que adquieren García Morente y d’Ors entre los intelectuales que 
conforman el Colegio Novecentista ha sido estudiada en Bustelo Natalia, “La reforma 
universitaria desde sus grupos y revistas: Una reconstrucción de los proyectos y las 
disputas del movimiento estudiantil porteño de las primeras décadas del siglo XX 
(1914-1928)”, Tesis Doctoral en Historia, La Plata, FAHCE-UNLP, 2015. URL: http://www.
memoria.fahce.unlp.edu.ar/tesis/te.1307/te.1307.pdf



92 9392 93

Ideas12, revista de filosofía moderna y contemporánea	 #12 NOVIEMBRE DE 2020 - ABRIL DE 2021 LA RECEPCIÓNDE BERGSON EN ARGENTINA	 PAULA JIMENA SOSA

92 93

En resumen, la reconstrucción de las redes –desde donde la obra 
bergsoniana es traducida– y de los mediadores –claves en la difu-
sión de las ideas del filósofo francés– componen un punto de partida 
para comprender los procesos de recepción, pues conforman el en-
tramado contextual donde se inscriben los usos de la obra bergso-
niana en nuestro país.

 
2. La recepción de Bergson en la Generación de 1910

La generación de 1910 se caracteriza por una instancia en la cual 
gran parte de los intelectuales argentinos vinculados a la disciplina 
filosófica comienzan a cuestionar el positivismo ochocentista que 
domina el discurso en los claustros docentes universitarios.29 

Las filosofías que funcionan como estrategia en este debate con-
tra el positivismo y el cientificismo son el idealismo, el vitalismo 
y la axiología, a través de las filosofías de Immanuel Kant, Henri 
Bergson, Benedetto Croce, Giovanni Gentile, William James, Wil-
helm Dilthey y Heinrich Rickert.30 

Durante las dos primeras décadas del siglo XX, la presencia de 
Bergson domina el discurso de algunas figuras claves en el antiposi-
tivismo argentino.31 Entre ellas y en un período acotado, se desplie-
gan diferentes miradas en torno a la filosofía bergsoniana que dan 
cuenta de un campo atravesado por el debate y por diversas estrate-
gias de posicionamiento, que parecen responder a distintos condi-
cionamientos ideológicos. Así por ejemplo, mientras Korn ostenta en 
sus escritos una fuerte terminología bergsoniana, Alberini recepcio-
na a Bergson a través del idealismo trascendental de Kant, al mismo 

29	 La apelación a “generación de 1910” no intenta simplificar la complejidad de posiciones 
tomadas por los intelectuales del campo. Si bien muchos de estos intelectuales siguen 
adhiriendo al positivismo, también es cierto que la parte mayoritaria de esta generación 
comienza a manifestar una crítica importante a las concepciones positivistas (tanto en 
la labor docente como en la producción escrita) que tienen gran impacto en las décadas 
siguientes. 

30	 Cf. Pró, Diego, “Periodización del pensamiento argentino”, op. cit, p. 32.

31	 Cf. Domínguez Rubio, Lucas y Bustelo, Natalia, “El antipositivismo como respuesta a 
la crisis civilizatoria. El proyecto filosófico-político de Alejandro Korn” en Cuadernos 
del sur, N° 45, 2016, pp. 23-40; Donnantuoni Moratto, Mauro Ariel, “El antipositivismo 
y la formación de un nuevo discurso filosófico en Coriolano Alberini” en Revista de 
Filosofía y Teoría Política, N° 45, 2014, pp. 1-30. URL: http://www.memoria.fahce.unlp.
edu.ar/art_revistas/pr.6469/pr.6469.pdf

tiempo que Alberto Rougés da cuenta de una impronta bergsoniana 
diferente, ya no atravesada por el kantismo y la filosofía germana 
en general, sino estableciendo un diálogo complejo con su contexto.

2.a. La recepción de Bergson y la respuesta al problema ético en Korn 

Alejandro Korn (que nace en la provincia de Buenos Aires, en el 
seno de una familia de inmigrantes alemanes, y se forma en medi-
cina, con especialización en psiquiatría), entra tempranamente en 
contacto con el positivismo, el cual no abandona de forma definitiva 
en ningún momento.32 

Hacia 1906 se produce en Korn un distanciamiento del saber es-
trictamente médico, que coincide con su llegada a las cátedras de 
Historia de la Filosofía, primero en la Universidad de Buenos Aires 
y luego en la Universidad Nacional de la Plata. Su vinculación con 
las universidades es creciente durante las dos primeras décadas del 
siglo XX. En este período desempeña importantes cargos adminis-
trativos y se destaca en el movimiento del reformismo universitario, 
posicionándose como uno de sus actores centrales. Así, Korn alienta, 
en tanto miembro del Consejo superior, la renovación de los planes 
de estudios y de los claustros docentes. En dicho contexto, la filoso-
fía es comprendida como disciplina orientada a la “conducción de 
la República”,33 al tiempo que el movimiento universitario se orga-
niza con vistas a la integración social y espiritual de la nación. En 
este sentido, es posible pensar a Korn como una figura de transición, 
pues, si bien se forma en el cientificismo34 bajo la idea de consolidar 
el Estado desde el saber médico, no por ello renuncia a la búsqueda 
de la profesionalización del saber filosófico.

El diagnóstico korniano en torno a la situación política interna-
cional durante la Primera Guerra Mundial lo lleva a plantear un 
estado de crisis ética. De allí que su perspectiva positivista de base 

32	 La trayectoria de Korn ha sido trabajada en Ruvituso, Clara, Diálogos existenciales: la 
filosofía alemana en la Argentina peronista (1946-1955), Madrid, Iberoamericana, 2015.

33	 Buchbinder, Pablo, Historia de las Universidades Argentinas, Buenos Aires, 
Sudamericana, 2005, p. 84.

34	 Cf. Gabriele, Alejandra, “Los Informes médico–forenses de Alejandro Korn: entre 
crímenes y locuras” en Cuyo. Anuario de pensamiento argentino y americano 
[en línea], Vol. 30, 2013, pp. 139-196. URL: https://bdigital.uncu.edu.ar/objetos_
digitales/6546/06gabrielecuyo30-2013.pdf



94 9594 95

Ideas12, revista de filosofía moderna y contemporánea	 #12 NOVIEMBRE DE 2020 - ABRIL DE 2021 LA RECEPCIÓNDE BERGSON EN ARGENTINA	 PAULA JIMENA SOSA

94 95

se abra a las nuevas corrientes filosóficas espiritualistas que se tra-
ducen, en el plano político, en el apoyo a la huelga estudiantil, insti-
tuyéndose como “Maestro de la juventud”.

En los años en que su producción intelectual está abocada a la 
filosofía, Korn se dedica primeramente a dar clases35 en las que 
aborda algunas nociones bergsonianas y más tarde se apropia y 
reelabora a Bergson en diferentes producciones como: “La liber-
tad creadora” (1922), publicado en la revista Verbum; “Bergson” 
(1926), publicado en la revista Valoraciones; De San Agustín a Berg-
son (1959), publicado por la editorial Nova, e Influencias filosóficas 
en la evolución nacional (1936), publicado por la editorial Clari-
dad. Además, brinda clases sobre Bergson en la UNLP y en la UBA, 
donde se pone de relieve el manejo de tres obras importantes del 
maestro francés: Los datos inmediatos de la conciencia (1889), Ma-
teria y memoria (1896) y La evolución creadora (1907).36 

La posición que Korn toma en relación a Bergson y su filosofía 
puede entenderse como una suerte de adhesión crítica. Si bien no 
duda de que el autor de La evolución creadora sea la autoridad más 
alta que ha logrado ingresar en el ambiente argentino, por momen-
tos parece identificarlo como un buen orador más que como un buen 
filósofo. Así, lo caracteriza como filósofo de las “alturas”, y evoca 
sus refinamientos, “le favorece el idioma en que escribe y nuestra 
simpatía intelectual”;37 luego agrega, “no obstante, de ninguna obra 
contemporánea fluye mayor enseñanza y siempre seremos dueños 
de aguar con un poco de prosa la efervescencia retórica del autor”.38

Más allá de estas críticas de estilo, Korn encuentra en Bergson un 
aliado legitimado en su proyecto de restituir la autonomía del dis-
curso filosófico respecto del saber científico.39 Si se considera que 

35	 Las clases brindadas por Korn no son exclusivamente sobre el pensamiento 
bergsoniano. Si bien dedica gran parte de ellas a Bergson, también aborda pensadores 
como Immanuel Kant, Auguste Comte, Herbert Spencer, Christian Wolf, Victor Cousin, 
Wilhelm Wundt, Benedetto Croce, Émile Meyerson y otros.

36	 Cf. Korn, Alejandro, Lecciones inéditas, 1925, La Plata, Edulp, 2012. 

37	 Korn, Alejandro, Influencias filosóficas en la evolución nacional, Buenos Aires, Solar, 
1983, p. 284.

38	 Ibíd., p. 285.

39	 En varias ocasiones se ha destacado la importancia de la filosofía de Bergson en el 
debate filosófico de los centros culturales a principios del siglo XX en general, y su 
rol como refutador del positivismo en particular. Su labor como docente, investigador, 

ya en 1889 Bergson inicia una crítica40 exitosa41 a los excesos del 
determinismo mecanicista,42 se comprende que, para Korn, resul-
te una figura legitimada en dicho combate y considere su filosofía 
como una herramienta para conceptualizar sus propios problemas. 
Es posible incluso que sus lecturas presenten momentos de identifi-
cación; así como Bergson tiene como adversarios teóricos a Auguste 
Comte y Herbert Spencer, Korn se enfrenta a los repetidores del posi-
tivismo en el ambiente académico argentino. De allí que parafrasee 
La evolución creadora (1907) con su obra La libertad creadora (1922), 
como una suerte de adaptación de la crítica internacional al positi-

escritor y diplomático es valorada en su tiempo (con el premio Nobel de literatura, por 
ejemplo) y se evidencia en los periódicos de la época donde se alude al éxito de sus 
conferencias, a las que acude un público heterogéneo (académicos, artistas y otros). 

40	 Bergson realiza una doble crítica a la teoría spenceriana. En Los datos inmediatos de la 
conciencia, critica el mecanicismo por su imposibilidad de explicar todos los órdenes 
de la realidad –como la vida o los estados psíquicos– y por su interpretación del tiempo. 
Para Bergson, el tiempo de la mecánica se expresa en términos matemáticos. Así la 
temporalidad entendida como cantidad medible se vuelve homogénea (por ejemplo, 
el tiempo del reloj); de modo que el tratamiento que la mecánica realiza del tiempo 
supone que éste se deriva del espacio y por ello no puede explicar la forma que toma 
la temporalidad fuera de toda espacialidad (por ejemplo, el tiempo de la experiencia 
psicológica). Ante esta imposibilidad, Bergson propone un modelo explicativo de base 
psicológica, donde la realidad se presenta como movimiento incesante de cualidades 
heterogéneas (a lo que denomina tiempo como duración). Por otro lado, en La evolución 
creadora, Bergson cuestiona la teoría spenceriana de la evolución en la medida en que 
intenta explicar el proceso evolutivo partiendo de sus efectos. Según Bergson, esta 
concepción no puede explicar la novedad que se presenta en la naturaleza. De allí que 
desarrolle su noción de élan vital, que consiste en una proyección de la idea de libertad 
–de su teoría psicológica– en una dimensión biológica, donde la naturaleza evidencia 
una creación perpetua de novedad. Para profundizar cf.: Barreau, Hervé, “Bergson face 
à Spencer. Vers un nouveau positivisme” en Archives de Philosophie, 2008/2, Tomo LXXI, 
pp. 219-243; Urquijo Reguera, Mariana, “Genealogía de la conciencia en la filosofía 
de Henri Bergson”, Tesis Doctoral en Filosofía, Madrid, Universidad Complutense de 
Madrid, 2015. URL: https://eprints.ucm.es/37103/1/T37033.pdf

41	 Algunas obras que señalan este éxito son Azouvi, François, La gloire de Bergson. Essai sur le 
magistère philosophique, Paris, Gallimard, 2007; Worms, Fréderic, La philosophie en France 
au XXe siècle. Moments, Paris, Gallimard, 2009; Urquijo Reguera, Mariana, op. cit.

42	 Con “determinismo mecanicista” nos referimos a la teoría de la evolución que planteó 
Spencer. Ésta se aplica a todos los órdenes de la realidad, desde los biológicos hasta los 
sociológicos. Entre las leyes evolutivas de aplicabilidad universal se encuentran: que 
todo se mueve siguiendo la línea de menor resistencia; que hay una redistribución in-
versamente proporcional de la materia y del movimiento (y denomina evolución a la 
concentración de la materia que se acompaña de una dispersión del movimiento y des-
integración, al proceso inverso). A su vez, la evolución se despliega en otros procesos 
(como el de integración, diferenciación, diversificación). Así, Spencer construye una 
noción de progreso que consiste en el paso de una estructura homogénea a una hetero-
génea (por ejemplo, el sistema solar era una masa homogénea que por diferencias de 
temperatura se complejiza, dando lugar a diferentes organismos, luego especies y por 
último sociedades). Para profundizar cf. Kolakowski, Leszek, La filosofía positivista. 
Ciencia y filosofía, Madrid, Cátedra, 1979.



96 9796 97

Ideas12, revista de filosofía moderna y contemporánea	 #12 NOVIEMBRE DE 2020 - ABRIL DE 2021 LA RECEPCIÓNDE BERGSON EN ARGENTINA	 PAULA JIMENA SOSA

96 97

vismo, a las necesidades “éticas y morales” del caso argentino.43

Si bien Korn reconoce que la filosofía bergsoniana ya cuenta con 
los primeros pasos de apertura a un momento espiritual, objeta la 
ausencia de una ética que, desde su perspectiva, es necesaria para 
el desarrollo de la filosofía argentina. Luego expresa:

Bergson tenía el propósito –tras de estos tres libros– de es-
cribir una ética; la ética debía ser la aplicación de su filoso-
fía al desarrollo de nuestra conducta y establecer los ideales 
que deben dirigir la conducta del hombre. Esta ética no la ha 
escrito, o publicado por lo menos, puede ser que su trabajo 
esté inédito. Esa ética debía ser una ética de la libertad, y es 
de suponer que fuera una ética de la acción, puesto que en la 
acción es donde se prepara toda esta metafísica psicológica 
nuestra.44 

Esta demanda ética a Bergson puede ser comprendida si se plan-
tea en relación a las líneas más generales con las que Korn organi-
za su discurso filosófico. En Influencias filosóficas en la evolución 
nacional, el profesor platense sostiene que la filosofía es el resulta-
do del contexto histórico. Luego, la filosofía argentina se caracteri-
za por las “influencias ideológicas”45 recibidas desde Europa, pero 
también por el hecho de que “al artículo importado le imprimimos 
nuestro sello”.46 A la hora de interpretar a Bergson, su estrategia tie-
ne entonces dos caras: por un lado, el autor francés es la figura más 
importante en la reacción positivista internacional, pero al sostener 
que su filosofía se encuentra incompleta, Korn se erige a sí mismo 
como el encargado de completar ese proyecto crítico, hasta entonces 
parcialmente desarrollado, imprimiendo su “sello local”, es decir, 
dotándolo de una dimensión ética. 

Por otro lado, la pregunta de Korn por los rasgos de una filosofía 
nacional lo lleva a ubicar a Alberdi como primer representante de 

43	 Para profundizar en la importancia que tuvo la denominada “reacción antipositivista” 
cf. Bustelo, Natalia, “Filosofía y literatura en la «reacción antipositvista» argentina” 
en VIII Congreso Internacional de Teoría y Crítica Literaria Orbis Tertius [en línea], La 
Plata, UNLP-FAHCE, 2012. URL: http://www.memoria.fahce.unlp.edu.ar/trab_eventos/
ev.1624/ev.1624.pdf

44	 Korn, Alejandro, Lecciones inéditas, 1925, op. cit., p. 226.

45	 Korn, Alejandro, Influencias filosóficas, op. cit., p. 274.

46	 Ibíd., p. 274.

un positivismo de origen “autóctono”47 que no llega a ser superado 
por la denominada “Generación de 1880”.48 Esta última, receptora 
de las ideas de Hippolyte Taine, Stuart Mill, Ernest Renan y Herbert 
Spencer no logra, para Korn, dotarse de una creación original. De 
modo que su proyecto filosófico consiste en superar la “etapa ma-
terialista”, traducida como “libertad económica”, para lograr una 
renovación espiritual que encamine una “libertad ética” lo suficien-
temente sólida como para introducir el pensamiento argentino en la 
“cultura del Occidente”. 

Para instaurar una nueva “actitud espiritual”,49 Korn se aproxi-
ma a Bergson por medio de la adhesión a algunos argumentos cen-
trales de su filosofía: en primer lugar, la idea de que la ciencia es un 
conocimiento fragmentario basado en la medición y el cálculo, cog-
noscible a través de la inteligencia; en este sentido, Korn señala que 
el valor de la ciencia reside en su aplicación técnica en la medida en 
que nos “emancipa de las limitaciones físicas”;50 en segundo lugar, 
admite la idea de Bergson de que la filosofía se ocupa del “orden 
subjetivo”,51 que puede ser conocido a través de la intuición; en esta 
interioridad libre y subjetiva, el tiempo es cualitativo y heterogéneo, 
es decir, transcurre como “duración”.52 Por último, Korn se aproxi-

47	 Ibíd., p. 275.

48	 En esta generación, Korn ubica la Escuela de Paraná, con fuerte recepción de Auguste 
Comte, y la perspectiva de José Ingenieros y otros colegas a los que llama “hombres de 
gabinete y de estudio”.

49	 Korn, Alejandro, Influencias filosóficas, op. cit., p. 283.

50	 Korn adhiere a la denuncia de Bergson sobre la concepción de la ciencia moderna, 
según la cual el trabajo científico reside en la interpretación matemática de la realidad; 
por ello, el saber científico extrae y estudia las relaciones cuantitativas que observa en 
la naturaleza, articulándolas en ecuaciones algebraicas a las que denomina “leyes”. Al 
igual que Bergson, Korn duda de la capacidad del saber científico de conocer la realidad 
intrínseca de las cosas considerando, en cambio, la verdad científica como una verdad 
relativa ya que el método inductivo solo proporciona resultados precarios. Sobre esta 
matización en torno al valor de la ciencia, Korn coincide con Bergson en cuestionar los 
excesos del positivismo que olvida que no todo “problema humano” es un problema 
científico y que no hay “ciencia de lo subjetivo”. Cf. Korn, Alejandro, Obras. Ensayos 
filosóficos, apuntes filosóficos, Vol. 1, La Plata, UNLP, 1938, p. 207. 

51	 Para Korn, la filosofía no es un saber concreto, sino una “actitud espiritual” con 
disposiciones determinadas (por ejemplo, vincular lo particular con lo general o ver 
en el “hecho común” un problema). Así, desde la disciplina filosófica se construye un 
“saber amplio”, con diversidad de formas y contenidos que excede toda fórmula precisa 
(propio del saber científico). Asimismo, diferencia la filosofía de la metafísica. Esta 
última le parece una “expresión de fe” que requiere “muletas lógicas”, pero que no se 
basa en la experiencia. Cf. Korn, Alejandro, Obras. Ensayos filosóficos, op. cit., p. 155.

52	 Entre los rasgos de la durée bergsoniana se encuentran: en primer lugar, que es 



98 9998 99

Ideas12, revista de filosofía moderna y contemporánea	 #12 NOVIEMBRE DE 2020 - ABRIL DE 2021 LA RECEPCIÓNDE BERGSON EN ARGENTINA	 PAULA JIMENA SOSA

98 99

ma al concepto de “conciencia”53 como realidad que conserva en sí 
“el orden interior”54 y el “orden exterior”.55 Según Korn, es valioso el 
examen bergsoniano de la conciencia,56 pues condensa los dos órde-
nes antes mencionados en un estudio de la vida psíquica que deriva 
en una teoría del conocimiento.57 Esta serie de adhesiones al berg-
sonismo le permite afrontar lo que Korn denomina “degeneración 
materialista de la vida nacional”,58 que se orienta a las “finalidades 
económicas”,59 dejando de lado las normas éticas que reclaman una 
“cultura más elevada y espiritual”.60 

una temporalidad previa al tiempo homogéneo de la ciencia y medido desde las 
matemáticas, por lo cual es indivisible; en segundo lugar, que se trata de un tiempo 
cualitativo diferente al tiempo cuantitativo (que se evidencia en el tiempo del reloj 
o del calendario donde todos los segundos duran lo mismo); en tercer lugar, que es 
un tiempo irreversible, pues su transcurrir modifica todos los órdenes de la realidad 
(no hay repetición, sino constante novedad); en cuarto lugar, que es tiempo entendido 
como continuidad móvil indisociable que crea de forma constante y libre a través de 
movimientos heterogéneos. Si bien estas características se presentan en la mayoría de 
los usos de la noción de duración, también es cierto que este concepto es profundizado 
desde el punto de vista psicológico en los Datos inmediatos de la conciencia y en Materia 
y memoria, y desde el punto de vista biológico, en La evolución creadora.

53	 Korn, Alejandro, Influencias filosóficas, op. cit. p. 285.

54	 Korn, Alejandro, Lecciones inéditas, 1925, op. cit. p. 202.

55	 Probablemente Korn esté aludiendo a la teoría psicológica desarrollada por Bergson en 
Los datos inmediatos de la conciencia. El profesor platense distingue “mundo objetivo” 
u “orden objetivo” para referirse a la dimensión extensa, mientras que con “mundo 
interior” hace referencia a la noción de “duración”. Cf. Korn, Alejandro, Influencias 
filosóficas, op. cit. 

56	 La conciencia para Bergson tiene varios sentidos; en general, es definida como 
facultad que se opone al intelecto (cuya función es analítica). En Ensayo sobre los 
datos inmediatos de la conciencia, Bergson estudia la conciencia desde una perspectiva 
psicológica, pues esta disciplina se ofrece como un campo privilegiado para observar 
la naturaleza de los procesos que no ocupan lugar en el espacio. Allí, la conciencia 
tiene una función activa, pudiendo experimentar la duración, la libertad y la cualidad 
pura que componen la dimensión interna. Pero, a lo largo de su producción Bergson 
evidencia que esta conciencia no solo es conciencia humana, sino que es conciencia 
universal en la medida en que es el verdadero constituyente ontológico de todo lo que 
existe. En esta línea, la filosofía bergsoniana resuelve el aparente dualismo inicial –
donde la realidad se define por dos multiplicidades, las de los objetos materiales y la 
de los hechos de conciencia– en un monismo de la conciencia. Sobre este concepto cf. 
Worms, Fréderic, Le vocabulaire de Bergson, Paris, Ellipses, 2000. 

57	 Bergson desarrolla una teoría psicológica que intenta complejizar la idea de que 
la única facultad para conocer la realidad es el intelecto. Así, desarrolla una teoría 
del conocimiento según la cual el hombre puede conocer los diferentes niveles de la 
realidad tomando en cuenta: la inteligencia, la intuición y el instinto.

58	 Ibíd., p. 280.

59	 Ibídem.

60	 Ibídem.

Si bien Korn observa la declinación del positivismo en la Primera 
Guerra Mundial, su análisis no lo lleva a una ruptura total con esa 
tradición. El autor de La libertad creadora no renuncia ni a los la-
zos con representantes del positivismo, ni al vocabulario positivista 
en el que se forma durante su juventud en la carrera de medicina. 
El tono que domina su discurso busca, en cambio, complementar 
ambos saberes, filosofía y ciencia. De hecho, acusa a Bergson de su 
escasa “impronta práctica”: “le perjudica en nuestro concepto no 
haber desarrollado más que la parte teórica de su filosofía y no ha-
bernos dado aún la ética, el eslabón que la vincularía a los proble-
mas prácticos de nuestra preferencia”.61 La búsqueda de resolver, a 
través de la filosofía, “problemas prácticos” parece olvidar la sepa-
ración entre orden objetivo y orden subjetivo –aparente dualismo 
establecido por Bergson en Los datos inmediatos de la conciencia– y 
a la que él mismo adhiere en numerosas ocasiones. Es como si Korn 
quisiera resolver con su nueva herramienta filosófica los problemas 
que acontecen en la “realidad objetiva” bajo una impronta ética. La 
demanda de una instancia práctica se encuentra con frecuencia en 
expresiones como “pertenecemos al mundo de la afirmación y de 
la acción; el quietismo negativo es una posición reñida con nuestra 
manera de ser y para un pueblo americano la más burda de todas”.62 

En el contexto del reformismo universitario, Korn no puede aban-
donar la dimensión práctica. Su discurso le permite posicionarse 
como el gran sintetizador del positivismo y el espiritualismo. En 
otras palabras, Korn asume el lugar de sabio capaz de dirigir espiri-
tualmente a la juventud argentina, sin renunciar por completo a los 
valores defendidos por la generación positivista. De allí que no siga 
la filosofía de Bergson hasta las últimas consecuencias. Los puntos 
en los que se aleja del filósofo francés son aquellos que lo comprome-
ten exclusivamente con el discurso filosófico puramente especulati-
vo. Por lo tanto, cuestiona la falta de delimitación de Bergson entre el 
“conocimiento real” y la “visión metafísica”. Para Korn, la metafísica 
constituye esa dimensión que, a diferencia de la filosofía, “abocada 
a la experiencia interna”,63 y de la ciencia, dedicada a la experiencia 
externa, busca trascender el terreno experiencial. Así, la metafísica 

61	 Ibíd., pp. 284-285.

62	 Ibíd., p. 283. 

63	 Korn comprende a la psicología como rama de la filosofía.



100 101100 101

Ideas12, revista de filosofía moderna y contemporánea	 #12 NOVIEMBRE DE 2020 - ABRIL DE 2021 LA RECEPCIÓNDE BERGSON EN ARGENTINA	 PAULA JIMENA SOSA

100 101

es el intento de acceder a lo absoluto. Bergson, en cambio, no separa 
la filosofía de la metafísica y considera que es posible conocer ese 
absoluto a través de una suerte de “simpatía” con el objeto, domina-
da por la intuición. Pero Korn rechaza esta dimensión metafísica. En 
este sentido, en una carta personal le confiesa a Rougés:

Considero, desde el punto de vista teórico y didáctico, impres-
cindible separar la metafísica –es decir, el problema ontológico– 
de la apreciación de la realidad. La metafísica es, para mí, algo 
demasiado subjetivo, demasiado problemático, para invocarlo 
como fundamento de una acción pragmática. El positivismo solo 
puede ser abatido en su propio terreno; es menester reconocerle 
la verdad relativa que es su fuerza, y superarla en una concep-
ción más alta.64 

 
En este rechazo de la metafísica, se encuentra la marca de otra 

recepción paralela a la de Bergson, que tiene profundo impacto en el 
reformista argentino, es decir, la de Kant65 (entre otras cosas porque 
su acceso se da en su lengua original).66 Kant se pregunta en el pró-
logo de su Crítica a la Razón Pura, a qué se debe que la metafísica no 
haya encontrado todavía el camino seguro de la ciencia. La metafísi-
ca, con su andamiaje cognoscitivo débil, solo produce “entes de razón 
o mitos”. Así, teniendo en cuenta la crítica kantiana a la metafísica 
como un saber deficitario, Korn rechaza la dimensión especulativa 
de la filosofía bergsoniana. Esto puede comprenderse si se considera 
que el profesor platense pertenece a una generación que conserva en 
sí elementos residuales del positivismo que emergen en su produc-
ción intelectual. Según Terán, “Korn no está dispuesto a renunciar 
a logros de la modernidad positivista como la ciencia y la técnica, y 
mediante una actitud componedora pretende introducirlos en una 
jerarquía que los subordina a otros valores espirituales”.67

Korn ostenta elementos de la filosofía bergsoniana, presentes en 
la terminología de su teoría general (conciencia, creación, intuición, 

64	 Rougés, Alberto, Correspondencia (1905-1945), Tucumán, Fundación Miguel Lillo, 1999, 
p. 60.

65	 Korn le dedica un importante lugar al pensamiento kantiano tanto en su labor docente 
como en su producción escrita. Cf. Korn, Lecciones inéditas, 1925, op. cit. p. 57 y Korn, 
Alejandro, “Kant” en Valoraciones, Tomo II, N° 4, 1924, pp. 5-13.

66	 Recordemos que Korn proviene de una familia de inmigrantes alemanes.

67	 Terán, Oscar, Historia de las ideas en la Argentina, op. cit., p. 205.

espíritu) y en el concepto de “duración” en particular como lugar 
donde la libertad del hombre es posible.68 Este aspecto constituye 
la contrapartida del mecanicismo cientificista, donde la libertad 
queda anulada por la necesidad de las leyes físicas. Incluso cabe de-
cir que Korn es el autor de referencia para la configuración de una 
agenda intelectual de impronta antipositivista y espiritualista, sin 
poder con ello desprenderse de su propia formación positivista.69 

2.b. Coriolano Alberini, lector crítico de Bergson 

Otro intelectual que recepciona a Bergson es Coriolano Alberini, 
quien, luego de estudiar en el Colegio Nacional de Buenos Aires, es-
tudia Derecho y Filosofía en la UBA, eligiendo finalmente esta últi-
ma. En el contexto de la Reforma Universitaria, ingresa en cátedras 
de la UBA y la UNLP, estrechando vínculos con Korn en el combate 
contra el positivismo.70 No obstante, esa relación presenta un cre-
ciente distanciamiento, sobre todo porque, finalizado el decanato 
de Korn en 1921, Alberini comienza su propia carrera de autolegiti-
mación, estrechando lazos con sus antiguos profesores positivistas, 
y proponiendo figuras para las cátedras que entran en conflicto con 
las expectativas de Korn. De allí que este último exprese en 1924: 
“Con profunda pena, lo abraza quizá por última vez, con todo afecto 
de nuestra vieja amistad”.71 En cierto sentido, Alberini supo relacio-
narse estratégicamente para evitar quedar en el lugar de mero “dis-
cípulo” de Korn, disputándole, en cambio, el puesto de “padre” de la 

68	 La posición de Korn respecto a la idea de libertad coincide con la de Bergson en las 
obras Datos inmediatos de la conciencia y en Materia y memoria, pero se aparta de ella 
en La evolución creadora, donde dicha libertad se expresa como élan vital. Esto se debe 
justamente al rechazo de Korn de la dimensión metafísica de la filosofía bergsoniana, 
antes mencionado.

69	 Korn nuclea a un grupo de intelectuales con los que organiza reuniones filosóficas. 
Entre los miembros de su agrupación, algunos buscan reconstruir la historia del 
campo filosófico nacional. En general, estos aportes tienden a presentar a Korn como 
un “padre” en la constitución de ese espacio. Esta tendencia se evidencia, entre otros 
ejemplos, en Romero, Francisco, Sobre la filosofía en América, Buenos Aires, Raigal, 
1952; Sánchez Reulet, Aníbal, La filosofía latinoamericana contemporánea, Washington, 
Unión Panamericana, 1949; Vázquez, Juan Adolfo, Antología filosófica argentina del 
siglo XX, Buenos Aires, Eudeba, 1965. 

70	 Cf. Ruvituso, Clara, “Política universitaria y campo académico”, op. cit.

71	 Carta de Alejandro Korn a Coriolano Alberini en Alberini, Coriolano, Epistolario. 
Segundo Tomo, Mendoza, Universidad Nacional de Cuyo, 1981, p. 34.



102 103102 103

Ideas12, revista de filosofía moderna y contemporánea	 #12 NOVIEMBRE DE 2020 - ABRIL DE 2021 LA RECEPCIÓNDE BERGSON EN ARGENTINA	 PAULA JIMENA SOSA

102 103

filosofía en Argentina.72 La política universitaria llevada a cabo por 
Alberini, de creciente tono conservador, lo dota de un importante 
número de adversarios. Entre ellos, Tulio Halperín Donghi, quien 
denuncia su “brazo de hierro” al momento de definir los actores que 
protagonizan la profesionalización de la filosofía en la universidad:

Tuvo influencia significativa en el proceso que culminó en la 
elección de Alejandro Korn como primer decano del nuevo ré-
gimen universitario, pero pronto se alejó de él para concertar 
nuevas alianzas dentro del sector más veterano del claustro 
de profesores, sin dejar de prestar atención a sus bases en el 
claustro estudiantil, en el cual la influencia que había ad-
quirido sobre el Consejo Directivo le permitió armar una red 
clientelar sin duda modesta, pero suficiente para asegurar a la 
lista azul que patrocinaba la victoria sobre la banca en la que 
militaban mis padres.73

Por otra parte, en la década de 1920, Alberini inicia un recorri-
do por universidades europeas que lo lleva a entrar en contacto 
con referentes de la filosofía europea contemporánea, como Mar-
tin Heidegger, Edmund Husserl, Henri Bergson, Jacques Maritain 
y Giovanni Gentile.74 También en sus redes intelectuales gravitan 
los españoles Ortega y Gasset, con quien sostiene una correspon-
dencia desde 1916, García Morente, a quien le facilita su ingreso a 
la Argentina en 1937 tras la destitución de sus cargos en Madrid a 
causa de la Guerra Civil española75 y Eugenio d’Ors, a quien pro-
bablemente conoce en el contexto del Colegio Novecentista creado 
en 1917.76 Este contacto con el mundo académico deja huellas en el 
estilo de su producción filosófica y en el distanciamiento respecto 
de los debates filosóficos locales, mientras que en sus interven-
ciones europeas se posiciona como representante de la filosofía 
argentina. Un ejemplo de esto se observa en el discurso de Albe-

72	 La idea de Alberini como “padre” de la filosofía en Argentina puede profundizarse 
atendiendo a Donnantuoni Moratto, Mauro Ariel, op. cit.

73	 Halperin Donghi, Tulio, Son memorias, Buenos Aires, Siglo XXI, 2008. p.31.

74	 La trayectoria intelectual de Alberini puede verse en: Pró, Diego, Coriolano Alberini, 
Mendoza, Valle de los Huarpes, 1960.

75	 Las relaciones con intelectuales europeos pueden verse en: Alberini, Coriolano, 
Epistolario, op. cit.

76	 Las lecturas de Alberini de la obra de d’Ors se evidencian en Alberini, Coriolano, 
“Introducción a la Axiogenia” en Humanidades, N° 1, 1921, p. 147. 

rini pronunciado en el VI Congreso Internacional de Filosofía de 
Harvard en 1926:

La filosofía, como la ciencia, se ha dicho, no tiene patria o, me-
jor dicho, no debiera tenerla; pero, no es menos cierto que el fi-
lósofo, como hombre, concretamente considerado, la tiene, aun 
cuando se empeñara en no tenerla, pues no cabe vivir fuera de 
la historia, la cual, a pesar de la unidad de lo humano, se mani-
fiesta en forma heterogénea, esto es, de nacionalidades, y siem-
pre cambiante dentro de una relativa unidad dinámica. Aun 
tratándose de un gran creador de intuiciones éticas, el filósofo o 
apóstol jamás consigue eludir por completo el influjo espiritual 
de su nación.77 

En “La metafísica de Alberdi”,78 (1935) Alberini construye la his-
toria intelectual de la nación en torno a cinco etapas –“escolástica 
colonial”, “iluminismo” o “filosofía de las luces”, “romanticismo”, 
“positivismo” y “reacción antipositivista”– que componen el proce-
so evolutivo de la filosofía argentina. En esta obra, propone un aná-
lisis de las recepciones filosóficas. Sus preguntas al objeto de estu-
dio evidencian el conocimiento de la tradición intelectual europea, 
los usos que se hacen de ella en Latinoamérica y la actualización 
metodológica de Alberini, en tanto precursor de la historia de las 
ideas en el país.79

Ahora bien, para Alberini, el interés por Bergson constituye una 
iniciativa propia durante sus años de juventud como estudiante de 
la carrera de Filosofía. En su testimonio, las lecturas del filósofo 
francés funcionan como una salida del ambiente positivista que to-
davía domina en el discurso académico de principios de siglo XX. De 
allí que Alberini exprese que

Al salir de clase, solíamos ambular por la calle Florida, en cali-
dad de ruidosos estudiantones, dialogando a gritos sobre Kant y 
Hegel y, sobre todo, acerca de Bergson. Por iniciativa propia ha-
bíamos descubierto al gran filósofo francés. La evolución crea-
dora nos causó una profunda impresión. Fue todo un coup de 

77	 Alberini, Coriolano, Problemas de la historia de las ideas filosóficas en Argentina, La 
Plata, UNLP, 1966. 

78	 Alberini, Coriolano, Precisiones sobre la evolución del pensamiento argentino, Buenos 
Aires, Docencia, 1981.

79	 Cf. Ruvituso, Clara, Diálogos existenciales, op. cit.



104 105104 105

Ideas12, revista de filosofía moderna y contemporánea	 #12 NOVIEMBRE DE 2020 - ABRIL DE 2021 LA RECEPCIÓNDE BERGSON EN ARGENTINA	 PAULA JIMENA SOSA

104 105

foudre metafísico, como tuvimos el honor de manifestárselo al 
mismo Bergson, cuando, en diciembre de 1926, lo visitamos en 
su casa en París.80 

Estas palabras parecen remitir a un interés previo a la llegada 
de Ortega y Gasset a Argentina en 1916. En cualquier caso, la idea 
de una mediación española en la recepción de Bergson y la de una 
iniciativa propia, por parte de los impulsores de la filosofía en Ar-
gentina, no resultan recíprocamente excluyentes. De hecho, Alberi-
ni recuerda que, durante el primer viaje de Ortega, los alumnos ob-
servaron en el español un ataque, más que una defensa, a Bergson, 
mientras que, en el segundo viaje, Ortega elogió al maestro fran-
cés.81 La deslegitimación de la filosofía bergsoniana puede explicar 
los vaivenes estimativos que Alberini ofrece en torno a la obra de 
Bergson. En “Interpretación idealista del bergsonismo”82 (1919), pro-
ducido solo dos años después del primer viaje de Ortega y Gasset a 
la Argentina, la efervescencia del bergsonismo se encuentra muy 
disminuida; más bien, aparece cargada de críticas. 

 Por otra parte, Alberini parece estar actualizado con respecto 
a los debates filosóficos europeos en general, y al de Bergson con el 
positivismo en particular. Su producción tiene un tono académico 
donde se expresa un trabajo minucioso con las fuentes. Este estilo 
riguroso, erudito y actualizado da cuenta del primer momento que, 
según Alberini, debe desarrollarse para consolidar una cultura fi-
losófica en Argentina: “La cultura filosófica es erudición, crítica y 
creación”.83

En su producción de juventud sobre Bergson, este profesor argen-
tino busca defender a un pensador serio a pesar de su gran orato-
ria. Así, cuestiona las lecturas populares del maestro del Collège de 
France: “Fuera inoportuno investigar aquí las causas de la singular 

80	 Alberini, Coriolano, Discurso del vice-presidente del comité de honor y secretario técnico 
del congreso, Dr. Coriolano Alberini, de la Universidad de Buenos Aires, en representación 
de los miembros argentinos en Actas del Primer congreso Nacional de Filosofía, Mendoza, 
Universidad Nacional de Cuyo, 1949, p. 66.

81	 La alusión de Alberini a la actitud de Ortega frente a Bergson, en su primer viaje, 
puede verse en Alberini, Coriolano, Problemas de la historia de las ideas filosóficas en 
Argentina, op. cit., p. 139.

82	 Alberini, Coriolano, Escritos de metafísica, Mendoza, Instituto de Filosofía, 1973.

83	 Ibíd., p. 40.

difusión del bergsonismo; mas, conviene decirlo, lo peor que le pue-
de tocar a un metafísico es ser admirado por los periodistas y las 
mujeres... ¿se trata, acaso, de un autor fácilmente asequible? Nada 
más falso”.84 

 Con estas palabras, Alberini se posiciona como lector legítimo 
y autorizado para “restaurar el sentido del bergsonismo”,85 y para 
determinar el espíritu de su filosofía, corrigiendo los malentendi-
dos introducidos por el público “semiculto”. Asimismo, adjudica la 
popularidad de Bergson al hecho de que no utilice tecnicismos, y a 
su gran capacidad oratoria, portadora de un estilo discreto y seduc-
tor. Sin embargo, considera que su simplicidad es aparente, y que 
su filosofía, en cambio, es profunda y está destinada a un auditorio 
de profesionales. Esta valoración no significa que merezca el título 
de pensador extraordinario. Para Alberini, el filósofo francés no es 
un genio revolucionario al modo de Kant,86 sino que su valor reside 
en reivindicar el discurso filosófico en un contexto de decadencia 
de la disciplina. Estas comparaciones entre Kant y Bergson no se 
presentan sólo en el nivel superficial de sus observaciones de estilo. 
Su recepción del bergsonismo se produce de forma paralela y por 
momentos subordinada a la de la filosofía kantiana.87 

Ahora bien, si consideramos que a principios del siglo XX el im-
pacto de la filosofía bergsoniana toma fuerza inigualable en el mer-
cado editorial, y se vuelve una referencia obligatoria para la comu-
nidad académica internacional,88 entendemos que el joven Alberini, 
ávido de lecturas filosóficas, se encuentra atraído por los debates 
filosóficos europeos y por el bergsonismo en especial. Entre 1910 
y 1920, le dedica tiempo al estudio de la obra de este autor, reco-
nociendo que se trata del filósofo más influyente después de Kant. 
En este sentido, su lectura de Bergson se traduce en una doble di-
mensión, práctica –en un contexto de lucha contra el positivismo– 

84	 Ibíd., pp. 29-30. 

85	 Ibíd., p. 31.

86	 La referencia a Kant es explícita: “Es genial [Bergson], fuera de duda, pero no es un 
genio revolucionario a la manera de Sócrates o Kant, ni un genio omnicomprensivo 
como Hegel”. Alberini, Coriolano, Escritos de metafísica, op. cit., p. 30.

87	 Jorge Dotti alude a esta recepción conjunta de ambos pensadores en La letra gótica. 
Recepción de Kant en Argentina, desde el romanticismo hasta el treinta, Buenos Aires, 
UBA, 1992.

88	 Cf. Azouvi, François, op. cit. 



106 107106 107

Ideas12, revista de filosofía moderna y contemporánea	 #12 NOVIEMBRE DE 2020 - ABRIL DE 2021 LA RECEPCIÓNDE BERGSON EN ARGENTINA	 PAULA JIMENA SOSA

106 107

y epistemológica. El sentido práctico de su lectura puede explicar 
el hecho de que no haya publicado su “Interpretación idealista del 
bergsonismo” en 1919. A diferencia de Ortega y Gasset, Alberini no 
se encuentra lo suficientemente legitimado en el ámbito universita-
rio como para cuestionar una filosofía que, por entonces, funciona 
como estrategia de superación del positivismo y de legitimación del 
discurso filosófico. Su posicionamiento en relación con el positivis-
mo podía verse comprometido. 

En dicho artículo se desarrolla una crítica a la filosofía de Bergson 
de carácter epistemológica que llega por momentos a un rechazo ab-
soluto.89 En ese trabajo, reconoce el lugar de Bergson en la agenda in-
ternacional contra el positivismo, y pone en evidencia el manejo de 
la obra bergsoniana en su lengua original, posicionándose como un 
lector culto. Aludiendo al debate abierto por Bergson contra Kant,90  
Alberini se muestra crítico respecto de la teoría del conocimiento y 
de la ontología bergsonianas, simulando las respuestas que Kant le 
daría a Bergson. En este sentido, Alberini expresa:

Infiérase aquí que aun cuando el tiempo sea para Kant forma de 
la intuición interna, ninguna afinidad tiene, ni siquiera extrín-
seca, con el tiempo concreto de Bergson. Este, a los ojos de Kant, 
sería un dogmático, puesto que identifica realidad con tiempo, 
mientras que, para Kant, la misma psique solo es concebible 
como realidad relativa, vale decir, a través de la intuición tem-
poral y de la síntesis aperceptiva trascendental.91

Así, Alberini cuestiona la ontología del tiempo y del movimien-
to de Bergson, sintetizada en la noción de duración, y sus aspectos 
gnoseológicos. De allí que rechace la idea de intuición, concepto cen-
tral de la filosofía bergsoniana, según el cual es posible conocer la 

89	 Cuestiona conceptos centrales de la filosofía de Bergson tales como “intuición”, 
“conciencia”, “duración”, “datos inmediatos” e “instinto” entre otros. Se profundizará 
en dos de ellos a continuación.

90	 Algunos argumentos de Bergson contra Kant son: la crítica al intelectualismo kantiano 
basada en una reconsideración de la relación entre la vida y las categorías del intelecto; 
el cuestionamiento a la idea kantiana de que no es posible conocer el “noumeno” o 
la “cosa en sí”; la crítica a las categorías a priori (el a priori se construye a partir de 
la observación inductiva de las operaciones cognitivas del intelecto y, por ello, es 
susceptible de presentar errores que comprometen su carácter universal y necesario). 
Cf. Zanfi, Caterina, Bergson e la filosofia tedesca, 1907-1932, Macerata, Quodlibet, 2013.

91	 Alberini, Coriolano, Escritos de metafísica, op. cit., p. 79.

realidad en sí misma, fuera de todo esquema intelectualista. Para el 
profesor argentino, la intuición bergsoniana es una “palabra aven-
turera” que disuelve el espíritu en un esfuerzo por acceder al nóu-
meno: “Quisiéramos demostrar, además, que la intuición, entendida 
en sentido bergsoniano, conduce a resultados tan deplorables como 
el positivismo realista, el cual tiene dos víctimas predilectas: el pen-
samiento y la personalidad, que, en nuestro sentir, constituyen la 
misma cosa”.92 

Otra crítica de Alberini se orienta a la noción de conciencia pro-
puesta por Bergson. 93 Desde su perspectiva, el monismo de la con-
ciencia bergsoniana elimina los elementos que distinguen la per-
sonalidad del hombre de la de su entorno. La falta de límites entre 
el orden externo y el interno –en el denominado élan vital– pone en 
juego el concepto de “hombre” presentado por Alberini en “Intro-
ducción a la axiogenia”,94 según el cual la personalidad es lo propia-
mente humano, pues sin ella no se puede comprender la potencia 
adaptativa y evolutiva del hombre. 

Además, en “Introducción a la axiogenia”, Alberini retoma el de-
bate abierto por Bergson contra Kant, intentando resolver el con-
flicto entre sus posiciones gnoseológicas. Mientras la teoría kan-
tiana es identificada por Alberini con la posición de los “logistas”, 
quienes sostienen que el conocimiento es necesario y racional, la 
bergsoniana es asociada con la de los psicologistas, quienes niegan 

92	 Ibíd., p. 105.

93	 Para Alberini la idea de “conciencia” de Bergson es inadmisible ya que no emite 
juicios. Para el profesor argentino, la conciencia trabaja con formaciones teléticas 
(valores entendidos como abstracciones biológicas); en este sentido, su función central 
es juzgar y relacionar. Los juicios no son, a su vez, distintos de las representaciones 
(representarse algo en la conciencia es juzgar) ni son solamente conscientes (puede 
haber juicios inconscientes). Es probable que esta concepción de la conciencia se 
encuentre inspirada por las lecturas de Alberini de autores que entienden a Kant bajo 
una “inspiración hegeliana”, sobre todo si se tiene en cuenta el siguiente pasaje: “Lo 
que llamamos creencia no es sino la actividad juzgante de la conciencia que en virtud 
de este o aquel motivo se detiene en uno de sus actos, o sea en un juicio. Posiblemente 
tal cosa quiso decir Hegel cuando afirmó que «la conciencia es la relación infinita del 
espíritu consigo mismo»”. Alberini, Coriolano, Escritos de metafísica, op. cit, p. 119.

94	 “Introducción a la Axiogenia” es una monografía escrita por Alberini en 1919, y presentada 
en la Facultad de Filosofía y Letras (UBA) con motivo del concurso para la suplencia de 
Psicología (segundo curso). Dicha monografía es publicada en 1921 en el primer número de 
la revista Humanidades de la Facultad de Humanidades y Cs. de la Educación. URL: http://
www.memoria.fahce.unlp.edu.ar/art_revistas/pr.1429/pr.1429.pdf



108 109108 109

Ideas12, revista de filosofía moderna y contemporánea	 #12 NOVIEMBRE DE 2020 - ABRIL DE 2021 LA RECEPCIÓNDE BERGSON EN ARGENTINA	 PAULA JIMENA SOSA

109108108 109108 109108 109

el pensamiento autónomo y la necesidad racional.95 El objetivo de 
Alberini es arribar a una síntesis entre ambas tendencias –logistas 
y psicologistas– que le permita plantear una teoría del conocimiento 
en términos objetivos, necesarios y puros, propia del hombre, pero 
también que tome en cuenta los aportes de la psicología y de la biolo-
gía, según los cuales existen formas rudimentarias de conocimiento 
en la evolución, previas incluso a la aparición de la conciencia.96 Si 
bien esto puede ser interpretado como un esfuerzo de Alberini por 
sintetizar ambas perspectivas, la de Kant y la de Bergson, dotándo-
las de igual importancia, cabe aclarar que la crítica a la intuición 
bergsoniana se mantiene idéntica a la que despliega en su trabajo 
“Interpretación idealista del bergsonismo”. En este sentido, Alberi-
ni sostiene: 

El intuicionismo, como cualquier intuicionismo, incluso el berg-
soniano, no pasa de ser un pensamiento que ignora su índole 
racional, pues la conciencia, por el hecho de serla, es actividad 
relacionante, vale decir, juicio, y pedimos a los irracionalistas 
que nos muestren un juicio sin estructura categórica. Confun-
den la intuición, proceso racional inconsciente, con una preten-
dida intuición convertible en criterio de verdad en sí misma.97

De tal manera, no es posible reconocer un verdadero cambio 
respecto de sus valoraciones previas. Si bien la teoría bergsoniana 
resulta funcional para profundizar la crítica al mecanicismo,98 es 
abandonada en el terreno gnoseológico, donde sigue resonando la 
presencia de la filosofía kantiana con un fuerte sello racional. De 
allí que exprese que “el psicologismo es para nosotros una posición 

95	 Algunas lecturas han señalado las debilidades de esta síntesis para los fines del 
trabajo. Como observa Donnantuoni Moratto: “En definitiva, la pureza inicial de ambas 
posiciones (psicologismo y logismo) se ve completamente alterada en una versión mixta 
que parece querer resolver el conflicto que las divorciaba. Sin embargo, el saldo de 
ese armisticio es acaso el más lamentable: la postergación de la personalidad para un 
estadio ulterior y derivado, en el que se disuelve toda su especificidad”. Donnatuoni 
Moratto, Mauro Ariel, op. cit., p. 16. 

96	 Alberini usa como ejemplo el caso de en la sensibilidad primitiva del protoplasma, 
núcleo de la célula, donde hay una “actitud discriminativa” que podría considerarse la 
“primera forma de conocimiento”. Alberini, Coriolano, “Introducción a la axiogenia”, 
op. cit. p. 133.

97	 Ibíd., pp. 144-145.

98	 Sobre todo, en la medida en que Bergson propone una concepción de evolución donde 
la vida no es simple adaptación al medio, sino que tiene una función activa o telética.

provisoria, verdadera por lo que afirma, falsa por lo que niega”.99

Ahora bien, cabe aclarar que tampoco Alberini asume todos los 
postulados de la gnoseología kantiana, y por momentos sus análi-
sis presentan distorsiones exegéticas heredadas de sus lecturas de 
“Lachelier, L. Weber, Hamelin, Croce y Gentile”.100 No obstante, cabe 
preguntarnos por qué Alberini cuestiona conceptos claves de la fi-
losofía bergsoniana desde el aparato epistemológico kantiano. La 
legitimación de Kant en el mundo académico, hacia fines del siglo 
XIX y principios de XX, es indudable si se considera que las lecturas 
kantianas están presentes en la agenda de positivistas como Rodolfo 
Rivarola, hasta en las de los primeros críticos del positivismo como 
Korn. Paralelamente, Alberini lee a neokantianos que, en general, 
son adversarios de Bergson, sobre todo los nucleados en torno a la 
Escuela de Baden, liderada por Wilhelm Windelband y Heinrich 
Rickert. Además, Alberini conoce la circulación de ideas kantianas 
en Francia, por la mediación de Víctor Cousin y en Inglaterra por 
Samuel Taylor Coleridge, pues ambos son autores de manuales de 
filosofía que resultaron claves para la profesionalización de la fi-
losofía argentina, y son traductores de Kant. En este sentido, tanto 
Cousin como Coleridge contribuyen a la canonización de Kant como 
el gran sintetizador y superador entre el empirismo y el racionalis-
mo,101 categorías que atraviesan su discurso al punto de calificar a 
Bergson como un “empirista absoluto”. De allí que exprese: “Des-
pués de La crítica a la razón pura, el lema de todo filósofo auténtico 
no puede ser sino el siguiente: con Kant, o contra Kant, pero a mer-
ced de Kant”.102 

Alberini se posiciona como parte de una juventud que viene a 
renovar con seriedad la praxis académica. Asimismo, construye un 
modelo de intelectual que encuentra su legitimación en las institu-
ciones educativas superiores, y que se caracteriza por dedicarse de 
tiempo completo a la disciplina y al estudio. Dicho modelo se dife-

99	 Alberini, Coriolano, “Introducción a la axiogenia”, op. cit., p. 108.

100	 La lectura de Kant –realizada por Alberini- a través de los intérpretes de “orientación 
hegeliana”, es recuperada por Dotti. Cf. Dotti, Jorge, op. cit., pp. 187-192.

101	 Para profundizar en torno a la importancia que tienen los manuales de filosofía y las 
traducciones en el proceso de canonización de la filosofía kantiana cj. Haakonssen, 
Knud, “The idea of early modern philosophy” en Schneewind, Jerome, Teaching new 
histories of philosophy, Nueva Jersey, Princeton University, 2004, pp. 99-121.

102	 Alberini, Coriolano, Escritos de metafísica, op. cit., p. 127.



110 111110 111

Ideas12, revista de filosofía moderna y contemporánea	 #12 NOVIEMBRE DE 2020 - ABRIL DE 2021 LA RECEPCIÓNDE BERGSON EN ARGENTINA	 PAULA JIMENA SOSA

rencia respecto del profesional encarnado por Korn. En este sentido, 
Alberini expresa que

La mayoría de los conferenciantes eran nuevos y jóvenes profe-
sores dedicados a la filosofía y a la enseñanza. Ello prueba que 
ya nos estamos alejando del viejo tipo de profesor latinoameri-
cano, siempre entregado a múltiples ocupaciones heterogéneas, 
fundamentalmente profesional de la medicina o del derecho, 
cuando no perseguidor de la fortuna o eterno aspirante a minis-
tro o diputado.103 

Bergson constituye una figura clave en el proceso de distancia-
miento respecto del positivismo. Pero después de 1922, funciona 
sobre todo para la legitimación de Korn. Las lecturas del filósofo 
francés, por parte del joven Alberini, están condenadas a pasar des-
apercibidas. Tal vez el último intento de Alberini por apropiarse de 
la filosofía bergsoniana, para legitimarse en el campo filosófico ar-
gentino, sea en su discurso pronunciado en 1925 en el Instituto Po-
pular de Conferencias, titulado “El problema ético en Bergson”,104 en 
donde cuestiona la idea korniana de que Bergson no cuenta con una 
ética, e incluso sostiene que el concepto de “libertad” es lo propio de 
su filosofía. Si se piensa que entre 1918 y 1925 Alberini concreta las 
bases de su proyecto de legitimación con ayuda de profesores posi-
tivistas, se entiende que sean años de distanciamiento respecto del 
bergsonismo. De este modo, busca validarse a sí mismo apelando 
al prestigio de miembros del claustro docente anterior, retomando 
a Kant y a la vez tendiendo lazos de amistad con impulsores de la 
filosofía germana en Argentina, como Ortega y Gasset y García Mo-
rente, ambos fuertemente germanófilos. 

2.c. El diálogo de Alberto Rougés con la temporalidad bergsoniana 

De ascendencia francesa, Alberto Rougés pertenece a una de las fa-
milias que componen el denominado “linaje del azúcar”105 en Tucu-

103	 Alberini, Coriolano, Problemas de la historia de las ideas filosóficas en Argentina, op. 
cit., p.74.

104	 Alberini, Coriolano, Escritos de ética, Mendoza, Instituto de Filosofía-UNCuyo, 1973, pp. 
45-76.

105	 Con el término “Linaje del azúcar”, Eduardo Rosenzvaig evoca la oligarquía compuesta 
por familias propietarias de ingenios azucareros que manejan la economía tucumana, 

mán. Tempranamente se hace cargo del ingenio “Santa Rosa”, patri-
monio de la familia, donde reside habitualmente hasta poco tiempo 
antes de su muerte. Luego de su formación primaria y secundaria, 
en la Escuela Normal y en el Colegio Nacional de Tucumán, entre 
1898-1905 viaja periódicamente a Buenos Aires para rendir exáme-
nes como alumno libre de la Facultad de Derecho (UBA) y se gradúa 
como Doctor en Jurisprudencia en 1905. Durante su carrera, entra 
en contacto con profesores como Juan Agustín García, Rodolfo Riva-
rola y otros. La correspondencia, iniciada al finalizar su carrera de 
grado, expresa una etapa de gran avidez de conocimiento en torno 
a la filosofía. Es probable que, aunque no se instala en Buenos Ai-
res, el pensador tucumano detecte, en su paso por la universidad, 
la emergencia de discursos antipositivistas y el interés creciente 
por temas filosóficos. Esto se observa sobre todo en 1916, cuando es 
el encargado de presentar a Ortega y Gasset, en la conferencia que 
brinda en la Sociedad Sarmiento de Tucumán. En ella expresa:

Pero ¿quién es ese héroe del pensamiento, ante cuya presencia 
la realidad que nos circunda, va a volverse un ineludible, un 
angustioso problema? ¿Quién es ese que tiene el terrible poder 
de turbar el reposo profundo de las cosas, de poner en peligro 
la prístina afirmación del mundo sensible? Sé deciros de él que, 
para acercarse a su meta, ha debido como el paladín invicto de 
la selva encantada en el poema de Tasso, atravesar lo aparente 
sin inmutarse. Su meta es la recóndita, la inquietante profundi-
dad: más allá de la realidad vulgar ininteligible y maravillosa-
mente matizada; más allá de la realidad científica, sin matices, 
monótona, cuantitativa, calculable.106

 
El lugar otorgado al filósofo, como héroe del pensamiento y cuyo 

único objetivo es la meditación, se conserva a lo largo de su produc-
ción filosófica. Entre ellas cabe destacar “Totalidades sucesivas” 
para la Revista de Humanidades (1921-1961) de la UNLP, y Las jerar-
quías del ser y de la eternidad (1943) publicado por el Instituto de 
Filosofía de la UNT. También produce en órganos de difusión local, 
como la Revista de Letras y Ciencias Sociales (1907-1914) y Sustancia 

desde fines del siglo XX hasta la década del sesenta. Cf. Rosenzvaig, Eduardo, Historia 
social de Tucumán y del azúcar, Tucumán, UNT, 1986. 

106	 Valentié, Eugenia, Alberto Rougés: vida y pensamiento, Tucumán, Fundación Miguel 
Lillo, 1993, p. 43. 



112 113112 113

Ideas12, revista de filosofía moderna y contemporánea	 #12 NOVIEMBRE DE 2020 - ABRIL DE 2021 LA RECEPCIÓNDE BERGSON EN ARGENTINA	 PAULA JIMENA SOSA

(1939-1943); además de una serie de trabajos en revistas rioplaten-
ses, como Valoraciones (1923-1928) y Sagitario (1925-1927). Estas dos 
últimas publicaciones permiten la consolidación de vínculos con el 
grupo de profesores liderado por Korn y luego por Francisco Romero. 

Por otra parte, Rougés tiene una gran participación en la crea-
ción de espacios de socialización cultural en la región, por ejemplo 
al crear la Universidad Nacional de Tucumán, en un proyecto lleva-
do a cabo junto a Juan Benjamín Terán, Juan Heller, Ernesto Padilla 
y Miguel Lillo; al fundar la Facultad de Derecho y Ciencias Sociales 
junto a Alfredo Coviello y Ernesto Padilla, y al reactivar la Socie-
dad Sarmiento, que, aunque creada previamente a la universidad 
por la denominada “juventud intelectual” (ex alumnos del Colegio 
Nacional y la Escuela Normal de Tucumán), requería de un nuevo 
impulso. Paralelamente, asume cargos en el Consejo Nacional y Pro-
vincial de Educación, y en el Consejo Universitario, y se desempeña 
brevemente como Rector de la Universidad de Tucumán. 

Este recorrido por instituciones educativas, la vida intelectual y cul-
tural y la producción industrial de la provincia, hacen que este pensa-
dor se aproxime más a la figura del notable,107 portador de capital social 
(un apellido entre familias reconocidas socialmente), intelectual, eco-
nómico y político, que a la de un intelectual de tiempo completo, espe-
cializado y profesional. No obstante, como señalamos anteriormente, 
Rougés adquiere una gran legitimidad en las historias de la filosofía 
argentina que le otorgan el estatuto de “maestro”, como sostiene Ro-
mero cuando afirma que “Alberto Rougés ha sido uno de los más finos 
y nobles espíritus de nuestro país”,108 o bien como “filósofo”, como lo 
propone Vázquez, al señalar que “Alberto Rougés es, por una parte, el 
filósofo de Tucumán; y, por otra, un filósofo universal. Aunque casi 
no salía de su provincia y pasaba gran parte del tiempo en el campo, 
no perdía contacto con el resto del país y el mundo”.109 En general, esta 
historiografía filosófica construye una imagen de Rougés como filóso-
fo o sabio apartado, tranquilo y desinteresado, y como portador de un 
pensamiento original, olvidando su dimensión política y su carácter 

107	 Cf. Martínez, Ana Teresa, Taboada, Constanza y Auat, Alejandro, Los hermanos Wagner. 
Arqueología, campo arqueológico nacional y construcción de identidad en Santiago del 
Estero, Bernal, Universidad Nacional de Quilmes, 2011, p. 47.

108	 Romero, Francisco, Sobre la filosofía en América, Buenos Aires, Raigal, 1952, p. 58.

109	 Vázquez, Juan Adolfo, Antología filosófica del siglo XX, op. cit., p. 114.

de industrial azucarero. En otras palabras, Rougés se presenta como 
el héroe de la filosofía que él mismo evoca en su discurso previo a las 
conferencias de Ortega y Gasset en Tucumán.

Ahora bien, no resulta extraño que Rougés se interese temprana-
mente por la filosofía de Bergson, puesto que su ascendencia fran-
cesa le permite leer al filósofo en su lengua original. Además, la re-
cepción de un filósofo de ese tipo puede haber sido una estrategia 
simbólica (una marca de distinción, en el sentido de Bourdieu) para 
reforzar vínculos con miembros poderosos de otros clanes familia-
res, provenientes del sudoeste francés, que se instalan en Tucumán 
buscando posicionarse económicamente.110 La edificación de los jar-
dines en los ingenios, y de “Villa Nougués”,111 lugar de veraneo de 
las familias francesas, inspirada en la comuna Boutx (ubicada en 
el departamento de Alto Garona sobre los Pirineos), al igual que los 
gustos artísticos, musicales e intelectuales de esta élite, permiten 
pensar Tucumán como un lugar especialmente orientado a la di-
fusión de la filosofía francesa, en el marco de consumos culturales 
afrancesados en un sentido más amplio. Esta clase social acomo-
dada es la encargada no solo del polo industrial y económico, sino 
también político de la región. Como sostiene Eduardo Rosenzwaig, 
los puestos políticos en muchos casos se encuentran destinados a 
figuras que conservan un capital intelectual relativo. De allí que 
Rosenzwaig afirme que

Un político, hasta la década de 1930 debía ser ante todo un cau-
seur, tener una encantadora conversación, amenidad, nivel de 
cultura, anécdotas oportunas, gracia y fina ironía. Ir de la filo-
sofía a la elocuencia, de la crítica a la docencia, de la agudeza al 
relato llano. El deber con los amigos figura entre los primeros 
platos del causeur; estos forman parte del público y en conse-
cuencia del espectáculo oratorio doméstico.112

Es esta inmigración alfabetizada la que logra rápidamente acce-

110	 Cf. Feyling, Mariana, “La inmigración francesa temprana en Tucumán: 1830–1880” en 
Travesía, Nº 7/8, 2004, pp. 73-101; Risco, Ana María, “Inmigración francesa y cultura 
popular. Fruto sin flor de Juan B. Terán” en Amérika. Mémoires, identités, territoires, [en 
línea], 2011. URL: https://journals.openedition.org/amerika/2597

111	 Cf. Páez de la Torre, Carlos, Historia de Tucumán, Buenos Aires, Plus Ultra, 1987.

112	 Rosenzwaig, Eduardo, Historia crítica de la cultura en Tucumán. Amantes y locos, 
Tucumán, Facultad de Artes (UNT), 2010, p. 170.



114 115114 115

Ideas12, revista de filosofía moderna y contemporánea	 #12 NOVIEMBRE DE 2020 - ABRIL DE 2021 LA RECEPCIÓNDE BERGSON EN ARGENTINA	 PAULA JIMENA SOSA

der a cargos políticos, desde donde alienta proyectos culturales e 
intelectuales. Así, Tucumán parece un contexto favorable para la 
recepción de Bergson entre los autores que organizan el antiposi-
tivismo argentino, ya que el bergsonismo puede ser pensado como 
instrumento para consolidar los vínculos sociales, políticos y econó-
micos en Tucumán, y las relaciones de identificación con el antipo-
sitivismo rioplatense. 

Además, en esta recepción Rougés puede articular dos preocu-
paciones: por un lado, sus intereses materiales, y, por otro lado, sus 
intereses filosóficos. De allí que, desde el punto de vista conceptual, 
se apropie de la distinción bergsoniana entre tiempo como suce-
sión, propio del “mundo físico”, y tiempo como “duración”, propio 
del “mundo espiritual”. El primero responde a su costado fabril y 
cientificista, heredado de su padre y de sus profesores universita-
rios, mientras el segundo organiza el aspecto moral y espiritual que 
impulsa buena parte de la acción de los reformistas universitarios. 

Para Bergson, el dualismo gnoseológico se conserva solo en la medi-
da en que funciona para analizar dos formas de una misma realidad. 
Al reducir dicho dualismo en el monismo de la conciencia, se presenta 
un problema para Rougés: el de inclinarse a considerar solo el costa-
do espiritual. Como reacción a este desarrollo de la filosofía bergso-
niana, el autor tucumano sostiene que el acontecer físico es condición 
del acontecer espiritual. No obstante, resulta novedosa la estrategia 
de conservación del dualismo, pues parece insinuar que dicha dicoto-
mía se sustenta sobre una suerte de “protección” del mundo espiritual. 
Según su argumentación, si se pierden esos límites se corre el riesgo 
incluso de desnaturalizar el concepto de duración, propio del mundo 
espiritual, con imágenes del mundo físico. Las estrategias de argumen-
tación en Rougés retoman un elemento positivista. 

De hecho, Rougés advierte que, en el caso de Korn, dicha espiri-
tualidad se encuentra amenazada por el racionalismo kantiano. La 
presencia de Kant en la filosofía de Korn lo lleva a una heterodoxia 
respecto del vitalismo bergsonismo. De allí que, en su correspon-
dencia, Rougés exalte las diferencias entre Bergson y Korn. En este 
sentido, en una carta a Korn expresa que

[...] la intuición de usted no es la de Bergson. La de éste es una 
intuición mentalmente despojada de ciertos elementos, es cuali-
dad pura, cambio puro. Usted afirma que la sensación pura se-

ría caótica, vale decir, ininteligible. No se puede negar que la in-
tuición se transforma con el tiempo, como lo cree Bergson, por la 
acción de los recuerdos. También la transforma la inteligencia, 
de tal manera que nuestra intuición de adulto no es la misma 
que fue nuestra intuición de niño; la primera es más inteligible 
que la segunda. Para un idealismo como el de usted, contraria-
mente a lo que acontece con el realismo de la primera filosofía 
de Bergson, carecería de sentido el que se tratara de dilucidar 
en qué momento de su evolución es la intuición más verídica. 113 

Esta observación pone en evidencia los elementos intelectua-
les, de carácter estable y racional, como factor determinante en la 
concepción del conocimiento de Korn. Rougés se posiciona como el 
mejor intérprete de Bergson y parece incluso insinuar que Korn no 
comprende correctamente al filósofo francés. 

Al igual que Bergson, Rougés plantea una ontología del tiempo, 
pero con diferencias con respecto a la del maestro francés. La onto-
logía del pensador tucumano se estructura en torno a dos conceptos: 
por un lado, el instante, que constituye el tiempo de la realidad físi-
ca, donde no renuncia al principio de identidad, y por otra lado, el 
tiempo como “simultaneidad”, donde coexiste pasado, presente y fu-
turo, que componen la realidad espiritual, abriendo un diálogo con 
la filosofía agustiniana y platónica.114 En sus palabras, “mientras el 
devenir del mundo físico corre inconteniblemente y no puede dejar 
de pasar, nosotros estamos participando de la eternidad, tal cual la 
entendían los neoplatónicos”.115 Bergson, en cambio, plantea que el 
pasado se prolonga en el presente como memoria, pero que el futu-
ro es imprevisible. En su filosofía la anticipación del futuro, llevada 
al plano espiritual, compromete la libertad. Entonces, si bien ambos 
coinciden en la idea de que hay un tiempo de “orden físico”116 –en 
Rougés es el “instante”, mientras en Bergson es el tiempo espaciali-
zado de la ciencia moderna– y un tiempo de “orden espiritual” –en 

113	 Rougés, Alberto, Correspondencia, op. cit., p. 32.

114	 Cf. Rougés, Alberto, Las jerarquías del ser y de la eternidad, Tucumán, Universidad 
Nacional de Tucumán, 1981.

115	 Ibíd., p. 17.

116	 Cabe recordar que —aunque en sus primeras obras Bergson distingue fuertemente dos 
órdenes de la realidad, el “físico” y el “espiritual”— a lo largo de su obra, esta dicotomía 
se disuelve y el denominado “tiempo homogéneo” (por encontrarse espacializado en las 
filosofías intelectualistas y mecanicistas) se reduce a la duración.



116 117116 117

Ideas12, revista de filosofía moderna y contemporánea	 #12 NOVIEMBRE DE 2020 - ABRIL DE 2021 LA RECEPCIÓNDE BERGSON EN ARGENTINA	 PAULA JIMENA SOSA

Rougés denominado “simultaneidad”, mientras Bergson lo denomi-
na durée–, esta última modalidad del tiempo en Rougés alberga pasa-
do, presente y futuro, mientras en Bergson solo asimila el pasado y el 
presente. Cabe preguntar qué motivación lleva a Rougés a conservar 
el futuro como estrategia para acceder a una suerte de “espirituali-
dad pura”, y más aún a proponer una idea de “eternidad” tomada de 
una tradición filosófica completamente opuesta a la de Bergson. 

Para Rougés, el filósofo francés introduce en el mundo espiritual 
elementos del mundo físico, pero, ¿introducir el concepto de futuro 
en el mundo espiritual no supone malentendidos respecto de la po-
sibilidad de la libertad? En este aspecto Rougés se encuentra en la 
obligación de diferenciar su concepto de futuro de la previsión cien-
tífica. Para el pensador tucumano el futuro, en el mundo espiritual, 
supone una visión creadora que se diferencia de la repetición sobre 
la que reposa la previsión científica, donde el pasado determina el 
futuro. Según Rougés, ampliar la concepción del tiempo espiritual 
implica no una refutación del bergsonismo, sino un eclecticismo 
que complete su filosofía. En sus palabras, 

Tal visión de futuro que hemos encontrado en el ejemplar de 
totalidad sucesiva que examinamos. Ella, no solamente no es 
incompatible con la concepción bergsoniana del espíritu como 
una realidad creadora de la realidad, sino que armoniza plena-
mente con esta. A tal punto que Bergson, a pesar de la aludida 
hostilidad contra la posibilidad de prever científicamente en el 
dominio de lo viviente, no ha estado lejos, en ciertos momentos, 
de percibir la existencia de tal visión.117

Rougés se autodefine como el encargado de completar el proyecto 
espiritualista de Bergson por medio de una concepción del futuro 
entendida como instancia creadora. Podemos preguntarnos hasta 
qué punto esta ampliación del concepto de tiempo, correspondien-
te al mundo espiritual, no supone agregar demasiadas aclaraciones 
para conservar su puesto como antipositivista. Es posible pensar 
que el relativo apartamiento de Rougés del escenario rioplatense le 
permite arriesgar propuestas epistemológicas que lo acercan a una 
concepción próxima a elementos místicos o proféticos a la hora de 
construir su ontología espiritual. La razón de ello puede encontrar-

117	 Rougés, Alberto, Las jerarquías del ser y de la eternidad, op. cit, p. 25.

se, por un lado, en su formación cristiana de base (por ejemplo, ape-
la al concepto de eternidad tal como la entienden Platón, Plotino y 
San Agustín), a la que no renuncia en ningún momento, y, por otro 
lado, a la necesidad de conservar el futuro para exaltar la potencia 
productiva de la actividad espiritual. Además, el conservar la di-
visión entre dos mundos le permite sostener su propia dicotomía 
entre hombre industrial y filósofo. 

Sin duda, estos análisis filosóficos le dan, por entonces, un gran 
prestigio a Rougés,118 no sólo entre los intelectuales locales, que lo 
reconocen como una figura central en el pensamiento filosófico re-
gional, sino también con los industriales franceses, con quienes sos-
tiene, sobre la base de la reivindicación de la filosofía de Bergson, 
estrategias de identificación con las raíces francesas, y con los inte-
lectuales rioplatenses, quienes lo ubican en el panteón de filósofos 
argentinos.

3. Conclusiones

A lo largo del presente trabajo, indagamos la recepción de ideas 
bergsonianas en Argentina. El centro de este trabajo giró en torno 
a dos cuestiones: la mediación de los intelectuales españoles –espe-
cialmente en los casos de los españoles Ortega y Gasset, d’Ors y Gar-
cía Morente– y los trabajos desarrollados por tres miembros de la 
denominada “Generación de 1910”, Korn, Alberini y Rougés. 

En ninguno de ellos encontramos una instancia de asimilación 
total de la filosofía de Bergson. Las lecturas de su obra componen 
la nueva agenda de transición y de ruptura con el positivismo y el 
cientificismo, y una apertura hacia el espiritualismo bajo una nue-
va epistemología, que concentra conceptos claves (como conciencia, 
intuición, tiempo, creación y libertad, entre otros). Es posible pensar 
que, a su manera, las tres interpretaciones que analizamos de la obra 
bergsoniana componen proyectos de autolegitimación en el campo 
intelectual en un momento en donde el discurso filosófico se posicio-
na mayoritariamente desde la crítica respecto del positivismo.

Al mismo tiempo, observamos cómo dicha recepción, a pesar 
de tener elementos en común –si se piensan los posicionamientos 

118	 El pensador tucumano se encuentra presente en la mayor parte de las obras que 
conforman la historiografía filosófica del campo durante el siglo XX. 



118 119118 119

Ideas12, revista de filosofía moderna y contemporánea	 #12 NOVIEMBRE DE 2020 - ABRIL DE 2021 LA RECEPCIÓNDE BERGSON EN ARGENTINA	 PAULA JIMENA SOSA

tomados para refutar el positivismo–, presenta una serie de dife-
rencias. Cada uno de sus receptores conjuga el bergsonismo con su 
formación de base que, en muchos casos, coincide con las filosofías 
de sus adversarios. Korn no logra despojarse de su formación po-
sitivista de modo que impugna la escasa impronta práctica del fi-
lósofo francés, como un pretexto para ubicarse a sí mismo como el 
filósofo cuyo problema central es de carácter práctico, traducido en 
una clave ética que promueve como valor central la libertad. En el 
caso de Alberini, su vinculación temprana con el orteguismo lo lle-
va a poner en crisis sus primeras lecturas de Bergson, y sin llegar a 
apropiarse del filósofo, adelanta el aparato epistemológico kantiano 
que funciona como estrategia de identificación con la generación 
anterior al reformismo. Esto lo ayuda a posicionarse en el campo 
académico en los años posteriores a la Reforma Universitaria. Por 
último, Rougés, más allá del debate académico rioplatense, recupera 
el bergsonismo, pero radicalizando su ontología del tiempo. Esto le 
permite sostener la diferencia entre mundo físico, desde donde or-
ganiza su actividad política e industrial, y espiritual, desde donde 
se erige como filósofo. Así, consigue legitimarse en la región como 
el encargado de restaurar el vínculo con las raíces francesas, bajo 
la figuración que él mismo construye de “héroe del pensamiento”, 
lugar que, como señalamos anteriormente, llega a conquistar en las 
historias de la filosofía argentina. 

En síntesis, no podemos hablar de casos de asimilación total, sino 
de un arco que va desde la adhesión crítica a momentos de recha-
zo de algunos conceptos. En este sentido, la lectura de Bergson se 
encuentra atravesada por debates, estrategias y condicionamientos 
propios de agentes en un campo intelectual complejo y en fuerte ten-
sión por profesionalizar la disciplina filosófica. En cualquier caso, 
no parece sencillo el trabajo llevado a cabo por estos interlocutores 
de un campo académico periférico. 

Bibliografía

Alberini, Coriolano, “Introducción a la Axiogenia” en Humanidades, N° 1, 
1921, pp. 107-149.

--- “Discurso del vicepresidente del comité de honor y secretario técnico 
del congreso, Dr. Coriolano Alberini, de la Universidad de Buenos 
Aires, en representación de los miembros argentinos” en Actas del 
Congreso Nacional de Filosofía, Mendoza, 1949.

--- Epistolario, Mendoza, Universidad Nacional de Cuyo, 1966.

--- Escritos de ética, Mendoza, Instituto de Filosofía-UNCuyo, 1973.

--- Escritos de metafísica, Mendoza, Facultad de Filosofía y Letras -UNCuyo, 
1973.

--- Precisiones sobre la evolución del pensamiento argentino, Buenos Aires, 
Docencia, 1981.

--- Problemas de la historia de las ideas filosóficas en Argentina, La Plata, 
FAHCE-UNLP, 1966. 

Altamirano, Carlos, Historia de los intelectuales en América Latina. Los 
avatares de la ciudad letrada, Buenos Aires, Katz, 2010.

Azouvi, François, La gloire de Bergson. Essai sur le magistère philosophi-
que, Paris, Gallimard, 2007. 

Barreau, Hervé, “Bergson face à Spencer. Vers un nouveau positivisme” en 
Archives de Philosophie [en línea], 2008/2, Tomo LXXI, pp. 219-243.

Bergson, Henri, Materia y Memoria, Buenos Aires, Cactus, 2006.

--- La evolución creadora, Buenos Aires, Cactus, 2007.

Biagini, Hugo Edgardo, “La Argentina y Ortega” en Revista de estudios po-
líticos, N° 53, 1986, pp. 191-197. 

Buchbinder, Pablo, Historia de las Universidades Argentinas, Buenos Aires, 
Sudamericana, 2005.

Bustelo, Natalia, “Filosofía y literatura en la «reacción antipositivista» ar-
gentina” en VIII Congreso Internacional de Teoría y Crítica Literaria 
Orbis Tertius [en línea], UNLP-FAHCE, 2012. URL: http://www.memo-
ria.fahce.unlp.edu.ar/trab_eventos/ev.1624/ev.1624.pdf



120 121120 121

Ideas12, revista de filosofía moderna y contemporánea	 #12 NOVIEMBRE DE 2020 - ABRIL DE 2021 LA RECEPCIÓNDE BERGSON EN ARGENTINA	 PAULA JIMENA SOSA

--- “La Reforma Universitaria y la recepción de Eugenio d’Ors” en Actas de 
las Jornadas de sociología, La Plata, UNLP-FAHCE, 2012. URL: http://
www.memoria.fahce.unlp.edu.ar/trab_eventos/ev.1755/ev.1755.pdf

--- “La reforma universitaria desde sus grupos y revistas: Una reconstruc-
ción de los proyectos y las disputas del movimiento estudiantil por-
teño de las primeras décadas del siglo XX (1914-1928)”, Tesis doctoral 
en Historia, La Plata, UNLP-FAHCE, 2015. URL: http://www.memo-
ria.fahce.unlp.edu.ar/tesis/te.1307/te.1307.pdf

Campomar, Marta, “Ortega y Gasset en su exilio argentino: continuidades 
y rupturas” en Daimon. Revista Internacional de Filosofía [en línea], 
Nº 8, 2020, pp. 55-69.

Caturelli, Alberto, La filosofía en la Argentina actual, Buenos Aires, Suda-
mericana, 1971.

Compagnon, Olivier, “Bergson Maritain y América Latina” en Vermeren, 
Patrice y González, Horacio, ¿Inactualidad del bergsononismo?, Bue-
nos Aires, Colihue, 2008, pp.139-150.

Domínguez Rubio, Lucas y Bustelo, Natalia, “El antipositivismo como res-
puesta a la crisis civilizatoria. El proyecto filosófico-político de Ale-
jandro Korn” en Cuadernos del sur [en línea], N° 45, 2016, pp. 23-40. 
URL: http://www.memoria.fahce.unlp.edu.ar/art_revistas/pr.6469/
pr.6469.pdf

Donnantuoni Moratto, Mauro Ariel, “El antipositivismo y la formación de 
un nuevo discurso filosófico en Coriolano Alberini” en Revista de 
Filosofía y Teoría Política [en línea], N° 45, 2014, pp. 1-30. URL: http://
www.memoria.fahce.unlp.edu.ar/art_revistas/pr.6469/pr.6469.pdf

Dotti, Jorge, La letra gótica. Recepción de Kant en Argentina, desde el roman-
ticismo hasta el treinta, Buenos Aires, UBA, 1992.

Duprat, Émile “La filosofía francesa en 1907” en Nosotros, Vol. 3, N° 15, 
1908, pp. 156-160 

--- “La filosofía francesa en 1908” en Nosotros, Vol. 4, N° 22-23, 1909, pp. 
324-328. 

Espósito, Fabio “Las editoriales españolas en Argentina: redes comercia-
les, políticas y culturales entre España y la Argentina (1892-1938)” en 
Altamirano, Carlos, Historia de los intelectuales en América Latina. 
Los avatares de la ciudad letrada, Buenos Aires, Katz, 2010, pp. 515-
535.

Farré, Luis, Cincuenta años de filosofía en Argentina, Buenos Aires, Peuser, 
1958.

Feyling, Mariana, “La inmigración francesa temprana en Tucumán: 1830–
1880” en Travesía [en línea], Nº 7/8, 2004, pp. 73-101. URL: https://
journals.openedition.org/amerika/2597

Gabriele, Alejandra, “Los Informes médico–forenses de Alejandro Korn: 
entre crímenes y locuras” en Cuyo. Anuario de pensamiento argenti-
no y americano [en línea], Vol. 30, 2013, pp. 139-196. URL: https://bdi-
gital.uncu.edu.ar/objetos_digitales/6546/06gabrielecuyo30-2013.pdf

García Morente, Manuel, “Albert Thibaudet: le Bergsonisme” en Revista de 
Occidente, Tomo IV, abril 1924, pp. 120-123.

--- “Las dos fuentes de la moral y de la religión” en Revista de Occidente, 
Tomo XXXVII, 1932, pp. 281-281.

--- “Una nueva filosofía de la historia ¿Europa en la decadencia?” en Revis-
ta de Occidente, Tomo I, 1923, pp. 175-182.

--- Lecciones preliminares de filosofía, Buenos Aires, Losada, 1962.

--- Obras completas, Vol. 1, Barcelona, Anthropos, 1996.

--- La filosofía de Henri Bergson, Madrid, Encuentro, 2011.

Guy, Alain, “Le bergsonisme en Amérique Latine” en Cahiers du monde 
hispanique et luso-brésilien [en línea], N° 1, 1963, pp. 121-139. URL: 
https://www.persee.fr/doc/carav_0184-7694_1963_num_1_1_1071

Halperín Donghi, Tulio, Son memorias, Buenos Aires, Siglo XXI, 2008.

Korn, Alejandro, “Kant” en Valoraciones, Tomo II, N° 4, 1924, pp. 5-13.

--- “Bergson”, Valoraciones, N° 9, 1926.

--- Obras. Ensayos filosóficos, apuntes filosóficos, Vol. 1, La Plata, UNLP, 
1938.

--- La libertad creadora, Buenos Aires, Losada, 1944.

--- Influencias Filosóficas en la evolución Nacional, Buenos Aires, Solar, 
1983.

--- Lecciones inéditas, 1925, La Plata, Edulp, 2012.

Lacau St. Guily, Camille “Une histoire contrariée du bergsonisme en Es-
pagne (1889-années 1920)”, Paris, Sorbonne Nouvelle, 2010. URL: 
http://www.cervantesvirtual.com/nd/ark:/59851/bmc988s6

Luquin, Roberto, “La recepción de la filosofía bergsoniana en el pensa-
miento de José Vasconcelos” en Vermeren, Patrice y González, Ho-
racio, ¿Inactualidad del bergsonismo?, Buenos Aires, Calihue, 2008, 
pp. 177-195. 

Maiorana, Maria Teresa, Estudios, reflexiones, miradas de una comparatis-
ta, Buenos Aires, Biblos, 2005. 

Martínez, Ana Teresa, Taboada, Constanza y Auat, Alejandro, Los herma-
nos Wagner. Arqueología, campo arqueológico nacional y construc-
ción de identidad en Santiago del Estero, Bernal, Universidad Nacio-



122 123122 123

Ideas12, revista de filosofía moderna y contemporánea	 #12 NOVIEMBRE DE 2020 - ABRIL DE 2021 LA RECEPCIÓNDE BERGSON EN ARGENTINA	 PAULA JIMENA SOSA

nal de Quilmes, 2011.

Medin, Tzvi, Ortega y Gasset en la cultura hispanoamericana, México, Fon-
do de Cultura Económica, 1994. 

Molina, Enrique “La verdad y el método de Bergson” en Revista de filosofía, 
N° 6, 1916, pp. 321-341 

---, “El «espíritu» según Bergson” en Revista de filosofía, N° 2, 1917, pp. 203-
214

Moratto Pinto, Débora, “La crítica de las ilusiones y la ontología de la pre-
sencia. Algunas consideraciones sobre el estudio de Bergson en Bra-
sil” en Vermeren, Patrice y González, Horacio, ¿Inactualidad del berg-
sonismo?, Buenos Aires, Colihue, 2008, pp. 27-36.

Muñoz, Marisa, “Bergson y el bergsonismo en la cultura filosófica argenti-
na” en Cuadernos americanos, N° 140, 2012, pp. 103-122.

--- “Intersecciones filosóficas en la cultura argentina: José Ingenieros, Ma-
cedonio Fernández y Henri Bergson” en Vermeren, Patrice y Gonzá-
lez, Horacio, ¿Inactualidad del bergsonismo?, Buenos Aires, Calihue, 
2008, pp. 235-255.

Ortega y Gasset, José, Meditación de nuestro tiempo. Las conferencias de 
Buenos Aires, 1916- 1928, México, Fondo de Cultura Económica, 1996.

Páez de la Torre, Carlos, Historia de Tucumán, Buenos Aires, Plus Ultra, 
1987.

Pró, Diego, Coriolano Alberini, Mendoza, Valle de los Huarpes, 1960.

--- “Periodización del pensamiento argentino” en Cuyo. Anuario de Histo-
ria del pensamiento argentino [en línea], Vol. 1, 1962, pp. 7-42. URL: 
https://bdigital.uncu.edu.ar/objetos_digitales/4138/8-cuyo-1965-to-
mo-01.pdf

Risco, Ana María, “Inmigración francesa y cultura popular. Fruto sin flor 
de Juan B. Terán” en Amérika. Mémoires, identités, territoires [en lí-
nea], 2011. URL: https://journals.openedition.org/amerika/2597

Romero, Francisco, Sobre la filosofía en América, Buenos Aires, Raigal, 
1952.

Rosenzvaig, Eduardo, Historia social de Tucumán y del azúcar, Tucumán, 
UNT, 1986.

--- Historia crítica de la cultura en Tucumán. Amantes y locos, Tucumán, 
Facultad de Artes-UNT, 2010.

Rougés, Alberto, Las jerarquías del ser y de la eternidad, Tucumán, Univer-
sidad Nacional de Tucumán, 1981. 

--- Correspondencia (1905-1945), Tucumán, Fundación Miguel Lillo, 1999. 

Ruvituso, Clara, “Política universitaria y campo académico: Un estudio 
centrado en la trayectoria del área de filosofía de la Facultad de Hu-
manidades y Ciencias de la Educación de la Universidad Nacional de 
La Plata”, Tesis de Licenciatura en Sociología, La Plata, UNLP-FAH-
CE, 2009. URL: http://www.memoria.fahce.unlp.edu.ar/library?a=-
d&c=tesis&d=Jte610

--- Diálogos existenciales: la filosofía alemana en la Argentina peronista 
(1946-1955), Madrid, Iberoamericana, 2015.

Sánchez Reulet, Aníbal, La filosofía latinoamericana contemporánea, Was-
hington, Unión Panamericana, 1949.

Schneewind, Jerome, Teaching new histories of philosophy, Nueva Jersey, 
Princeton University, 2004.

Terán, Oscar, Historia de las ideas en la Argentina: diez lecciones iniciales, 
1810-1980, Buenos Aires, Siglo XXI, 2008.

Torchia Estrada, Juan Carlos, La filosofía en Argentina, Washington, Unión 
Panamericana, 1961. 

Urquijo Reguera, Mariana, “Genealogía de la conciencia en la filosofía de 
Henri Bergson”, Tesis Doctoral en Filosofía, Madrid, Universidad 
Complutense de Madrid, 2016. URL: https://eprints.ucm.es/37103/1/
T37033.pdf

Valentié, Eugenia, Alberto Rougés: vida y pensamiento, Tucumán, Funda-
ción Miguel Lillo, 1993.

Vázquez, Juan Adolfo, Antología filosófica argentina del siglo XX, Buenos 
Aires, Eudeba, 1965.

Vermeren, Patrice y González, Horacio, ¿Inactualidad del bergsonismo?, 
Buenos Aires, Calihue, 2008.

Worms, Fréderic, Le vocabulaire de Bergson, Paris, Ellipses, 2000.

--- La philosophie en France au XXe siècle. Moments, Paris, Gallimard, 2009.

Zanfi, Caterina, Bergson e la filosofia tedesca, 1907-1932, Macerata, Quod-
libet, 2013.



124 125

Ideas12, revista de filosofía moderna y contemporánea	 #12 NOVIEMBRE DE 2020 - ABRIL DE 2021

124 125125124124124 125

RESUMEN: El propósito del artículo es pre-
sentar lo que podríamos llamar la “teoría de 
la temporalidad” de Spinoza en los Principios 
de filosofía de Descartes y su Apéndice, los 
Pensamientos metafísicos, publicados en 1663. 
Nuestro objetivo específico es determinar la 
naturaleza de la distinción precisa que se opera 
en esos escritos entre los conceptos de eterni-
dad, duración y tiempo. Consideramos que con 
ello puede echarse luz no sólo a la forma en que 
evoluciona la doctrina de Spinoza, sino también 
comprender la distancia progresiva que nuestro 
autor toma respecto de la filosofía de Descartes 
en general, y de su ontología de la creación con-
tinua en particular.

PALABRAS CLAVE: eternidad – duración – 
tiempo - creación - ontología

ABSTRACT: The aim of this article is to present 
what we might call Spinoza’s “theory of tempo-
rality” in Descartes’s Principles of Philosophy 
and its Appendix, Metaphysical Thoughts, pub-
lished together in 1663. Our specific goal is to 
determine the nature of the distinction between 
the concepts of eternity, duration and time. We 
believe that this can shed light not only on the 
way in which Spinoza’s doctrine evolves, but 
also on understanding the progressive distance 
that our author takes from Descartes’ philoso-
phy in general, and from his ontology of continu-
ous creation in particular.

KEY WORDS: eternity – duration – time – crea-
tion - ontology

La distinción  
de la eternidad, 

la duración  
y el tiempo

Guillermo Sibilia es Doctor en Filosofía por la Universidad de Buenos Aires y Licenciado 
en Ciencia política por la UBA. Fue becario posdoctoral del CONICET, en donde desarrolló 
una investigación sobre la noción de historia y tiempo en la teoría política de Spinoza. 
Se desempeña como Jefe de Trabajos Prácticos en la Facultad de Ciencias Sociales de la 
Universidad de Buenos Aires, en la cátedra de Teoría Política y Social II. Se especializa en 
la filosofía de Baruj Spinoza, y sus áreas de interés se extienden a otros pensadores de la 
modernidad, tales como Maquiavelo, Hobbes, Descartes y Rousseau, y a filósofos contem-
poráneos como Merleau-Ponty y Claude Lefort. Ha publicado diversos artículos sobre los 
temas de su especialidad en diferentes revistas nacionales y extranjeras.

GUILLERMO SIBILIA
(UNIVERSIDAD DE BUENOS AIRES – ARGENTINA)

Recibido el 12 de marzo de 2020 - Aceptado el 10 de mayo de 2020

Panteón en el Cementerio dos Prazeres en Lisboa. Fotografía por Jamcelsus (2010) 

En los Pensamientos 
metafísicos y los 

Principios de la filosofía 
de Descartes de Spinoza

The Distinction of 
Eternity, Duration, 

and Time in Spinoza’s 
Principles of Cartesian 

Philosophy and 
Metaphysical Thoughts



126 127

Ideas12, revista de filosofía moderna y contemporánea	 #12 NOVIEMBRE DE 2020 - ABRIL DE 2021 LA DISTINCIÓN DE LA ETERNIDAD, LA DURACIÓN Y EL TIEMPO	 GUILLERMO SIBILIA

L os Principios de filosofía de Descartes, acompañados por un Apén-
dice cuyo título es Pensamientos metafísicos, es la única obra que 

Spinoza publica –en 1663– con su nombre. Estos textos, sumados al 
Prefacio que el filósofo hiciera redactar a su amigo L. Meyer para 
que encabezara la publicación y a la carta que le enviara a éste ese 
mismo año (la carta 12 del Epistolario), son muy importantes para 
cualquier interesado en la cuestión de la temporalidad en Spinoza 
por diversos motivos. En primer lugar, porque la publicación de 
1663 ha sido poco analizada por los comentadores de la obra spi-
noziana. Salvo algunas recientes excepciones, los intérpretes se han 
concentrado fundamentalmente en la concepción de la eternidad y 
de la duración así como de su mutua articulación, presente en la 
Ética y en los tratados políticos. Por otro lado, porque en estos textos 
el problema de la temporalidad –el estatus ontológico de la dura-
ción, del tiempo y de la eternidad, la naturaleza y el significado de 
la divisibilidad del tiempo y de la duración– es un objeto de estu-
dio explícito por parte de Spinoza, quien a través de una exposición 
aparentemente neutral del pensamiento de Descartes elabora, y en 
parte expresa, su propia doctrina. Por consiguiente, en tercer lugar, 
la obra de 1663 interesa ya que constituye un momento central de la 
“evolución” del pensamiento spinoziano; evolución en la cual, asi-
mismo, juega un papel esencial la toma de distancia de Spinoza res-
pecto de la concepción cartesiana de la duración y del tiempo, y del 
estatuto de la matematización de la Naturaleza.

Como cualquier problema filosófico, el de la temporalidad en Spino-
za tiene una historia. A lo largo de su obra, en efecto, el filósofo holan-
dés distingue sistemáticamente los conceptos de eternidad, duración 
y tiempo, y les asigna siempre un estatus ontológico preciso. Esa cohe-
rencia o sistematicidad, sin embargo, lejos de significar la afirmación 
de una única perspectiva, indica la presencia de diferentes puntos de 
vista y cuestiones que orientan el análisis de la temporalidad. Efecti-
vamente, en la obra publicada en 1663 la distinción entre la esencia 

que implica la existencia necesaria y la esencia que no implica la exis-
tencia necesaria es subrayada para afirmar que sólo a Dios o a la sus-
tancia cabe atribuirle la eternidad. Por lo que respecta a las creaciones 
o modos, al no mencionarse allí con claridad ningún tipo de vínculo 
necesario entre esos “efectos” y una esencia eterna, cabe atribuirles 
únicamente la duración. Podría decirse entonces que los Principios 
de filosofía de Descartes y los Pensamientos metafísicos priorizan una 
perspectiva polémica: revelan la intención de Spinoza de distinguir 
con cuidado esa existencia necesaria per se (eternidad) de aquella que 
afecta a las cosas creadas (ab alio), para evitar ciertos contrasentidos 
presentes en el pensamiento cartesiano y la escolástica. Como vere-
mos, lo mismo ocurre con la distinción entre la duración y el tiempo, 
los cuales no deben confundirse en vistas a evitar ciertas dificultades 
relativas al infinito y el continuo, centrales en la incipiente física mate-
matizada de origen cartesiano. 

Dos cuestiones centrales, que serán objeto de este artículo, reco-
rren entonces la publicación de 1663: por un lado, la crítica a la es-
colástica y a ciertos aspectos del cartesianismo desde la perspectiva 
en formación que expresa ya aquí Spinoza; por otro, la necesidad 
de fundamentar en el entendimiento puro la incipiente física ma-
temática. Como esperamos mostrar, aunque Spinoza da forma a su 
doctrina de la temporalidad en referencia a la de Descartes, eso no 
impide que realice críticas a las doctrinas del autor que expone, las 
cuales orientan subrepticiamente la teoría de la temporalidad hacia 
un horizonte propiamente spinozista.

1. La distinción de la eternidad y la duración en los 
Pensamientos metafísicos

Antes de estudiar de manera directa las definiciones de la eternidad, 
la duración y el tiempo en el capítulo 4, Spinoza hace un rodeo en el 
primer capítulo por lo que llama “definición del ser”.1 Allí explica el 
criterio que sirve para distinguir los seres reales: la articulación esen-
cia-existencia. En sus palabras: “[...] el ser hay que dividirlo en ser 

1	 Spinoza, B., Principios de filosofía de Descartes / Pensamientos metafísicos, Madrid, 
Alianza, 2006, p. 242. A partir de ahora citamos de la siguiente forma: “DPP” para los 
Principios de filosofía de Descartes, y “CM” para los Pensamientos metafísicos, seguidos 
del capítulo y paginación, así como también con la referencia a la edición canónica de 
Gebhardt “G” citada en la Bibliografía.



128 129

Ideas12, revista de filosofía moderna y contemporánea	 #12 NOVIEMBRE DE 2020 - ABRIL DE 2021 LA DISTINCIÓN DE LA ETERNIDAD, LA DURACIÓN Y EL TIEMPO	 GUILLERMO SIBILIA

que existe necesariamente por su naturaleza o cuya esencia implica la 
existencia, y en ser cuya esencia no implica la existencia, a no ser una 
existencia posible”.2 A la primera categoría pertenece, como es eviden-
te, solamente Dios, o como dice aquí Spinoza, “la sustancia increada”,3 
único ser cuya esencia no se concibe sino como existente. A la segunda, 
en cambio, la sustancia y los modos, o en otros términos, las “cosas 
creadas”,4 cuya “esencia se distingue de la existencia, porque se puede 
concebir sin ésta”.5 Ni la quimera, ni el ser ficticio, ni el ente de razón 
pueden ser considerados seres reales, ya que ninguno de ellos cum-
ple las condiciones establecidas en la definición-descripción del ser. La 
quimera es directamente imposible, es decir, atendiendo a su “esencia” 
y a la contradicción que ésta implica, “no puede existir”.6 El ser ficticio, 
por su parte, deriva de la arbitrariedad con la que el hombre “reúne 
las cosas que quiere reunir y separa las que quiere separar”, formando 
así una percepción (oscura y confusa) que se refiere a una cosa consi-
derada “voluntariamente” como existente. En otros términos, excluye 
la percepción clara y distinta.7 Por último, el ente de razón, se reduce 
a un modo de pensar que no tiene existencia fuera del pensamiento. 
Esta clasificación de los no-seres permite comprender la afirmación 
spinoziana según la cual es “incorrecto dividir el ser en real y de ra-
zón”8, pues la única división legítima que le corresponde a la realidad 
en esta ontología de la creación es entre el ser necesario por sí (per se) y 
el ser posible por otro (ab alio), entre Dios y las cosas creadas.

Ahora bien, la ontología que Spinoza despliega en la primera par-
te del texto se ordena alrededor de otra enunciación, que permite 
“distinguir las verdaderas afecciones de las cosas de aquellas que 
no lo son”. En línea con el pensamiento cartesiano, Spinoza sostiene 
que el ser “por sí solo [...] no nos afecta, y por tanto debe ser expli-
cado por algún atributo, del cual sin embargo, sólo se distingue por 

2	 CM I, 1, p. 246 (G I, p. 236). Subrayado nuestro.

3	 CM I, 2, p. 247 (G I, p. 237)

4	 Esta equiparación responde al hecho de que Spinoza, fiel en este punto a Descartes, 
utiliza la expresión “cosa creada” para designar tanto a las sustancias como a sus 
modos.

5	 CM I, 2, p. 248 (G I, p. 238)

6	 CM I, 3, p. 251 (G I, p. 240)

7	 Ibídem.

8	 CM I, 1, p. 244 (G I, p. 235)

una distinción de razón”.9 Es decir, en otras palabras, el ser real es 
percibido únicamente en función de sus afecciones.10 Y puesto que, 
como sostiene Descartes, “ciertos atributos están en las cosas [y] 
otros en el pensamiento”,11 Spinoza puede diferenciar ciertas afec-
ciones reales de otras que sólo pueden considerarse “reales” si no 
se pretende encontrar fuera del pensamiento su correlato objetivo. 
Se trata, en el caso de estas últimas, de meras afecciones del pensa-
miento pero provistas de una “realidad” para la mente, esto es, de 
una entidad que se relaciona con el fin al que sirven en el marco de 
una física-matemática bien fundada en esta obra.

Una vez esclarecida la pertenencia de Dios y de las cosas creadas 
al dominio del ser real, y comprendida la diferencia de naturaleza 
que existe entre las afecciones reales del ser y las simples afecciones 
del pensamiento, es posible –siguiendo la misma estrategia argu-
mentativa de Spinoza– establecer el estatus ontológico que la pu-
blicación de 1663 le asigna a cada uno de los conceptos temporales. 
Las definiciones que da nuestro autor en el capítulo 4 de la primera 
parte, tan breves como precisas, son las siguientes:

Qué es la eternidad. De la eternidad hablaremos después más 
ampliamente. Aquí sólo decimos que es el atributo con el que 
concebimos la existencia infinita de Dios.

Qué es la duración. Por su parte, la duración es el atributo con 
el que concebimos la existencia de las cosas creadas, en cuanto 
perseveran en su existencia real. De ahí se sigue que la duración 
no se distingue, más que por la razón, de la existencia total de 
una cosa. Ya que cuanto se detrae de la duración de una cosa 
se detrae necesariamente también de su existencia. Y para de-
terminar esta última, la comparamos con la duración de otras 
cosas, que poseen un movimiento cierto y determinado, y esta 
comparación se llama tiempo.

9	 CM I, 3, p. 250 (G I, p. 240). De manera similar, Descartes, en Principios de filosofía I, 52, 
sostiene que “no puede advertirse primeramente la sustancia del sólo hecho de ser una 
cosa existente, pues esto sólo por sí no nos afecta; pero fácilmente la reconocemos por 
cualquier atributo suyo [...]” (Descartes R., Los principios de la filosofía, Buenos Aires, 
Editorial Losada, 1997, p. 26. Citamos también la edición canónica de Adam & Tannery, 
a partir de aquí “AT”, citada en la Bibliografía: AT VIII, 25 / IX-2, 47). La referencia a la 
distinción de razón también es de origen cartesiano: véase por ejemplo: Principios de 
filosofía I, 62, op. cit., p. 31 (AT VIII 30 / AT IX-2 53).

10	 Spinoza llama en esta obra “afección” lo que Descartes designa ambiguamente en los 
Principios I, 52 “atributos”; no los que califican la esencia de la sustancia sino aquellos 
que se refieren a la existencia. Cf. CM I, 3, op. cit., p. 250 (G I, p. 240)

11	 Descartes, R., Principios de filosofía, I, 57, op. cit., p. 28 (AT VIII 26-27 / AT IX-2 49-50).



130 131

Ideas12, revista de filosofía moderna y contemporánea	 #12 NOVIEMBRE DE 2020 - ABRIL DE 2021 LA DISTINCIÓN DE LA ETERNIDAD, LA DURACIÓN Y EL TIEMPO	 GUILLERMO SIBILIA

Qué es el tiempo. El tiempo no es, pues, una afección de las cosas, 
sino un simple modo de pensar o, como ya dijimos, un ente de 
razón; en efecto, es el modo de pensar que sirve para explicar la 
duración. Acerca de la duración hay que señalar aquí algo de que 
haremos uso después, cuando hablemos de la eternidad, a saber, 
que se concibe como mayor o menor y como si constara de partes 
y que, además, sólo es atributo de la existencia y no de la esencia.12

De los tres conceptos temporales, únicamente estos dos son ver-
daderas afecciones del ser, esto es, “atributos” a través de los cua-
les es posible distinguir dos tipos irreductibles de existencia: la de 
las cosas creadas que “perseveran en su existencia real” (esencia 
que implica sólo una existencia posible) y la de Dios que sólo puede 
concebirse como “infinita” (esencia que implica la existencia nece-
saria). Por lo tanto, fiel a Descartes, eternidad y duración califican 
para Spinoza la existencia de los seres que incluye la división de la 
realidad a la que en apariencia (o superficialmente) suscribe de ma-
nera imparcial la publicación de 1663.

1.2. La eternidad como propiedad exclusiva de Dios

Como se desprende de la breve definición citada, en esta obra tem-
prana la eternidad concierne a la existencia infinita, es decir, a la 
existencia divina implicada en su esencia. Este “atributo” es anali-
zado separadamente por Spinoza en páginas que son tan importan-
tes en la economía de la obra que merecen un estudio más detallado.

En línea con su propósito, y habiendo ya resuelto ciertos proble-
mas propios de la metafísica general, Spinoza estudia en la segunda 
parte de los Pensamientos metafísicos algunas cuestiones vinculadas 
a la metafísica especial, es decir, a la naturaleza de Dios y del alma 
humana. A partir de entonces, el filósofo holandés pasa revista a la 
clasificación tradicional de los atributos divinos, y simultáneamen-
te opera una crítica inmanente sobre cada uno de ellos, comenzan-
do precisamente por la eternidad. Señalemos antes que nada que la 
tarea emprendida ciertamente tiene sentido en el contexto escolás-
tico y cartesiano en que se inscribe: conocer a Dios –esto es, conocer 

12	 CM I, 4, p. 256 (G I, p. 244).

su naturaleza– exige conocer sus atributos, en la medida en que sólo 
por ellos puede “percibirse” la esencia y la existencia de la sustan-
cia. El capítulo llamado “De Dei aeternitate”13 que abre esta segunda 
sección se divide en tres partes identificables cada una a partir de 
los subtítulos que coloca el autor: se comienza demostrando que “a 
Dios no le corresponde la duración”, luego se explican las “razones 
por las que los autores atribuyeron duración a Dios” y finalmente se 
analiza “qué es la eternidad”.14 Detengámonos en cada una de estas 
cuestiones.

a) La primera presenta dos problemas preliminares. Spinoza co-
mienza este apartado afirmando, por un lado, que la eternidad es el 
“atributo principal” que debe examinarse “antes que ninguno”, y por 
el otro, aunque rápidamente se corrige, que ella permite explicar la 
duración divina.15 ¿Por qué la eternidad es catalogada aquí como un 
atributo principal que debe examinarse antes que cualquier otro? ¿Y 
por qué Spinoza inicia un apartado, cuyo propósito es demostrar que 
la duratio no corresponde a Dios, sosteniendo que la eternidad es el 
atributo (principal) que permite explicar su duración?

Con respecto a lo primero, como ya mencionamos, el filósofo ho-
landés se mantiene en esta obra fiel a Descartes. En efecto, de acuer-
do con Spinoza el ser –en cuanto sustancia– no nos afecta por sí solo, 
y debe por lo tanto explicarse por algún atributo, es decir, por una 
afección o modo que revela la existencia de la sustancia. En este 
sentido, puesto que la eternidad permite concebir la existencia infi-
nita de Dios, se comprende que aparezca entre los atributos que en 
una metafísica especial sirven para conocer la sustancia increada o 
Dios. Pero asimismo comprendemos que deba ser examinada “antes 
que ninguno” (ante omnia): sin la eternidad, que es un atributo que 
explica el modo de existir de Dios, no podríamos percibir a este ser 
como existente, y por lo tanto no podríamos calificar su existencia 
como única, infinita e inmensa, inmutable, simple, tal como hace 

13	 CM II, 1, p. 262 (G I, p. 249). La extensión que dedica en el Apéndice al desarrollo de 
esta noción ya es un signo importante de la diferencia en relación con Descartes y de 
la solidaridad entre la concepción spinoziana de la eternidad y la eliminación de la 
ontología de lo posible, que Spinoza considera presente en la tradición escolástica y aun 
en Descartes.

14	 Cf. CM II, 1, pp. 263-265 (G I, pp. 250-252).

15	 CM II, 1, p. 263 (G I, p. 250).



132 133

Ideas12, revista de filosofía moderna y contemporánea	 #12 NOVIEMBRE DE 2020 - ABRIL DE 2021 LA DISTINCIÓN DE LA ETERNIDAD, LA DURACIÓN Y EL TIEMPO	 GUILLERMO SIBILIA

Spinoza en los subsiguientes capítulos de la segunda parte.16

Ahora bien, Spinoza no sólo dice que la eternidad es un atributo 
que debe examinarse antes que ninguno; también afirma explícita-
mente que es el atributo “principal” (Praecipuum attributum). Toda-
vía aquí se trata de un concepto de origen cartesiano. En efecto, para 
Descartes el atributo principal se distingue de todos los otros, en la 
medida en que no nos permite simplemente percibir la existencia 
de la sustancia; constituye asimismo su naturaleza o esencia.17 De 
esta manera, sostener  –como hace Spinoza– que la eternidad es el 
atributo “principal” de Dios significa que no se trata solamente de 
una propiedad que concierne a su existencia, sino que constituye 
a la vez su esencia. Lo cual no hace más que explicitar lo que se 
presuponía en la primera parte, a saber, que la esencia divina no se 
distingue de su existencia.18

Con respecto al segundo problema, más allá de que se corrija, 
¿qué sentido puede tener la afirmación de que la eternidad es el 
atributo con el que explicamos la duración de Dios? La respuesta 
se vincula con el procedimiento que emplea Spinoza muchas veces 
en esta obra: la crítica inmanente y la refundación de los conceptos 
filosóficos desde el interior de su misma argumentación. Antes que 
nada, señalemos que el término duratio no reviste el mismo signifi-
cado que el que se deriva de su definición en el capítulo 4 de la pri-
mera parte, es decir, como el atributo con el que concebimos la exis-
tencia de las cosas creadas en cuanto perseveran en su existencia 
actual. Se trata, más bien, de un uso clásico del concepto, conforme 
a la tradición en que se inscribe el discurso spinoziano. En efecto, 
en la filosofía escolástica la duración es un género que aglutina los 
tres modos de perseverar en el ser: la eternidad inmutable y tota 
simul de Dios, el aevum de los cuerpos celestes o de los ángeles, y el 

16	 En palabras de Jaquet, la “percepción de la existencia de Dios es la condición de 
posibilidad de toda predicación ulterior” (Jaquet, Ch., “L’éternité de Dieu à l’horizon 
de la pensée scolastique” en Les expressions de la puissance d’agir chez Spinoza, París, 
Publications de la Sorbonne, 2005, p. 135).

17	 “La sustancia se reconoce, es cierto, por cualquier atributo; pero con todo, una es la 
propiedad principal de cada sustancia, la que constituye su naturaleza y esencia, y a la 
cual se refieren todas las otras” (Descartes, R., Principios de la filosofía, I, 53, op. cit., pp. 
26-27 (AT VIII 25)).

18	 Cf. por ejemplo CM I, 3, p. 252 (G I, p. 241).

tiempo, corruptible y cambiante, de las cosas creadas19. La eterni-
dad es una duración perfecta y, por eso, no es ilegítimo atribuírsela 
a Dios y decir que dura.20De esta manera, utilizando el mismo térmi-
no, Spinoza puede colocarse deliberadamente en el contexto de esa 
tradición conocida por sus lectores, para inmediatamente después 
–y, por así decir, desde el interior– romper con ella. En ese breve mo-
vimiento del discurso, representado por la expresión “mejor dicho” 
(vel potius), la duración es entonces destituida del rol central que le 
asignaba la escolástica, ya no es el pivote en torno al cual se ordenan 
las tres formas de temporalidad.21

Aclarados estos aspectos de la reflexión spinoziana, podemos 
abordar los motivos que explican que la duración no corresponde 
a la naturaleza de Dios. Spinoza suministra dos razones, que dife-
rencian esta modalidad de existencia de la duración de las cosas 
creadas. Por un lado, reenviando explícitamente a la primera parte, 
Spinoza recuerda que “la duración es una afección de la existencia y 
no de la esencia de las cosas”.22 Por lo tanto, puesto que, como vimos, 
en Dios la existencia pertenece a su esencia (i.e. no se distinguen), 
no podemos legítimamente –es decir, sin contradecirnos– atribuirle 
la o una duración. En caso contrario, esta última sería no sólo un 
atributo de la existencia sino también de la esencia, lo cual es ab-
surdo porque las esencias no duran. Por lo tanto, en las palabras del 
filósofo holandés, “quien atribuye [...] duración a Dios, distingue su 
existencia de su esencia”.23

Spinoza presenta luego una posible objeción: “Hay, no obstante, 
quienes preguntan si Dios no tiene ahora una existencia más larga 
que cuando creó a Adán; y como esto les parece bastante claro, esti-
man que no se puede privar, en modo alguno, a Dios de duración”.24 

19	 Cf. Jaquet, Ch., op. cit., pp. 136-137; id., Sub specie aeternitatis, Kimé, Paris, 1997, pp. 59-
65; Di Vona, P., Studi sull’ontologia di Spinoza, op. cit., pp. 230-234; Wolfson, H. A., The 
philosophy of Spinoza, vol. 1, pp. 369-ss.

20	 “In Scholastic philosophy [...] the admissibility of duration as a fitting attribute of God 
was a mooted point” (Wolfson, H. A., op. cit., p. 369)

21	 Cf. Jaquet, Ch., op. cit., p. 137. Prelorentzos sostiene que Spinoza se rectifica porque no 
quiere presentar su propia doctrina bruscamente. Prelorentzos, Y., Temps, durée et éternité 
dans les Principes de la philosophie de Descartes de Spinoza, Paris, PUF, 1996, p. 43.

22	 CM II, 1, op. cit., p. 263 (G I, p. 250)

23	 Ibídem.

24	 Ibídem.



134 135

Ideas12, revista de filosofía moderna y contemporánea	 #12 NOVIEMBRE DE 2020 - ABRIL DE 2021 LA DISTINCIÓN DE LA ETERNIDAD, LA DURACIÓN Y EL TIEMPO	 GUILLERMO SIBILIA

La respuesta del filósofo holandés es breve y tajante: “Pero esto es 
una petición de principio”.25 En efecto, de acuerdo con Spinoza, quie-
nes sostienen esa hipótesis errónea, suponen aquello que quieren 
demostrar: distinguen la esencia de Dios de su existencia, y eso les 
permite, a partir de la comparación de distintos momentos tempo-
rales (por ejemplo, la creación de Adán y el tiempo presente) atri-
buirle una duración “mayor cada día”. Establecen así que Dios dura, 
es decir, que su existencia es distinta de su esencia. Ahora bien, “si 
no distinguieran la existencia de Dios de su esencia, no atribuirían 
duración a Dios, ya que la duración no puede pertenecer en absoluto 
a las esencias de las cosas”.26

Spinoza no sólo critica a la tradición escolástica en este punto. 
También puede leerse una crítica velada al cartesianismo. En efec-
to, si bien Descartes identifica al igual que Spinoza la esencia y la 
existencia de Dios (haciendo de él un ser necesario), sin embargo 
concibe esta existencia necesaria a veces como “eternidad”, otras 
veces como “duración” tota simul. Por lo tanto, esta imprecisión ter-
minológica puede interpretarse aquí como una crítica al filósofo 
francés. Esto explica también que en la publicación de 1663 Spinoza 
mantiene una posición categórica: sólo a la existencia de las cosas 
creadas, cuya esencia se distingue de su existencia, cabe atribuirles 
duración; la eternidad, en cambio, es un atributo exclusivo de la exis-
tencia de Dios.27 Y lo es en el sentido de que se le aplica esta noción en 
virtud de una característica interna suya, a saber, la de la necesidad 
absoluta de su propia existencia: su “definición” o concepto incluye 
la necesidad de existir, que en esta obra concierne al ser que es infi-
nito por su propia naturaleza.

De esto se desprende el segundo motivo por el cual la modali-
dad de existencia de las cosas creadas no corresponde a Dios: “[...] 
como la duración se concibe mayor o menor, como si constara de 

25	 Ibídem.

26	 Ibídem.

27	 Descartes, a pesar de señalar a la eternidad como un atributo principal de Dios (Cf. por 
ejemplo Principios de filosofía I, 22; op. cit. p. 15), y de no confundir su propia existencia 
con la divina (Cf. Tercera meditación), mantiene cierta equivocidad: en la célebre 
Entretien avec Burman afirma explícitamente la “duración de Dios” (durationem Dei). 
Cf. AT V 148. Spinoza erradica esta ambivalencia, o error conceptual, al expresar a lo 
largo de la obra la existencia divina únicamente a través de la eternidad. Y quizás por 
este mismo motivo, el alma es en esta obra –a diferencia de lo que afirmará en la Ética– 
“inmortal” y no “eterna”.

partes, se sigue claramente que a Dios no se le puede atribuir nin-
guna duración”.28 Puesto que la esencia-existencia de Dios es eterna 
y no admite de ninguna manera el antes o el después –es decir, es in-
compatible con la sucesión–, “nunca le podemos atribuir duración, 
a menos que destruyamos, al hacerlo, el concepto que de él tene-
mos”.29 Explicar la eternidad por la duración, aunque sea ilimitada 
y tota simul (y no sucesiva como en las cosas creadas), implica, desde 
la perspectiva de Spinoza, distinguir la esencia y la existencia de un 
ser que justamente se caracteriza por expresar inmediatamente la 
identidad de ambas. Por eso, el filósofo holandés sostiene que atri-
buir duración a Dios supone dividir “en partes lo que es infinito por 
su propia naturaleza”.30

b) Si esto es así, ¿por qué hay quienes insisten en atribuirle la 
duración a Dios? Spinoza responde a esto en el segundo apartado y 
resume brevemente tres causas vinculadas –en palabras de Jaquet– 
a una “triple ignorancia”: ignorancia respecto de la verdadera natu-
raleza de la eternidad, ignorancia de la duración y del fundamento 
de su definición adecuada, e ignorancia de la diferencia (ontológica) 
de Dios y de las cosas creadas.31 En primer lugar, en efecto, muchos 
autores –teólogos y filósofos– “han intentado explicar la eternidad 
sin tener en cuenta a Dios, como si la eternidad pudiera entender-
se sin la contemplación de la esencia divina o fuera algo distinto de 
la esencia divina”.32 En otras palabras, cometen el error de separar 
lo inseparable: la eternidad y la esencia divinas. Para Spinoza, en 
cambio, ser eterno (como sólo Dios puede serlo en esta obra) es po-
seer una esencia que no se distingue –salvo por una distinción de 
razón– de su existencia; de hecho, como mencionamos, la eternidad 
es una propiedad principal que expresa precisamente la identidad 
absoluta entre ambas. Ahora bien, este error depende a su vez de 
otro más profundo:

Y eso proviene, a su vez, de que estamos acostumbrados, por fal-
ta de palabras, a atribuir la eternidad también a las cosas cuya 

28	 CM II, 1, p. 263 (G I, p. 250).

29	 CM II, 1, p. 263 (G I, p. 250-251).

30	 Ibídem.

31	 Cf. Jaquet, Ch., op. cit., p. 140.

32	 CM II, 1, p. 264. Subtrayado nuestro. (G I, p. 251).



136 137

Ideas12, revista de filosofía moderna y contemporánea	 #12 NOVIEMBRE DE 2020 - ABRIL DE 2021 LA DISTINCIÓN DE LA ETERNIDAD, LA DURACIÓN Y EL TIEMPO	 GUILLERMO SIBILIA

esencia se distingue de su existencia, como cuando decimos que 
no repugna que el mundo haya sido creado ab aeterno, y tam-
bién a las esencias de las cosas, mientras las concebimos como 
no existentes, ya que entonces las llamamos esencias eternas.33

La deficiencia intrínseca del lenguaje (defectu verborum) y la cos-
tumbre de un uso impropio de las palabras explican que se extienda 
inadecuadamente una propiedad que, según la perspectiva de los 
Pensamientos metafísicos, pertenece exclusivamente a Dios.34 Este 
error, entonces, supone la confusión de los dominios ontológicos a 
los que se aplican la eternidad y la duración.

Permítasenos aquí hacer un paréntesis para preguntar lo si-
guiente: ¿No se contradice Spinoza en este punto? ¿Acaso no negó 
antes que las esencias de las cosas duren? ¿Cómo comprender lo que 
sostuvo en la primera parte, a saber, que está de acuerdo con aque-
llos que dicen que las esencias de las cosas son eternas? Como señala 
Prelorentzos, para el filósofo holandés no importa en sí mismo el 
uso del adjetivo “eterno”, sino el criterio que se sigue para utilizar-
lo.35 En este sentido, fue sólo porque consideraba la cuestión desde 
el punto de vista de la relación de esas cosas con Dios (o mejor: de la 
relación de su esencia con la esencia divina), que consintió a aceptar 
su eternidad. Por eso, solamente en la medida en que la esencia de 
las cosas creadas depende absolutamente de la esencia divina, pode-
mos decir sin temor que son eternas. Y por esa misma razón, Spino-
za afirma una y otra vez que la existencia de esas cosas no es eterna, 
sino que se explica por la duración. En definitiva, mientras (quam-
diu) no existen o han sido creadas, sólo por un defecto del lenguaje 
podemos decir que sus esencias son eternas.36

33	 CM II, 1, p. 264 (G I, p. 251).

34	 CM II, 1, p. 265 (G I, p. 252). Spinoza es explícito sobre este punto, por ejemplo, en el 
capítulo sobre la creación: “[...] es absolutamente falso que Dios pueda comunicar su 
eternidad a las criaturas” (“[...] falsissimum esse, Deum suam aeternitatem creaturas 
communicare posse” (CM I, 10, p. 289; G I, p. 271). En los Pensamientos metafísicos no hay 
lugar para la eternidad de la mente humana; Spinoza, en línea con la enmendación del 
cartesianismo que ensaya, expone la doctrina de la inmortalidad del alma.

35	 Prelorentzos, Y., op. cit., p. 69

36	 En la Ética esta perspectiva se modifica sensiblemente: Spinoza ya no relaciona este 
uso del adjetivo con una deficiencia del lenguaje, aunque se cuida de afirmar que las 
esencias son eternas. No obstante, sugiere que cuando no existen, las esencias de las 

El segundo error que menciona Spinoza, por el cual muchos 
atribuyeron la duración a Dios, depende, como dijimos antes, de la 
ignorancia respecto de la verdadera naturaleza de esa modalidad 
de existencia: “[los autores] sólo atribuían duración a las cosas en 
cuanto consideraban que están sometidas a una variación continua 
y no, como hacemos nosotros, en cuanto su esencia se distingue de 
su existencia”.37 Spinoza dice que los teólogos y filósofos escolásticos 
en cuestión explican inadecuadamente la duración en función del 
movimiento o de la continua variatione a la que ciertamente están 
sometidas las cosas finitas. En línea con el pensamiento cartesiano, 
Spinoza rompe entonces con la tradición que vincula la duración al 
movimiento de los cuerpos corruptibles, y la eternidad a la inmu-
tabilidad de lo imperecedero. Para él, la duración es, en cambio, un 
atributo que expresa la existencia de las cosas creadas en cuanto 
perseveran en su existencia actual; es decir, es una afección que ex-
presa la distinción entre su esencia y su existencia. La única forma 
de atribuírsela a Dios, por lo tanto, es considerar que también en él 
se distinguen la esencia y la existencia.

Finalmente, puesto que también ignoran la distinción ontológica 
que se da entre Dios y las cosas creadas, los autores han encontrado 
otro motivo para atribuir la duración al ser absolutamente infini-
to.38 En este caso, Spinoza critica el hecho de que, al separar la esen-
cia de Dios de su existencia, no distinguieron lo que sí es necesario 
distinguir: la esencia divina y la esencia de las cosas creadas. En 
efecto, mientras que la primera implica una existencia necesaria, 
la segunda implica sólo una existencia posible. Si no cometieran ese 
error, no dudarían en afirmar que sólo a Dios puede atribuírsele la 
eternidad, y que la duración es lo propio de las cosas creadas. Seña-
lemos de paso que el peligro que conlleva esta confusión no dejará 
de ser denunciado en la Ética, sobre todo en el Apéndice de la pri-
mera parte, en donde Spinoza critica duramente la antropomorfiza-
ción divina, que sólo es posible si se ignora la verdadera naturaleza 

cosas están contenidas eternamente en los atributos de Dios, es decir, existen necesaria 
y actualmente en ellos, pues son una expresión de su potencia. Cf. Spinoza, B., Ética 
demostrada según el orden geométrico, Madrid, Trotta, Madrid, 2009, pp. 82-83. Las 
páginas corresponden a la proposición 8 de la segunda parte y a su corolario y escolio.

37	 CM II, 1, p. 264 (G I, p. 251).

38	 La tercera razón dice: “Finalmente, [...] distinguen la esencia de Dios, igual que la de las 
cosas creadas, de su existencia” (CM II, 1, p. 264; G I, p. 251).



138 139

Ideas12, revista de filosofía moderna y contemporánea	 #12 NOVIEMBRE DE 2020 - ABRIL DE 2021 LA DISTINCIÓN DE LA ETERNIDAD, LA DURACIÓN Y EL TIEMPO	 GUILLERMO SIBILIA

de Dios.

c) Explicados los motivos por los cuales no corresponde atribuir 
la duración a Dios, y aquellos por los que, sin embargo, muchos lo 
hicieron, Spinoza puede por fin desarrollar positivamente qué es la 
eternidad (quid sit aeternitatis). Tal como subraya Jaquet, el filósofo 
holandés explica esto a partir de un principio capital de su sistema: 
el de la fuerza (vis) que pone la existencia: “Para que se entienda me-
jor qué es la eternidad y cómo no se la puede concebir sin la esencia 
divina, hay que considerar lo que ya antes hemos dicho, a saber, que 
las cosas creadas, es decir, todo, excepto Dios, sólo existen por la sola 
fuerza o esencia de Dios y no por su propia fuerza”.39

En el caso de Dios, es claro, ese principio imposibilita disociar 
su esencia de su existencia, y por eso, ser eterno significa que Dios 
existe por su propia fuerza (vi propria). Las creaciones (omnia prae-
ter Deum), cuya esencia no implica la existencia, existen en cam-
bio por la sola fuerza o esencia de Dios (vi sive essentia Dei). En los 
Pensamientos metafísicos Spinoza expone la doctrina cartesiana 
de la creación continua –aunque, como vimos, con indicios de una 
perspectiva irreductible a ella–, según la cual las cosas creadas no 
tienen una causa interna de conservación y, por eso, son y existen 
por la fuerza divina.40 Solamente la inmutabilidad de Dios garantiza 
que las cosas (cuya esencia no implica la existencia) serán conser-
vadas en el futuro con la misma fuerza y por la misma acción con 
que fueron creadas: “[...] la existencia presente de las cosas no es 
causa de la futura, sino la inmutabilidad de Dios, [...] que nos fuer-
za a decir [que] tan pronto Dios creó una cosa, [...] la conservará 
después continuamente o [...] mantendrá incesantemente la misma 
acción creadora”.41Si esto no fuera así, si Dios no fuera inmutable y 
cambiara voluntariamente sus decretos, podría destruir las cosas 
que creó. Pero una falta de constancia como esa no es consustancial 
con la naturaleza perfecta de Dios. Además, si por alguna razón no 
fuera necesario el concurso divino, las cosas creadas tendrían una 
esencia que implica, en sí misma, la existencia necesaria; es decir, 
no serían “creadas”, su fuerza les bastaría para comenzar a existir y 

39	 CM II, 1, p. 265 (G I, p. 251).

40	 Spinoza expone esta teoría en distintos lugares: CM I, 2 (G I, pp. 237-240), y sobre todo 
CM II, 10, capítulo que se llama precisamente “De Creatione” (G I, pp. 268-273) 

41	 CM II, 1, p. 265 (G I, p. 251-252). Traducción modificada.

para seguir o continuar existiendo. Pero esto no es posible: “[...] Dios 
crea continuamente, de nuevo, por así decirlo, y a cada instante las 
cosas. Pues con ello hemos demostrado que las cosas nunca tienen, 
por sí mismas, ningún poder para hacer algo ni para determinarse 
a acción alguna”.42

Una y otra vez, como vemos, Spinoza subraya la diferencia in-
cluso la oposición entre Dios y las cosas creadas, y por consiguiente 
también entre la eternidad y la duración. De hecho, lo hace todavía 
en las dos consecuencias que extrae de lo que viene de afirmar, y 
que cierran el capítulo. En la primera, sostiene que las cosas creadas 
“gozan” (frui) de la existencia, mientras que a Dios ésta le pertenece, 
y por eso no puede decirse que él goza de su existencia o que dura. 
Dios, cuya esencia y existencia son una y la misma cosa, es eterno. 
En cambio, las cosas creadas, cuya existencia no se explica por su 
esencia, requieren continuamente el concurso divino para seguir 
existiendo, es decir, para durar.43 En segundo lugar, Spinoza dice 
que las cosas creadas, mientras disfrutan su duración y existencia 
(dum praesenti duratione, & existentia fruuntur), carecen por comple-
to de la existencia futura. Precisamente porque son “creadas”, re-
quieren la acción creadora de Dios para hacer “presente” (o actual) 
su existencia futura. Su duración aparece entonces como una suce-
sión de momentos independientes cuya continuidad es garantizada 
exclusivamente por la inmutabilidad divina. No sucede lo mismo 
con su esencia, que –como vimos– es en cierta medida eterna; ni, por 
supuesto, con Dios, a cuya esencia pertenece absolutamente la exis-
tencia. Ahora bien, esto no significa que, según Spinoza, podamos 
decir que a Dios le pertenece “ahora” la existencia futura.44 El vín-

42	 CM II, 11, p. 291 (G I, p. 273). Puesto que abandona la doctrina de la creación continua, 
la Ética supondrá un cambio profundo de perspectiva. Si bien sigue siendo cierto que 
Dios es la única causa eficiente de la esencia y la existencia de las cosas singulares, la 
radicalidad de la causa inmanente y la doctrina del conatus suponen que a las cosas 
singulares les pertenece la fuerza o potencia por la que perseveran en la existencia, 
y que pueden ser activas, en la medida en que se determinan por sí mismas y no por 
causas externas.

43	 “[...] de ahí deducimos: 1º. Que se puede decir que una cosa creada goza de su existencia, 
porque ésta no pertenece a su esencia. Dios, en cambio, no se puede decir que goza de 
su existencia, ya que la existencia de Dios, así como su esencia, es Dios mismo. Por eso, 
las cosas creadas poseen duración, pero Dios en modo alguno” (CM II, 1, op. cit., p. 265; 
G I, p. 252).

44	 “2º. Que todas las cosas creadas, mientras disfrutan de su duración y existencia 
presente, carecen totalmente de la futura, ya que ésta se les debe conceder a cada 
momento; pero no cabe decir algo similar de su esencia. En cambio, a Dios, como su 



140 141

Ideas12, revista de filosofía moderna y contemporánea	 #12 NOVIEMBRE DE 2020 - ABRIL DE 2021 LA DISTINCIÓN DE LA ETERNIDAD, LA DURACIÓN Y EL TIEMPO	 GUILLERMO SIBILIA

culo indisociable entre su esencia y su existencia prohíbe cualquier 
distinción entre el antes y el después, entre el pasado y el futuro. 
En otras palabras, para el ser necesario per se, poseer la existencia 
significa poseerla toda en acto, en la totalidad infinita que define su 
esencia-existencia.45 Por eso, el filósofo holandés se rectifica y dice 
que, hablando con propiedad, a Dios le pertenece actualmente una 
existencia infinita, esto es, la eternidad, que cabe ser atribuida sola-
mente al ser cuya esencia implica la existencia y de ninguna mane-
ra a las cosas creadas. Poco importa si se considera la duración como 
ilimitada en ambos sentidos; para Spinoza, no es una propiedad que 
define adecuadamente la existencia de Dios, cuya presencia o actua-
lidad infinita no tiene nada de temporal.46

Que Dios sea eterno significa, entonces, que es un ser infinito ac-
tualmente, un ser que existe por la sola fuerza de su naturaleza, lo 
cual significa que la eternidad es ausencia de tiempo y de duración, 
es intemporalidad. Dios no es un ser que se distingue de las cosas 
creadas simplemente porque su duración es perfecta o simultánea, 
mientras que la de las cosas es sucesiva y divisible; la diferencia en-
tre la eternidad y la duración se explica por una verdadera división 
ontológica entre dos seres cuyas esencias no expresan de la misma 
manera la existencia. De este modo, con esta conclusión volvemos 
al comienzo de este apartado: así como es importante y necesario 
distinguir (o dividir) el ser cuya esencia implica la existencia nece-
saria, de los seres cuya esencia implica sólo una existencia posible, 
también –y justamente en virtud de esa “división” del ser– hay que 
distinguir rigurosamente la eternidad de Dios y la duración de las 
cosas creadas.

existencia pertenece a su esencia, no podemos atribuirle una existencia futura, ya que 
la misma existencia que entonces tendría ya hay que atribuírsela ahora en acto [...]” 
(CM II, 1, op. cit., p. 265; G I, p. 252). 

45	 Por eso Jaquet (op. cit., p. 146) dice, con un juego interesante de palabras, que “l’existence 
de Dieu englobe tout dans sa présence de sorte que l’avenir n’est pas à venir, il est déjà là”.

46	 “[...] para expresarme con más propiedad (ut magis propie loquar), a Dios le pertenece 
actualmente una existencia infinita (Deo infinita actu existentia competit), del mismo 
modo que le pertenece un entendimiento infinito. Y a esta existencia infinita la llamo 
eternidad (atque hanc infinitam existentiam Aeternitatem voco). Por tanto, ésta sólo se 
debe atribuir a Dios y no a ninguna cosa creada, aunque su duración, insisto, carezca 
de límite en ambos sentidos” (CM II, 1, op. cit., p. 265; G I, p. 252).

1.2. La duración de las cosas creadas

Por los términos que usa en la definición del capítulo 4 de la pri-
mera parte, resulta claro que el estatus ontológico de la duración 
es, en la publicación de 1663, de origen cartesiano.47 En efecto, no 
sólo es una afección (propiedad) de la existencia, sino que además se 
refiere a las cosas creadas, esto es, a las sustancias finitas cartesia-
nas.48 En este sentido, la razón por la que resulta ilegítimo atribuir 
la duración a Dios a saber, porque su esencia y su existencia no se 
distinguen es también el motivo que explica que las cosas creadas 
duran, es decir, que, una vez creadas, perseveran en su existencia 
actual presente. Spinoza es claro: la duración no es una propiedad 
de la esencia de las cosas, sino de su existencia. Y puesto que, como 
vimos, su esencia no implica por sí misma más que una existencia 
posible, aunque sean o puedan concebirse como verdades eternas 
(en la medida en que sus esencias están contenidas en los atributos 
de Dios), las cosas creadas necesitan continuamente el decreto divi-
no para existir. Spinoza lo decía con toda claridad un poco antes en 
el texto, en un pasaje que ya citamos y que vale la pena reiterar: “No 
sólo la existencia de las cosas creadas, sino también [...] su esencia 
y naturaleza depende únicamente del decreto de Dios. De donde se 
sigue claramente que las cosas creadas no tienen, por sí mismas, 
ninguna necesidad: pues no tienen, por sí mismas, ninguna esencia 
ni existen por sí mismas”.49

En la definición, la duración es asimismo asimilada por Spinoza 
con la existencia “total” de la cosa que persevera actualmente en su 
existencia. De esto se desprenden dos consecuencias importantes: 
por un lado, que el acento de la definición pasa directamente de la 
existencia posible a la existencia actual, esto es, a la perseverancia 

47	 “[...] la duración es el atributo con el que concebimos la existencia de las cosas creadas, 
en cuanto perseveran en su existencia real. De ahí se sigue que la duración no se 
distingue, más que por la razón, de la existencia total de una cosa. Ya que cuanto se 
detrae la duración de una cosa se detrae necesariamente de su existencia” (CM I, 4, p. 
256; G I, p. 244).

48	 “Por la anterior definición, o si se prefiere descripción del ser, se ve fácilmente que 
el ser hay que dividirlo en ser que existe necesariamente por su naturaleza o cuya 
esencia implica la existencia, y en ser cuya esencia no implica la existencia, a no ser 
una existencia posible. Este último se divide en sustancia y modo...” (CM I, 1, p. 246; G I, 
p. 236. Subrayado nuestro). Spinoza refiere esa clasificación a Principios de la filosofía 
I, artículos 51-52 y 56.

49	 CM I, 3, p. 252 (G I, p. 241)



142 143

Ideas12, revista de filosofía moderna y contemporánea	 #12 NOVIEMBRE DE 2020 - ABRIL DE 2021 LA DISTINCIÓN DE LA ETERNIDAD, LA DURACIÓN Y EL TIEMPO	 GUILLERMO SIBILIA

que ejercen las cosas a cada momento; y por el otro, que distinguir 
la duración de la existencia de la cosa, como en Descartes, sólo re-
sulta posible a través de una operación intelectual, es decir, de una 
distinción de razón.50

Ahora bien, como analiza con detalle Chaui, a pesar de lo anterior 
no puede ignorarse en el trabajo de enmendación que lleva adelan-
te Spinoza en esta obra sobre todo la resemantización de las nocio-
nes de sustancia y modo, que orientan subrepticiamente al lector 
hacia otra filosofía que la cartesiana expuesta, y que sugieren por 
ejemplo lo absurdo que es concebir sustancias “creadas”.51 En este 
sentido, nos parece que es posible señalar el indicio de una diferen-
cia importante en la concepción spinoziana. En efecto, aunque no 
desarrolle explícitamente en esta obra todas las consecuencias que 
implica la doctrina, para Spinoza toda existencia es en cierta me-
dida necesaria, ya sea por su esencia (Dios), ya sea por la fuerza de 
su causa (cosas creadas). Vemos así que, al reducir la duración a la 
afección de las cosas creadas, y empleando una terminología carte-
siana, Spinoza dice en los Pensamientos metafísicos algo distinto que 
el filósofo francés. Porque si bien Descartes define la duración de las 
cosas creadas como el “atributo” por medio del cual concebimos su 
existencia actual, dicha “actualidad” depende de la voluntad (tras-
cendente y contingente) de Dios de crearlas, esto es, de darles rea-
lidad fuera de su entendimiento. Con el lenguaje de la ontología de 
la creación (esto es, adhiriendo superficialmente a la exterioridad 
de la causa eficiente, pero proveyendo indicios de la absurdidad de 
una tal representación de la potencia divina respecto de sus efectos), 
Spinoza sugiere que la duración es real o actual en el sentido de que 
se sigue necesariamente de la eternidad de la acción de Dios.

Spinoza también parece seguir a Descartes cuando, en la defini-
ción del tiempo, afirma la divisibilidad de la duración: “Acerca de 
la duración hay que señalar aquí algo que retomaremos después, 
cuando hablemos de la eternidad, a saber, que se concibe como ma-
yor o menor y como si constara de partes”.52 Ahora bien, aunque no 

50	 CM, I, 4, p. 256 (G I, p. 244)

51	 Cf. Chaui, M., A nervura do real. Imanência e liberdade em Espinosa, Sao Paulo, Companhia 
das Letras, 1999, especialmente el capítulo 3 de la tercera parte (“Prolegômenos à 
substância e ao modos”), pp. 383-435

52	 CM I, 4, p. 256 (G I, p. 244).

la recusa en esta obra de manera explícita, hay un indicio importan-
te que sugiere que la duración no es, por sí misma, una modalidad 
dividida y discontinua de la existencia. La principal evidencia es la 
aclaración que acompaña a la definición del tiempo que citamos. 
Allí, además de determinar su estatuto ontológico, Spinoza dice que 
la duración “se concibe como mayor o menor y como si constara de 
partes”.53 En un escritor como Spinoza, hay que destacar la utiliza-
ción cautelosa de los términos et quasi (“como si”), que operan como 
el reverso de la ausencia, en esta obra, de la vinculación directa y 
explícita del tiempo con la potencia abstractiva de la imaginación.54 
¿Cómo debemos comprender entonces la partición de la duratio en 
esta obra y cómo se relaciona con la concepción del tiempo?

Como es sabido, este problema se relaciona en Descartes con la 
necesidad de una creación continua por parte de Dios, cuya premi-
sa era justamente la intuición de que un momento cualquiera de la 
existencia o duración era independiente de cualquier otro posible, 
y que ellos eran contiguos, pero no continuos. Esta cuestión le in-
teresa profundamente a Spinoza, quien a partir de ella da forma 
progresivamente a su propio pensamiento acerca de la temporali-
dad. En efecto, en la definición del tiempo de la primera parte de los 
Pensamientos metafísicos Spinoza se refiere deliberadamente a la 
división de la duración de las cosas creadas: allí, fiel a Descartes, la 
partición es algo que las caracteriza realmente, y que las distingue 
de Dios, cuya infinitud implica simultáneamente su indivisibilidad. 
Más adelante en la misma obra, específicamente en el significativo 
capítulo que estudia la naturaleza del concurso divino (CM II, 11), 
el filósofo holandés expone la doctrina de la creación continua y 
afirma que “el tiempo presente [entiéndase la duración concreta de 
las cosas creadas] no tiene conexión alguna con el futuro”, y que 
“nunca tienen, por sí mismas, ningún poder para hacer algo ni para 
determinarse a acción alguna”.55 Es decir, las partes de la duración 
son independientes. Por último, recodemos que Spinoza analiza 
esta cuestión específicamente en el texto expositivo de la metafísica 
cartesiana. En la primera parte de los Principios de la filosofía de 

53	 CM I, 4, p. 256 (G I, p. 244).

54	 También Wolfson subraya el uso cauteloso por parte de Spinoza de los términos “et 
quasi” (Cf., op. cit., p. 355)

55	 CM II, 11, p. 292 (G I, p. 273).



144 145

Ideas12, revista de filosofía moderna y contemporánea	 #12 NOVIEMBRE DE 2020 - ABRIL DE 2021 LA DISTINCIÓN DE LA ETERNIDAD, LA DURACIÓN Y EL TIEMPO	 GUILLERMO SIBILIA

Descartes, de hecho, Spinoza sigue la senda del filósofo francés a 
través de un análisis crítico de algunos de sus axiomas (axiomas, 
dice, “tomados de Descartes”), pero produciendo en su “orden” una 
alteración que no solamente no recusa la divisibilidad de la dura-
ción, sino que también prueba, como quería Descartes, la primacía 
lógica de la tesis de la divisibilidad y discontinuidad de la duración 
en relación con la doctrina de la creación continua (externa) por 
parte de Dios.

Hay dos elementos que es necesario destacar: la variación del or-
den expositivo de dos axiomas, por un lado, y la naturaleza de la 
“omisión” (explícita) de la tesis de la discontinuidad del enunciado 
del axioma 10, por el otro. Comencemos por el primer aspecto. Spi-
noza reordena casi todos los axiomas cartesianos; sin embargo, es 
en la variación del orden de los axiomas 2 y 10 de Descartes don-
de percibimos la fuerza retórica y crítica de su discurso. Descartes 
presentaba primero (axioma 2) la teoría de la discontinuidad y de 
la necesidad de la misma causa para conservar una cosa que para 
crearla por primera vez, y luego (axioma 10) la distinción entre el 
concepto de una cosa limitada o posible y aquel de un ser perfecto 
y necesario. Puesto que la demostración matemática (sintética) im-
plica para Spinoza un conocimiento demostrado a priori (esto es, de 
la causa al efecto), en su exposición sintética lo que el resumen car-
tesiano colocaba como segundo axioma (teoría de la creación) pasa 
a ser el décimo; mientras que el décimo de Descartes (división del 
ser en ser necesario y posible) pasa ahora al sexto lugar. Es decir, el 
filósofo holandés introduce primero la tesis acerca de la naturaleza 
de la distinción entre la existencia necesaria y la posible (axioma 6 
de Spinoza, décimo en el orden expositivo cartesiano) y recién lue-
go aquella que afirma la necesidad de la continuación de la misma 
fuerza creadora para conservar una existencia posible (axioma 10 
de Spinoza, segundo axioma de Descartes), tesis a la que quita de su 
enunciación la formulación cartesiana referida a la discontinuidad 
del tiempo.56

Pasemos al segundo aspecto, profundamente relacionado con el 
precedente. ¿Por qué Spinoza “omite” del enunciado de su axioma 
10 la fórmula cartesiana de la discontinuidad? Antes que nada, es 
necesario observar que ese axioma va acompañado de una “explica-

56	 Cf. DPP I, pp. 160-164 (G I, p. 154-158).

ción”, que tiene la forma de una demostración que se cumple en dos 
etapas. En primer lugar, Spinoza dice que “el concepto que tenemos 
de nuestro pensamiento no implica o no contiene la existencia nece-
saria del pensamiento, pues puedo concebir clara y distintamente el 
pensamiento, aunque suponga que no existe”.57 Y luego, apoyándose 
en el axioma 8 de origen cartesiano58, agrega que “se debe dar [...] 
algo que todavía no hemos entendido y cuyo concepto o naturaleza 
implica la existencia, lo cual sea la causa de por qué nuestro pensa-
miento comenzó a existir y por qué, además, sigue existiendo”.59 Ese 
“algo” evidentemente es Dios (el axioma 6 menciona que su concepto 
contiene la existencia necesaria), causa de la existencia y de la esen-
cia de las cosas creadas, de su cuerpo y su alma.

Ahora bien, como señala Prelorentzos, en este momento del texto 
spinoziano (es decir, antes del desarrollo de los Pensamientos me-
tafísicos y de la naturaleza de la división del ser en ser necesario y 
posible) esa segunda aclaración agrega algo de suma importancia 
en relación con la doctrina de la creación continua cartesiana: la 
distinción producida en el concepto mismo de las cosas creadas (las 
cosas “limitadas” de existencia posible del axioma 6) entre su acceso 
a la existencia y su continuación en la misma, que permite afirmar 
(cartesianamente) la tesis de la discontinuidad temporal con la que 
se abre la explicación del axioma 10 (“Porque en este momento pen-
semos no se sigue necesariamente que pensaremos después”).60 De 
esta manera, la conservación (divina) se reduce, como quería Des-
cartes, a una creación continua. Sin embargo, Spinoza agrega que 
esa demostración ejemplificada con el pensamiento limitado huma-
no debe valer para toda cosa creada, esto es, para toda cosa cuya 
esencia no implica la existencia necesaria.61 Las conclusiones que 
se imponen son evidentes: por un lado, el carácter discontinuo de 
la temporalidad debe concernir, según la doctrina que expone aquí 
Spinoza, a todo género de ser sin excepción, es decir, tanto al pensa-

57	 Ibídem.

58	 Según este axioma, “cuanto hay de realidad o perfección en una cosa existe formal o 
eminentemente en su causa primera y adecuada” (DPP I, ax. 6, p. 161; G I, p. 155).

59	 DPP I, op. cit., p. 164 (G I, p. 157). Subrayado nuestro.

60	 Cf. Prelorentzos, Y., op. cit., p. 88.

61	 “Y lo que decimos del pensamiento hay que decirlo también de toda cosa, cuya esencia 
no implica la existencia necesaria” (DPP I, p. 164; G I, p. 158)



146 147

Ideas12, revista de filosofía moderna y contemporánea	 #12 NOVIEMBRE DE 2020 - ABRIL DE 2021 LA DISTINCIÓN DE LA ETERNIDAD, LA DURACIÓN Y EL TIEMPO	 GUILLERMO SIBILIA

miento como a la existencia de los cuerpos en la extensión; y por el 
otro, una exposición (sintética) que busca respetar el orden deseado 
por Descartes en las Rationes. Según el cual la discontinuidad es el 
presupuesto de la necesidad de la creación continua (conservación), 
requiere primero distinguir el concepto de una cosa limitada o po-
sible y aquél de la existencia perfecta y necesaria [causa], y colocar 
luego como “explicación” de la doctrina de la creación la “tesis” de 
la independencia y ausencia de conexión (discontinuidad) de los mo-
mentos de la existencia [efecto].62 Las modificaciones que introduce 
Spinoza en el texto cartesiano no tienen, por lo tanto, como fin re-
cusar la divisibilidad y discontinuidad de la duración de las cosas 
creadas. Los modos (o cosas finitas que duran) son concebidos, en 
el marco de la exposición del pensamiento de Descartes, como sus-
tancias finitas conservadas desde el exterior por la potencia divina.

2. La naturaleza del tiempo en el contexto de la física 
cartesiana

Resta por fin analizar el estatus ontológico que Spinoza asigna al 
tiempo en la publicación de 1663, único lugar donde ofrece una de-
finición del mismo. El primer aspecto importante a tener en cuenta 
en relación con la concepción del tempus es la evidente indisocia-
bilidad entre la definición de la duración y aquella del tiempo. Así 
como en la definición misma de la duración encontramos la explica-
ción de la naturaleza del tiempo (ser una afección del pensamiento y 
no una afección real), recíprocamente la definición del tiempo hace 
referencia a la división de la duración como aquello que permite la 
operación que le da nacimiento. Spinoza sostiene que la duración de 
una cosa creada sólo se distingue por la razón de su existencia total. 
Por ello, a diferencia de lo que sucede con la eternidad y la duración 
(afecciones del ser), lo que le permite a Spinoza introducir la noción 
de tiempo es justamente la determinación (por el pensamiento) de la 
relación entre la duración y la existencia total de una cosa creada.63 
De esta manera, en el seno de la definición de la duración, Spino-

62	 Cf. Prelorentzos, Y., op. cit., pp. 85-93

63	 “[...] para determinar esta última [la existencia de una cosa creada], la comparamos 
con la duración de otras cosas, que poseen un movimiento cierto y determinado, y esta 
comparación se llama tiempo” (DPP I, p. 164; G I, p. 158).

za afirma que tiempo “se llama” a la comparación de la duración 
o existencia total de una cosa creada con la duración de otra cosa 
(creada) que se caracteriza por tener un movimiento cierto y deter-
minado (certum & determinatum). Ahora bien, ¿qué significa que el 
tiempo es el producto de una comparación? ¿Y qué entiende Spinoza 
por “movimiento cierto y determinado”? 

Las respuestas a esas preguntas proporcionan directamente el 
estatus ontológico y la función propios del tiempo en esta obra. Ya 
que, sostener que el tempus es el producto de una comparación, esto 
es, la afirmación de la mediación en su génesis de una operación 
intelectual, implica negarle la realidad ontológica de la que es por-
tadora la duración (en tanto afección real de las cosas creadas), y 
simultáneamente asignarle una “realidad” en cuanto “simple modo 
de pensar” (modus cogitandi). De esta manera, al igual que en Des-
cartes, el tiempo aparece como una dimensión abstracta, vinculada 
a la mente humana. Sin embargo, es importante señalar que en la 
definición del tiempo no se menciona explícitamente el género de 
conocimiento que le da origen. En la publicación de 1663 este modo 
de pensar se presenta inmediatamente vinculado a la duración di-
vidida-divisible, sin hacer referencia a la potencia abstractiva de la 
imaginación que la divide o determina; por eso, se halla ligado a un 
tipo de existencia cuya característica principal es que está ya dividi-
da, pudiendo proveer una “explicación”. Efectivamente, si volvemos 
al capítulo que abre la primera parte de los Pensamientos metafísi-
cos, constatamos que el tiempo no es un modus cogitandi cualquie-
ra, sino un ente de razón que, en palabras de Spinoza, “sirve para 
explicar la duración”.64 Para comprender esta función propia que lo 
diferencia de los otros entes de razón es necesario volver a ese mo-
mento del texto.

Luego de excluir de la dimensión propia del ser real a la quime-
ra y al ser ficticio –que ni siquiera pueden calificar como afeccio-
nes del pensamiento– el filósofo holandés opera allí una división 
del ente de razón en tres categorías correspondientes a la función 
cognoscitiva que efectúan: “[...] el ente de razón no es más que un 
modo de pensar, que sirve para [1] retener, [2] explicar e [3] imaginar 

64	 CM I, 1, p. 243 (G I, p. 234).



148 149

Ideas12, revista de filosofía moderna y contemporánea	 #12 NOVIEMBRE DE 2020 - ABRIL DE 2021 LA DISTINCIÓN DE LA ETERNIDAD, LA DURACIÓN Y EL TIEMPO	 GUILLERMO SIBILIA

más fácilmente las cosas entendidas (res intellectas)”.65 Permítase-
nos resumir brevemente su clasificación, lo cual nos ayudará a com-
prender el estatuto ontológico del tiempo y su función específica en 
este escrito. Por un lado, [1] hay modos de pensar cuya formación 
depende de la reducción (arbitraria) de las cosas naturales a ciertas 
“clases” a las que se acude como auxiliares de la memoria; su opera-
tividad reside por lo tanto en el hecho de que permiten “retener más 
firme y fácilmente las cosas y [...] traerlas a la mente cuando quere-
mos”, tal como hacen el género y la especie. También [2] existen mo-
dos de pensar que sirven para explicar las cosas, determinándolas 
por comparación con otras. Según Spinoza, forman parte de éstos: el 
tiempo, el número y la medida, que explican la duración, la cantidad 
discreta y la cantidad continua, respectivamente. Finalmente, [3], 
hay modos de pensar a partir de lo cuales “imaginamos no-entes de 
forma positiva”; algunos ejemplos que da Spinoza son la ceguera, la 
extremidad, las tinieblas.66

Como vemos, en el contexto de la definición del tiempo, “expli-
car” la duración-existencia actual de una cosa es “compararla” con 
la duración-existencia actual de otras cosas que conservan un movi-
miento cierto y determinado. No sólo el acto comparativo (subjetivo, 
podríamos decir) está en el origen del tiempo como “ente de razón” 
sino también, y sobre todo, la “presencia” (o mejor, la co-presencia) 
de “otras cosas” que en virtud de su constancia e invariabilidad se 
ofrecen como legítimas referencias constitutivas de la determina-
ción por comparación que es el tiempo, posibilitando con ello un co-
nocimiento “explicativo” de ciertos fenómenos naturales sensibles. 
El tiempo, por lo tanto, es en esta obra expositiva del pensamiento 
de Descartes un modo de pensar adaptado a la realidad, esto es, a 
la discontinuidad y división propia de la duración-existencia de las 
cosas extensas creadas, cuyo movimiento puede ser “explicado” por 
aquél en el marco de una ciencia físico-matemática. En este sentido 
es un genuino ente de razón, cuya eficacia para la física matemática 
está fuera de duda en los Pensamientos metafísicos y sobre todo en los 

65	 CM I, 1, p. 242 (G I, p. 233). El subrayado es de Spinoza.

66	 CM I, 1, pp. 242-243 (G I, pp. 233-234). Como se desprende de los mecanismos (mentales) 
que producen a los entes de razón, y más allá de su operatividad, una característica que 
los unifica es el hecho de que todos involucran en cierto grado la imaginación puesto 
que, de una u otra manera, efectúan una inversión de la realidad. Cf. Chaui, M., op. cit., 
p. 374.

Principios de filosofía de Descartes. Sin embargo, si el tiempo puede 
“explicar” (racionalmente) la duración en esta obra es porque ésta, 
como dijimos, es concebida como ya dividida. Y si la duración está 
limitada y dividida es porque caracteriza la modalidad de la exis-
tencia de las cosas “creadas”, es decir de los seres cuya esencia im-
plica sólo una existencia posible y que, por eso, requieren una causa 
exterior para seguir durando.67 El ser de estas cosas, cuya esencia 
implica sólo una existencia posible, supone que los momentos de su 
duración son contingentes, independientes y contiguos entre sí (dis-
continuos). Es por eso que puede abstraerse uno de esos momentos, 
tomándolo como caso especial (por su regularidad), y servir así para 
explicar esto es, “medir” la duración de los fenómenos sensibles, o la 
duración del movimiento de los cuerpos. Justamente porque en esta 
obra la duración se concibe ya dividida, el tiempo aparece inmedia-
tamente como el ente de razón que permite “explicarla”.

Ahora bien, en la célebre “Carta sobre el infinito” (la número 12 
de la Correspondencia), que es del mismo año que la publicación de 
1663, Spinoza ya no dice eso. Sostiene explícitamente, en cambio, 
que el tiempo, que sirve para medir la duración, es un “auxiliar de 
la imaginación”.68 ¿Qué significado puede tener esa modificación? 

Liberado del discurso de la creación continua, Spinoza sostiene 
que los modos son afecciones de la sustancia y que su esencia no im-
plica la existencia necesaria. De esto último, agrega nuestro autor, 
se sigue que la existencia de la sustancia y la de los modos se con-
cibe diversamente; lo cual a su vez, concluye, permite comprender 
la distinción entre la eternidad y la duración.69 Un primer aspecto 
que podemos resaltar es que estas premisas ontológicas invalidan 
todo resquicio de cartesianismo: ahora la sustancia es una y única y 
a su esencia pertenece la existencia. Al mismo tiempo, los modos son 
afecciones de la sustancia infinita; lo cual es sumamente importante 
ya que, si bien su esencia o definición no implica la existencia nece-
saria, en el marco de esta ontología, la fuerza por la que se mantie-
nen en la existencia no es más eåxterior, sino que es interior. Todo 

67	 En otras palabras, en esta publicación las cosas creadas no tienen en sí mismas la fuerza 
para mantenerse en la existencia; el conatus en cuanto esencia actual de las cosas 
singulares está por completo ausente.

68	 Spinoza, B., Carta 12 en Idem., Correspondencia, Madrid, Alianza, 1988, p. 132 (G IV, p. 57).

69	 Cf. ibid., p. 130 (G IV, p. 54).



150 151

Ideas12, revista de filosofía moderna y contemporánea	 #12 NOVIEMBRE DE 2020 - ABRIL DE 2021 LA DISTINCIÓN DE LA ETERNIDAD, LA DURACIÓN Y EL TIEMPO	 GUILLERMO SIBILIA

esto no puede sino tener consecuencias decisivas en la comprensión 
de la dimensión temporal. En efecto, la división de la duración en 
los Pensamientos metafísicos se revela como el producto directo de 
considerar imaginativamente los modos (o cosas creadas) abstraí-
dos de la sustancia en que inhieren, en el marco de una ontología de 
la creación que era la de Descartes.

Comprendemos por lo tanto que, más allá de que sea un legíti-
mo ente de razón, el tiempo es siempre una abstracción, que supone 
un conocimiento representativo y abstracto de la Naturaleza. Por lo 
tanto, la “Carta sobre el infinito” se distancia y critica la perspecti-
va cartesiana adoptada en la publicación de 1663, textos en los que 
vimos primaba la búsqueda de una fundamentación rigurosa tanto 
de la física-matemática de la Naturaleza como de los principios meta-
físicos sobre los que ésta se apoya. El cambio de perspectiva o despla-
zamiento, entonces, no radica simplemente en el hecho de que Spino-
za llame en la carta al tiempo “auxiliar de la imaginación”, sino en la 
demostración directa de que es producto de una (doble) abstracción.

Podemos concluir entonces que, si en la publicación de 1663 Spinoza 
mostraba, a través de la exposición del pensamiento de Descartes, que 
el tiempo –cuando es indefinidamente divisible y adaptado a la dura-
ción dividida– es un legítimo ente de razón, la “Carta sobre el infinito” 
viene a legitimar, a partir de la determinación del estatuto de la ciencia 
físico-matemática, el uso y significado de ese “auxiliar” en el marco de 
un conocimiento que no se limita a una inteligibilidad representativa 
y simbólica de lo real sino que pretende, al contrario, una inteligibili-
dad integral de la naturaleza. En este sentido, si se quiere conquistar 
dicha inteligibilidad que la Ética demostrará que es absolutamente 
posible es necesario que la naturaleza sea primero considerada como 
una realidad única e infinita y cuyo movimiento productivo intrínse-
co se produce incesantemente sin fracturas. A partir de entonces de-
viene posible el reconocimiento de que la introducción del “tiempo” 
y de la medida y el número no corresponden sino a la aplicación de 
instrumentos abstractos por medio de los cuales el físico-matemático 
puede aprehender de una manera determinada el movimiento indivi-
sible e infinito que estudia. El proceso de abstracción constitutivo de 
la imaginación se encuentra de esta manera “reinvestido” en el cono-
cimiento de la naturaleza, pero a título de simple momento operatorio 
en la elaboración de las leyes físico-matemáticas.

Bibliografia

Alexander, S., Spinoza and Time, London, George Allen & Unwin Ltd., 1921.

Chaui, M., A Nervura do real. Imanência e liberdade em Espinosa, São Paulo, 
Companhia das Letras, 1999.

Descartes, R. Oeuvres de Descartes, publiées par Charles ADAM & Paul Tan-
nery, Paris, Léopold CERF, 11 vols., 1897-1909. [AT]

---, Meditaciones acerca de la filosofía primera, en las cuales se demuestra la 
existencia de Dios, así como la distinción real entre el alma y el cuerpo 
del hombre (con Objeciones y respuestas), Madrid, Alfaguara, 1977.

---, Los principios de la filosofía, Buenos Aires, Losada, 1997.

Di Vona, P., Studi sull’ontologia di Spinoza. Parte I.L’ordinamento delle scien-
ze filosofiche. La ratio. Il concetto di ente, Firenze, La Nuova Italia 
Editrice, 1960.

---, Studi sull’ontologia di Spinoza. Parte II. “Res ed “Ens”. La necessità. Le 
divisioni dell’essere, Firenze, La Nuova Italia Editrice, 1969.

Hallett, H. F., Aeternitas. A Spinozistic Study, Oxford, Clarendon Press, 1930.

Israël, N., Le temps de la vigilance, Paris, Payot, 2001.

Jaquet, Ch., Sub specie aeternitatis: étude des concepts de temps, durée et 
éternité chez Spinoza. París, Kimé, 1997.

---, “L’éternité de Dieu à l’horizon de la pensée scolastique” en Les expres-
sions de la puissance d’agir chez Spinoza, París, Publications de la 
Sorbonne, 2005.

Kneale, M., “Eternity and Sempiternity” en Proceedings of the Aristotelian 
Society, New Series, Vol. 69, 1968-1969, pp. 223-238.

Lécrivain, A., “Spinoza et la physique cartésienne (1). La partie II des Prin-
cipia” en Cahiers Spinoza, N° 2, 1978.

Macherey, P., “Spinoza lecteur de Descartes” en Bulletin de l’Association des 
professeurs de philosophie de l’Académie de Poitiers, N°16, juin 1999, 
p. 35-47 [edición electrónica]

Prelorentzos, Y., Temps, durée et éternité dans les Principes de la philoso-
phie de Descartes de Spinoza, Paris, PUF, 1996.



152 153

Ideas12, revista de filosofía moderna y contemporánea	 #12 NOVIEMBRE DE 2020 - ABRIL DE 2021 LA DISTINCIÓN DE LA ETERNIDAD, LA DURACIÓN Y EL TIEMPO	 GUILLERMO SIBILIA

Savan, D., “Spinoza on Duration, Time and Eternity” en LLOYD, G. (ed.), 
Spinoza. Critical Assessments, Vol. 2 (The Ethics), London-New York, 
Routledge, 2001, pp. 364-390.

Scribano, M. E., Da Descartes a Spinoza. Percorsi della teologia razionale nel 
Seicento, Milano, Franco Angeli, 1998.

Spinoza, B., Spinoza Opera im Auftrag der Heidelberg Akademie der Wis-
senscaften. 5 vols. C. GEBHARDT (ed.), Heidelberg, Carl Winter, 1972 
(1925, 1ª edición).

---, Tratado de la Reforma del Entendimiento / Principios de la Filosofía de 
Descartes / Pensamientos Metafísicos, Madrid, Alianza, 1988.

---, Ética demostrada según el orden geométrico, trad. A. Domínguez, Ma-
drid, Trotta, 2000.

---, Correspondencia, trad. A. Domínguez, Madrid, Alianza, 1988.

Wahl, J., Du role de l’idée de l’instant dans la philosophie de Descartes, Paris, 
Félix Alcan, 1920.

Wolfson, H. A., The Philosophy of Spinoza. Unfolding the Latent Processes of 
his Reasoning (2 tomos), Cambridge, Harvard University Press, 1934.



154 155

Ideas12, revista de filosofía moderna y contemporánea	 #12 NOVIEMBRE DE 2020 - ABRIL DE 2021

154

Rozitchner, 
Foucault y  
el problema 
de la 
hipótesis 
represiva
Rozitchner, Foucault 
and the Problem of  
the Repressive 
Hypothesis

JOAQUÍN ALFIERI
(FACULTAD DE FILOSOFÍA Y LETRAS –  
UNIVERSIDAD DE BUENOS AIRES – ARGENTINA)

Recibido el 8 de agosto de 2019 – Aceptado el 6 de febrero de 2020

154 155154

Joaquín Alfieri es estudiante de Filosofía en la Facultad de Filosofía y Letras de la Uni-
versidad de Buenos Aires, adscripto en la materia “Ética” por esa misma facultad con ta-
reas de investigación en la obra de León Rozitchner. Sus líneas de investigación son la 
antropología filosófica, la genealogía de la subjetividad contemporánea y el vínculo entre 
la materialidad social y la constitución del campo subjetivo, teniendo como marco con-
ceptual la conjunción del psicoanálisis y la teoría marxista.

Retrato de Michel Foucault por Christopher Dombres, 2017



156 157

Ideas12, revista de filosofía moderna y contemporánea	 #12 NOVIEMBRE DE 2020 - ABRIL DE 2021 ROZITCHNER, FOUCAULT Y EL PROBLEMA DE LA HIPÓTESIS REPRESIVA	 JOAQUÍN ALFIERI

U na de las características principales de la obra de León Rozit-
chner quizás sea la sorprendente coherencia interna que 

constela alrededor de sus preocupaciones filosóficas. Es decir, al 
interior del corpus rozitchneriano se observan rupturas, disconti-
nuidades y abandonos enmarcados en tópicos centrales e insisten-
tes que permiten observar una continuidad en la totalidad de sus 
reelaboraciones. Esta “mutante persistencia” dentro de su obra se 
desarrolla alrededor de una temática fundamental para el autor 
argentino: su intento por establecer una dialéctica adecuada en-
tre la materialidad social y la constitución del campo subjetivo. 
Intento que, a su vez, se vio acompañado a lo largo de su trayec-
toria intelectual por diversos marcos teóricos (que van desde la 
fenomenología en sus escritos de juventud, pasando por un parti-
cular freudomarxismo, y llegando en su obra madura a una carac-
terización sumamente sofisticada del vínculo entre cristianismo 
y capitalismo) que le permitieron, al mismo tiempo, profundizar 
y modificar sus desarrollos iniciales. Ahora bien, y esto es lo que 
intentaremos demostrar en este artículo, esta continuidad en sus 
líneas de trabajo no significa que el despliegue de la elaboración 
teórica rozitchneriana se traduzca inmediatamente en una carac-

terización “evolutiva” de su teoría, en donde los primeros escritos 
representarían un momento intuitivo que recibiría una paulatina 
sofisticación conceptual con el paso del tiempo. Por el contrario, 
veremos que la totalidad del corpus rozitchneriano se encuentra 
tensionada por vaivenes teóricos que impiden trazar una direccio-
nalidad unívoca que privilegie sus últimos escritos por sobre los 
iniciales. En particular, nos dedicaremos a desarrollar un proble-
ma detectado por Omar Acha en su libro Encrucijadas de psicoa-
nálisis y marxismo (2018), donde señala la incapacidad de la teoría 
rozitchneriana para sortear las dificultades que representa la críti-
ca a la “hipótesis represiva” desarrollada por Michel Foucault en el 
primer tomo de Historia de la sexualidad (1976). Nuestra intención, 
en un primer momento, será demostrar la pertinencia que posee la 
lectura de Acha, ya que coincidimos con el autor argentino en las 
severas dificultades que representa para Rozitchner la teorización 
foucaultiana; luego, intentaremos expandir este análisis por fuera 
del período freudomarxista que analiza Acha, para observar en 
qué medida una comprensión de mayor amplitud dentro de la obra 
del autor argentino permitiría sortear parcialmente las dificulta-
des que se le presentan a Rozitchner en su conceptualización acer-
ca de la compleja interacción entre el campo social y la genealogía 
del ámbito subjetivo. 

La ampliación interpretativa nos permitirá desarrollar la tensión 
señalada al interior de la obra rozitchneriana, y, de manera par-
ticular, nos otorgará evidencia para detectar aquellos trazos de la 
escritura de Rozitchner que permiten eludir la crítica foucaultiana 
y aquellos que sucumben de forma rotunda frente a la teorización 
del autor francés. De manera aproximada, podemos señalar que los 
principales inconvenientes para Rozitchner frente a la elaboración 
de Foucault serán tanto la manera en que el autor argentino carac-
teriza la dialéctica entre la represión y el deseo, como también los 
dispositivos y los mecanismos que desarrolla su filosofía para re-
flexionar acerca del vínculo establecido entre el poder político y la 
constitución de cada sujeto. Nuestra hipótesis inicial es la siguiente: 
aquellas zonas en donde el autor argentino se despega de la teoriza-
ción freudiana le permiten establecer una lógica de constitución del 
ámbito subjetivo de mayor temple o resistencia frente a la crítica de 
la “hipótesis represiva”; por el contrario, el período freudomarxista 
de Rozitchner quizás sea el tramo más importante y, a la vez, el más 

RESUMEN: El presente artículo intenta desarro-
llar un problema detectado al interior de la obra 
de León Rozitchner, consistente en la incapaci-
dad de la teoría rozitchneriana para sortear las 
dificultades que representa la crítica a la “hipó-
tesis represiva” desarrollada por Michel Foucault 
en el primer tomo de Historia de la sexualidad 
(1976). Nuestra intención, en un primer momen-
to, será demostrar las severas dificultades que 
representa para Rozitchner la teorización fou-
caultiana en el período freudomarxista del autor 
argentino; luego, intentaremos expandir este 
análisis por fuera del período mencionado para 
observar en qué medida una comprensión de 
mayor amplitud dentro de su filosofía permitiría 
sortear parcialmente las dificultades que se le 
presentan a Rozitchner en su conceptualización 
acerca de la compleja interacción entre el cam-
po social, la regulación del deseo y la genealogía 
del ámbito subjetivo.

PALABRAS CLAVE: represión – deseo – subjeti-
vidad – psicoanálisis

ABSTRACT: This paper intends to work on a 
problem identified within León Rozitchner’s 
work, which consists of the incapacity of Ro-
zitchnerian theory to face the difficulties posed 
by the criticism to the “repressive hypothesis” 
developed by Michel Foucault in the first volume 
of The History of Sexuality (1976). It is our inten-
tion, firstly, to prove the many difficulties that 
Foucauldian theorization poses for Rozitchner 
during his Freudo-Marxist period. Secondly, it 
is our objective to expand this analysis beyond 
the aforementioned period so as to determine 
to what extent a wider understanding within 
his perspective would enable us to partly sort 
out the difficulties that Rozitchner should face 
when conceptualizing on the complex interac-
tions of the social field, the regulation of desire 
and the genealogy of the subjective field.

KEY WORDS: repression – desire – subjectivity 
– psychoanalysis



158 159

Ideas12, revista de filosofía moderna y contemporánea	 #12 NOVIEMBRE DE 2020 - ABRIL DE 2021 ROZITCHNER, FOUCAULT Y EL PROBLEMA DE LA HIPÓTESIS REPRESIVA	 JOAQUÍN ALFIERI

problemático dentro de su producción, ya que representa el núcleo 
duro de sus desarrollos conceptuales y, por lo tanto, el espacio donde 
afloran ambigüedades, inconsistencias y otro tipo de inconvenien-
tes para su teoría. 

El recorrido que trazaremos será el siguiente: en un primer mo-
mento desarrollaremos la teorización de Foucault centrándonos 
en dos textos específicos, por un lado, el primer tomo de Historia 
de la sexualidad y, por el otro, el curso desarrollado en el año 1975 
dictado en el Collège de France agrupado bajo el título Los anor-
males (1975). Luego observaremos en qué medida el señalamiento 
de Omar Acha resulta relevante en la lectura de Rozitchner, fo-
calizando en las principales elaboraciones de sus dos obras más 
importantes: Freud y los límites del individualismo burgués (1972) 
y Freud y el problema del poder (1982). Aquí presentaremos una 
serie de tensiones e inconvenientes que se desprenden de la carac-
terización rozitchneriana respecto del capitalismo y sus modali-
dades de producción subjetiva. Por último, intentaremos abordar 
aquellas textualidades rozitchnerianas que permitirían sortear 
la crítica de Foucault al presentar un mayor grado de complejidad 
en el vínculo entre el poder político y la constitución del ámbi-
to subjetivo. Este último objetivo implicará la exploración de los 
extremos del corpus filosófico rozitchneriano: nos acercaremos, 
en un primer momento, a un artículo de juventud titulado La Iz-
quierda sin Sujeto (1968), para luego presentar los desarrollos de 
su etapa madura haciendo hincapié en dos textos fundamentales: 
por un lado, La Cosa y la Cruz. Cristianismo y capitalismo (en torno 
a las confesiones de San Agustín) (1996), y por el otro, Materialismo 
Ensoñado (2011). La etapa de madurez en la obra de Rozitchner 
supondrá asimismo observar una tensión irresoluble entre cierto 
dualismo ontológico por parte del autor argentino (que implica-
ría un inconveniente frente a la teorización foucaultiana) y una 
suerte de movimiento especular en la dialéctica constitutiva del 
campo objetivo y el ámbito subjetivo (que permitiría a Rozitchner 
escapar de los embates de la crítica a la “hipótesis represiva”). 

Veremos de esta manera evidenciada la imposibilidad de privile-
giar un recorrido lineal y cronológico en la valorización de la obra 
de Rozitchner ya que, frente al problema planteado, las hipotéticas 
o posibles resoluciones involucrarán saltos temporales en el análisis 
de sus textos. Esto significa que para depurar a la filosofía rozitch-

neriana de algunos de sus inconvenientes e inconsistencias debe-
mos recoger insumos teóricos provenientes de diversos espacios al 
interior de su elaboración filosófica. 

2. Foucault y la paradoja represiva

En el primer capítulo de La voluntad de saber, Foucault discute con 
aquellas posiciones que establecen una continuidad lineal entre el 
desarrollo del orden burgués y una creciente represión sexual. La 
crítica se encuentra dirigida hacia elaboraciones teóricas y políticas 
que han acentuado o privilegiado el carácter represivo del poder y 
que se sostienen en una serie de presupuestos que Foucault agrupa 
bajo la fórmula denominada “hipótesis represiva”. Según esta, el de-
sarrollo histórico del vínculo entre la sexualidad y el poder estaría 
definido a partir de los siguientes caracteres: 

Bien se sostiene este discurso sobre la moderna represión del 
sexo. Sin duda porque es fácil de sostener. Lo protege una se-
ria caución histórica y política; al hacer que nazca la edad de la 
represión en el siglo XVII, después de centenas de años de aire 
libre y libre expresión, se lo lleva a coincidir con el desarrollo 
del capitalismo: formaría parte del orden burgués. [...] si el sexo 
es reprimido con tanto rigor, se debe a que es incompatible con 
una dedicación al trabajo general e intensiva; en la época en que 
se explotaba sistemáticamente la fuerza de trabajo, ¿se podía 
tolerar que fuera a dispersarse en los placeres, salvo aquellos, 
reducidos a un mínimo, que le permitiesen reproducirse?1

En el curso dictado en el Collège de France titulado Los anorma-
les, Foucault entregará al menos dos autores que privilegian o sos-
tienen, de manera paradigmática, esta posición. Allí se señalará al 
sexólogo Jos Van Ussel y al filósofo Herbert Marcuse como principa-
les interlocutores y sostenedores de la “hipótesis represiva”.2 Ambos 
argumentan que el surgimiento de las bases productivas del capi-
talismo implicaría una transformación cualitativa del cuerpo del 
trabajador, el cual cedería paulatinamente su cualidad como órgano 
de placer para transformarse en un instrumento disponible para la 

1	 Foucault, Michel, Historia de la sexualidad I: La voluntad de saber, Buenos Aires, Siglo 
Veintiuno editores, 2007, p. 12.

2	 Foucault, Michel, Los anormales, Buenos Aires, FCE, 2011, pp. 220-221.



160 161

Ideas12, revista de filosofía moderna y contemporánea	 #12 NOVIEMBRE DE 2020 - ABRIL DE 2021 ROZITCHNER, FOUCAULT Y EL PROBLEMA DE LA HIPÓTESIS REPRESIVA	 JOAQUÍN ALFIERI

producción. Frente a esta formulación, Foucault erigirá tres interro-
gantes específicos: el primero, si efectivamente la represión es una 
evidencia histórica; el segundo, consistente en poner en cuestión la 
dinámica del ejercicio del poder como una actividad exclusivamen-
te represiva;, por último, indagará acerca de cuál es el carácter del 
discurso acerca de la represión, si efectivamente se constituye como 
un elemento transgresor al poder que denuncia o si, en realidad, la 
centralidad de la noción de “represión” culmina paradójicamente 
encubriendo aquella red de poder que denuncia.

Los primeros dos interrogantes foucaultianos requieren un 
análisis de rigurosidad histórica que permita observar los dife-
rentes dispositivos o mecanismos que ha elaborado el poder para 
tramitar la cuestión sexual en cada individuo. El objetivo de Fou-
cault no consiste puntualmente en demostrar la falsedad de la 
hipótesis represiva, sino en operar una historización radical de 
dicha hipótesis dentro del entramado discursivo que se ha gesta-
do alrededor del sexo desde el siglo XVII, y que el autor francés ca-
racteriza como la puesta en discurso del sexo. En efecto, Foucault 
desarrolla sus análisis evidenciando cómo a partir del período 
mencionado aparece una creciente incitación a la elaboración de 
discursos referentes a la sexualidad. Es decir, se asiste a una “inci-
tación institucional a hablar del sexo”;3 multiplicación discursiva 
alrededor del tópico de la sexualidad que se traduce inmediata-
mente en la instauración de una serie de dispositivos normativos 
que producen diversas categorizaciones, regulaciones, clasifica-
ciones y modalidades centrales en el ejercicio del poder. Al acen-
tuar el carácter represivo de este ejercicio, aquellos partidarios de 
la “hipótesis represiva” quedan imposibilitados de articular o vis-
lumbrar esta dinámica operatoria fundamental del poder políti-
co. Es decir, para Foucault los mecanismos represivos del ejercicio 
del poder son solamente una pieza periférica dentro de una ope-
ración más amplia que posee un carácter positivo o productivo, 
que en términos estrictos aparece como el presupuesto y la condi-
ción de posibilidad del ejercicio represivo. Tanto en Los anormales 
como en el primer tomo de Historia de la sexualidad, se traza un 
recorrido histórico que va desde la penitencia y la confesión me-
dieval hasta la multiplicación de todo tipo de discursos alrededor 

3	 Foucault, Michel, Historia de la sexualidad I: La voluntad de saber, op. cit., p. 26.

del sexo (médicos, psiquiátricos, jurídicos, pedagógicos, etc.) que 
se diferencian por sus alcances y obligaciones, pero poseen todos 
ellos un punto en común: la totalidad de los mismos es tanto coac-
tiva como normativa.

De una manera general, yo diría lo siguiente: en Occidente, la 
sexualidad no es lo que callamos, no es lo que estamos obligados 
a callar, es lo que estamos obligados a confesar. Si bien hubo 
efectivamente períodos durante los cuales el silencio acerca de 
la sexualidad fue la regla, ese silencio –que siempre es perfecta-
mente relativo, jamás es total y absoluto- nunca es más que una 
de las funciones del procedimiento positivo de la confesión.4

Cuando analicemos el período freudomarxista de Rozitchner ob-
servaremos en gran medida de qué manera estas nociones de repre-
sión sexual resultan fundamentales para habilitar al trabajo como 
mediación social privilegiada en el ejercicio de la dominación por 
parte del poder político. El problema para Foucault es el siguiente: la 
hipótesis de una creciente represión, que transformaría al cuerpo 
del trabajador desde un órgano concupiscente hasta un instrumen-
to disponible para la producción, es refutada a partir de observar 
los diferentes acercamientos y proximidades que han establecido 
los registros discursivos analizados en dicho período. En particular, 
el autor francés releva una profunda persecución hacia el cuerpo 
infantil y una multiplicación de recomendaciones, prohibiciones, y 
normatividades acerca de la práctica onanista y sus consecuencias 
perjudiciales. Esto supone dos ataques hacia la formulación de la 
“hipótesis represiva”: por un lado, lo que resulta objeto de análisis e 
imputación es la masturbación y no la sexualidad en la totalidad de 
sus prácticas; por el otro, la normalización de la práctica onanista 
se encuentra dirigida niños/as burgueses/as y no a los cuerpos de 
los/as trabajadores/as en forma directa. Por último, también es ne-
cesario destacar que Foucault rechaza las connotaciones represivas 
en la persecución de los adolescentes y su masturbación, ya que la 
misma no posee características de índole moral, sino más bien de 
carácter fisiológico: “no se trata tanto de una moralización como de 
una somatización, una patologización”.5 La masturbación aparecerá 
como el elemento de una fantasía hipocondríaca justificadora de las 

4	 Foucault, Michel, Los anormales, op. cit., p. 159.

5	 Ibíd., p.222.



162 163

Ideas12, revista de filosofía moderna y contemporánea	 #12 NOVIEMBRE DE 2020 - ABRIL DE 2021 ROZITCHNER, FOUCAULT Y EL PROBLEMA DE LA HIPÓTESIS REPRESIVA	 JOAQUÍN ALFIERI

diferentes enfermedades que surjan en el transcurso de una vida, 
y no como la fuente de un pecado o de un vicio que conducirá a un 
desarrollo vital inmoral.

El último punto que nos interesa destacar es la tercera interro-
gación que Foucault erige frente a los partidarios de la “hipótesis 
represiva”. Se trata de responder en qué medida el discurso acerca 
de la represión es transgresor o encubridor de la red de poder que 
denuncia. Por supuesto, para quienes lo sostienen existe la creencia 
de una discursividad transgresora (ya que se centra en el secreto a 
revelar, en el enigma del Occidente moderno) y, por lo tanto, en la 
mera enunciación ya existiría un carácter emancipatorio y contes-
tatario. Sin embargo, es interesante observar la forma en que el au-
tor francés rechaza o denuncia este aparente carácter transgresor, 
ya que ubica o traslada al discurso acerca de la represión en la mis-
ma economía discursiva de los múltiples dispositivos que articulan 
una normatividad específica para la sexualidad. Es decir, el sosteni-
miento de la idea según la cual la sexualidad debe ser liberada for-
maría parte de la misma trama creciente que ha desarrollado Occi-
dente desde el siglo XVII en torno a la dinámica del sexo y su vínculo 
con el poder. Más que un rechazo por parte del poder acerca de la 
sexualidad, se corrobora una proximidad sostenida por exámenes y 
observaciones constantes que, al no ser observada en sus mecanis-
mos positivos, impide una caracterización adecuada respecto a la 
profundidad del dominio vigilante que pesa sobre cada sujeto:

Sin duda, pues, es preciso abandonar la hipótesis de que las so-
ciedades industriales modernas inauguraron acerca del sexo 
una época de represión acrecentada. No sólo se asiste a una ex-
plosión visible de sexualidades heréticas. También –y éste es el 
punto importante- un dispositivo muy diferente de la ley, in-
cluso si se apoya localmente en procedimientos de prohibición, 
asegura por medio de una red de mecanismos encadenados la 
proliferación de placeres específicos y la multiplicación de se-
xualidades dispares. [...] nunca tantos centros de poder; jamás 
tanta atención manifiesta y prolija; nunca tantos contactos y la-
zos circulares; jamás tantos focos donde se encienden, para di-
seminarse más lejos, la intensidad de los goces y la obstinación 
de los poderes.6

6	 Foucault, Michel, Historia de la sexualidad I: La voluntad de saber, op. cit., p. 64.

3. Período freudomarxista: moralización del deseo, exaltación 
de lo represivo 

Como anunciamos en la introducción, uno de los tópicos fundamen-
tales de la filosofía rozitchneriana consiste en la articulación de una 
dialéctica que permita una comprensión adecuada entre la mate-
rialidad del campo social y la constitución del ámbito subjetivo. En 
efecto, Rozitchner se ha interrogado a lo largo de toda su obra por 
aquellos mecanismos y dispositivos centrales que favorecen la in-
ternalización del ejercicio del poder en la formación del sujeto. A 
partir de la aparición de su obra más importante, Freud y los límites 
del individualismo burgués, encontrará su diagnóstico fundamen-
tal: el aparato de dominación del poder político se asienta sobre las 
premisas básicas del aparato psíquico. Esta caracterización impli-
ca para el autor argentino una particular conjunción de la teoría 
marxista y el psicoanálisis freudiano, cuyo objetivo es lograr de-
mostrar de qué manera ser un sujeto habilitado en nuestra cultura 
es el resultado de una transacción sintomática que cada uno/a ha 
desarrollado en su constitución. Para Rozitchner, cada subjetividad 
forjada dentro de los marcos de la sociedad capitalista es el espacio 
de una contradicción esencial no asumida y negada por los propios 
particulares, caracterizada por el autor argentino como el “nido de 
víboras”7 que cada uno/a de nosotros/as es. Y esta contradicción fun-
damental, que refleja el propio carácter contradictorio del sistema 
de producción, es aquello que le permite encontrar una definición 
en oposición a aquellas corrientes que intentan enmarcar la forma-
ción de cada sujeto como el resultado pasivo de una correlación de 
fuerzas estructurales. Para Rozitchner, la dominación impersonal 
en uno/a mismo/a implica un debate, una lucha previa en el seno de 
cada subjetividad donde la correlación de fuerzas arroja un sujeto 
vencido, rendido frente a la presencia de la alteridad que impone la 
adaptación ya no exclusivamente desde el sometimiento, sino tam-
bién desde la identificación. En esto reside la premisa básica de la fi-
losofía rozitchneriana: en nuestro devenir existencial se desarrolla 
una transacción imaginaria que nos define no solo como sujetos so-
metidos a un ordenamiento social caracterizado por el padecimien-
to y la explotación, sino también como sostenedores y reproductores 

7	 Rozitchner, León, Freud y los límites del individualismo burgués, Buenos Aires, Biblioteca 
Nacional, 2013, p. 26.



164 165

Ideas12, revista de filosofía moderna y contemporánea	 #12 NOVIEMBRE DE 2020 - ABRIL DE 2021 ROZITCHNER, FOUCAULT Y EL PROBLEMA DE LA HIPÓTESIS REPRESIVA	 JOAQUÍN ALFIERI

de una lógica social introyectada. Según Rozitchner, nuestra consti-
tución implica una colonización del campo subjetivo por parte del 
poder político que plantea una sofisticación en la gramática de la 
dominación. Y es en esta gramática donde observaremos en qué 
medida la hipótesis rozitchneriana encuentra obstáculos frente a la 
crítica de Foucault que hemos analizado. 

Ya hemos anticipado en nuestra introducción que las dificultades 
de la obra rozitchneriana frente a la teorización de Foucault han 
sido detectadas por Omar Acha en su libro Encrucijadas de psicoa-
nálisis y marxismo. En efecto, la problemática señalada por Acha 
en la teoría del autor argentino forma parte de un diagnóstico más 
general respecto al complejo vínculo establecido a lo largo del siglo 
XX entre el marxismo y el psicoanálisis:

En este lugar, debo detenerme para señalar que la interlocución 
del marxismo con el psicoanálisis sigue un curso poco produc-
tivo, salvo en algunas obras como Eros y Civilización de Her-
bert Marcuse o Freud y los límites del individualismo burgués de 
León Rozitchner, cuyas iluminaciones no han sido plenamente 
elaboradas. Más a menudo, el marxismo que dialoga con el psi-
coanálisis quiere ser una versión positivista y biologicista. Con 
esa apariencia “materialista”, proclama los derechos explicati-
vos del sexo para combatir el “carácter autoritario” (como en 
Wilhelm Reich). Es un marxismo freudiano que renuncia a los 
descubrimientos más perdurables de la crítica marxiana a la 
economía política y reduce el psicoanálisis a una teoría afirma-
tiva del goce. Y en consecuencia, deviene en blanco fácil de la 
devastadora crítica foucaultiana de la “hipótesis represiva”.8

Como se observa en la cita, la filosofía de Rozitchner representa 
un lugar de ambigüedad respecto a la crítica foucaultiana. En su 
peculiar modo de articular marxismo y psicoanálisis se generan 
espacios textuales que implican severas dificultades y, al mismo 
tiempo, zonas que habilitan otros ámbitos donde pareciera existir 
una dinámica plural en el modo de operar por parte del poder po-
lítico, lo cual no reduce al autor argentino a la ingenuidad de una 
formulación represivista. La interpretación que desarrollaremos en 
este apartado se abocará a señalar aquellos lugares problemáticos 
donde efectivamente la filosofía de Rozitchner sucumbe frente a la 

8	 Acha, Omar, Encrucijadas de psicoanálisis y marxismo: ensayos sobre la abstracción 
social, Ciudad Autónoma de Buenos Aires, Teseo, 2018, pp. 43-44.

crítica de Foucault, sin quitar como horizonte teórico y telón de fon-
do en nuestra interpretación la existencia de una tensión conflicti-
va resoluble únicamente a partir de la arbitrariedad y el capricho 
hermenéutico de quien escribe. Siguiendo a Omar Acha, creemos 
que la elaboración rozitchneriana en su etapa freudomarxista “no 
responde del todo bien a la objeción historicista respecto de la coe-
xistencia de lo represivo y lo productivo en las dinámicas plurales 
del poder”.9

Nuestra hipótesis para explicar la falta de respuesta existente en 
la obra de Rozitchner frente a la objeción historicista es la siguiente: 
en nuestro análisis, el psicoanálisis freudiano representa un lastre 
demasiado pesado para la conceptualización rozitchneriana. Prin-
cipalmente son dos las zonas de conflicto detectadas en su libro 
Freud y los límites del individualismo burgués: en primer lugar, la 
incorporación de Freud condena al autor argentino a elaborar una 
comprensión del vínculo entre la constitución del ámbito subjetivo 
y el campo social desde una matriz de inteligibilidad falocéntrica 
que impide un análisis profundo de los diferentes dispositivos de 
subjetivación por fuera de las identificaciones masculinas (la ge-
nealogía del superyó como concepto fundamental para articular la 
lógica de la dominación encuentra siempre en Rozitchner un entra-
mado teórico que responde únicamente a un estereotipo masculino 
específico); en segundo lugar, una metabolización ambigua y con-
flictiva del psicoanálisis freudiano obliga al autor argentino a des-
lizarse hacia cierto dualismo entre un campo pulsional inmanente 
con rasgos vitalistas y una cultura represora que funciona exclusi-
vamente como un elemento inhibidor en la satisfacción de ese cam-
po originario. Es en este último punto donde aparecen los mayores 
inconvenientes de Rozitchner frente a la crítica de la “hipótesis re-
presiva” foucaultiana. En principio, debemos destacar que la com-
prensión rozitchneriana se encuentra atravesada por un problema 
en las fuentes con las que trabaja el autor argentino. En reiteradas 
oportunidades Rozitchner utiliza como sinónimos intercambiables 
las nociones de “pulsión” e “instinto”, confusión que se traduce en 
una lectura del psicoanálisis en términos biologicistas donde la 
exaltación de una sexualidad deshistorizada funciona como la cla-
ve interpretativa para desarrollar el pasaje desde una individuali-

9	 Ibíd., p. 155.



166 167

Ideas12, revista de filosofía moderna y contemporánea	 #12 NOVIEMBRE DE 2020 - ABRIL DE 2021 ROZITCHNER, FOUCAULT Y EL PROBLEMA DE LA HIPÓTESIS REPRESIVA	 JOAQUÍN ALFIERI

dad burguesa a un sujeto revolucionario a partir de la liberación de 
su campo pulsional insatisfecho. Para Rozitchner, la cultura exige 
como sacrificio la renuncia del propio deseo y este es quizás el as-
pecto moralizante del autor argentino con respecto a la sexualidad, 
ya que aparece en su obra como un elemento positivo subyacente a 
la sociabilidad de los individuos que permite proyectar una futura 
acción colectiva emancipadora. En vez de lograr una comprensión 
donde el deseo aparezca como un campo de disputa y como el resul-
tado de una producción cultural e histórica, Rozitchner se posiciona 
desde un análisis ingenuo y dicotómico que no puede dar cuenta de 
nuestras dinámicas actuales de sujeción, donde el aparato cultural 
pareciera haber “liberado” al deseo (en los términos ingenuos de 
dicha concepción) pero, sin embargo, dicha liberación se constituye 
como propulsora de figuras paradojales con respecto a la libertad 
en nuestra sociabilidad. 

	 El espacio teórico donde mejor se observa esta problemáti-
ca es aquel donde Rozitchner analiza al trabajo en tanto mediación 
social privilegiada para el ejercicio de la dominación. El autor ar-
gentino define al trabajo como una “necesaria infelicidad”,10 como 
una actividad que se nutre de la energía sexual coartada en su fin a 
partir de las premisas de la explotación y la lucha de clases. Esto sig-
nifica que la libido emerge contradictoriamente con la forma social 
capitalista y debe encontrar su prolongación en formaciones insti-
tucionales habilitadas por el sistema. En este sentido, la actividad 
laboral se constituye como aquel espacio social privilegiado para 
esta prolongación contradictoria y, al mismo tiempo, como un factor 
determinante en el ocultamiento de la complicidad y dependencia 
que poseen las instituciones ofrecidas por el sistema con la forma 
social en la cual emergen. Por lo tanto, si la comunidad de trabajo se 
organiza sobre la base de un campo pulsional insatisfecho (que se 
traduce en violencia y agresión dentro de la sociabilidad humana), 
la pregunta rozitchneriana por excelencia será: ¿cómo se recuperan 
esas pulsiones coartadas en su fin para la organización de una co-
munidad donde se privilegie el goce y la integración? 

Ese cuerpo, que solo nos lo dejan en la clandestinidad del amor 
regulado en la pareja individual, ese cuerpo cuya libido exce-
dente no tiene forma humana en la que prolongarse, puesto que 

10	 Rozitchner, León, Freud y los límites del individualismo burgués, op. cit., p. 207.

las relaciones de fraternidad han sido excluidas, ese cuerpo que 
así se abandona es el que se consume en el trabajo ordenado, como 
forma de dominio, en el sistema capitalista de producción.11 

Observamos de esta manera en qué medida la crítica historicista 
de Foucault alcanza la teorización rozitchneriana respecto al víncu-
lo entre la represión y la sexualidad. El imaginario fetichizado del 
deseo como un campo subyacente y reprimido por la ley no permite 
modular la sofisticación con la que el poder político se encuentra 
entramado en una red simbólica normativa que no tiene como fun-
ción principal o exclusiva el acto de reprimir, sino la producción de 
modalidades subjetivas y dispositivos normalizadores adecuados a 
los requerimientos históricos y sociales. La dominación no se ejerce 
exclusivamente desde el tabú y lo prohibido, sino que todo silencio 
emerge como el presupuesto implícito y necesario de una norma y 
un decir al que cada sujeto debe rendirle cuentas. 

Una década más tarde, Rozitchner elabora su libro Freud y el 
problema del poder producto de la reescritura de diferentes confe-
rencias dictadas en Caracas al comienzo de los años ochenta. Como 
sintetiza a la perfección Omar Acha, esta producción rozitchneriana 
encontrará un contexto de elaboración diverso respecto del que en-
volvía la escritura de Freud y los límites del individualismo burgués: 

En una recolección de conferencias publicada en 1982, Freud y 
el problema del poder, Rozitchner encara una actualización de su 
interpretación del psicoanálisis. En tiempos de derrota política 
y exilio, los entusiasmos del Freud de 1972, escrito a lo largo de 
la década de 1960, están severamente dañados. Por otra parte, 
también el escenario intelectual es otro, donde apagado el al-
thusserianismo, el contendiente principal no es tanto el lacanis-
mo como la microfísica foucaultiana. Esto significa que no se 
trata ya de ofrecer una lectura del psicoanálisis alternativa a 
la opción estructuralista, sino de establecer la persistencia del 
psicoanálisis como teoría dialéctica radical.12

Cambiando los interlocutores y las problemáticas, observamos en 
nuestra lectura sutiles transformaciones en la teorización del autor 

11	 Ibíd., p.208 (énfasis original).

12	 Acha, Omar, Encrucijadas de psicoanálisis y marxismo: ensayos sobre la abstracción 
social, op. cit., p. 148.



168 169

Ideas12, revista de filosofía moderna y contemporánea	 #12 NOVIEMBRE DE 2020 - ABRIL DE 2021 ROZITCHNER, FOUCAULT Y EL PROBLEMA DE LA HIPÓTESIS REPRESIVA	 JOAQUÍN ALFIERI

argentino con respecto a la formulación represivista. En los dife-
rentes artículos que componen el libro existen diversos intentos por 
reestablecer la genealogía del ámbito subjetivo en una relación de 
producción con el campo objetivo social. A partir de una relectu-
ra de la propia interpretación de Rozitchner con respecto al psicoa-
nálisis, se observan distancias y alejamientos en cuanto a aquellas 
afirmaciones biologicistas de Freud y los límites del individualismo 
burgués para dar lugar a una interpretación historicista de la teoría 
freudiana que permita comprender al aparato psíquico y a la pro-
pia corporalidad como el resultado específico de un ordenamiento 
racional impuesto por el sistema de producción: “No se trata de un 
aparato biológico, definido anatómicamente, si bien supone que se 
desarrolla en un cuerpo biológico, solo que aquí esa biología sirve 
de lugar material donde se desarrolla un aparato psíquico, es decir 
histórico”.13 Por otra parte, ya no encontramos de forma explícita 
formulaciones dualistas respecto a la aparición de un esquema pul-
sional originario sustraído y reconducido por el trabajo como me-
diación social privilegiada para el ejercicio de la dominación. En 
todo caso, esta interpretación historicista del psicoanálisis freudia-
no conduce al propio Rozitchner a la elaboración de un recorrido 
histórico por diversas formaciones sociales, para dar cuenta de la 
manera en que cada organización comunitaria se constituye como 
productora de un tipo de subjetividad determinada, teniendo como 
hilo conductor no tanto la sustracción de una energía sexual ori-
ginaria, sino la expropiación de las fuerzas colectivas que caracte-
rizarían los orígenes de la humanidad. Independientemente de la 
validez historiográfica del recorrido trazado por el autor argentino, 
nos interesa señalar la pertinencia de estos desplazamientos en su 
lectura como un espacio propicio para comprender la dialéctica del 
campo social y el ámbito subjetivo desde una óptica que permita 
sostenerse frente a la crítica foucaultiana:

En Freud se trataría de explicar la estructura subjetiva como 
una organización racional del cuerpo pulsional por imperio de 
la forma social. Si cada uno de nosotros ha sido constituido por 
el sistema de producción histórico, es evidente que el aparato 
psíquico no hace sino reproducir y organizar ese ámbito indi-
vidual, la propia corporeidad, como adecuado al sistema para 

13	 Rozitchner, León, Freud y el problema del poder, Buenos Aires, Editorial Losada, 2003, p. 31.

poder vivir y ser dentro de él.14

Sin embargo, y más allá de los desplazamientos mencionados, 
creemos que existe en Rozitchner una insistencia en concebir el 
ejercicio del poder desde una interpretación represivista. Como he-
mos mencionado anteriormente, esta insistencia es la traducción 
inmediata que supone la incorporación del psicoanálisis freudiano 
en la obra del autor argentino. Al continuar sosteniendo la triangu-
lación edípica desde la perspectiva masculina como factor decisivo 
en la constitución de cada sujeto, existe un elemento represivista 
central que no puede ser adecuadamente desarticulado. La incorpo-
ración del psicoanálisis en Rozitchner implica, por una u otra, vía la 
necesidad de una comprensión respecto a la ley y su internalización 
en relación directa con una insatisfacción originaria bajo la forma 
de la amenaza de castración y la aparición de una transacción sinto-
mática para emerger como una subjetividad adecuada a los límites 
del sistema:

Pero este aparato es también un aparato dualista, por lo me-
nos, que corresponde a la forma de la subjetividad contradic-
toria, mixta, descrita anteriormente. Y eso porque lo sensible, 
lo que proviene de las pulsiones del cuerpo, todo lo que apa-
rece impresionándome en su determinación exterior y produ-
ciendo al mismo tiempo significaciones sentidas [...] todo eso 
no puede ser integrado a mi conducta racional, no puede pasar 
a mi conciencia.15

Esto supone inevitablemente una carencia en la obra de Rozitch-
ner para elaborar una comprensión en la internalización de la alte-
ridad por parte de cada uno/a, que pueda desarrollarse por fuera de 
una lectura etapista y sumamente desafortunada en materia de gé-
nero con respecto al complejo edípico. Creemos que en su disputa con 
el psicoanálisis lacaniano, al definirlo como una orientación burgue-
sa e individualista de la disciplina, Rozitchner pierde la oportunidad 
de lograr una elaboración precisa del atravesamiento del lenguaje y 
la preeminencia del orden simbólico con respecto a la formación his-
tórica de cada individuo. Aspectos que quizás permitirían articular 

14	 Ibíd., p. 19.

15	 Ibíd., pp. 33-34.



170 171

Ideas12, revista de filosofía moderna y contemporánea	 #12 NOVIEMBRE DE 2020 - ABRIL DE 2021 ROZITCHNER, FOUCAULT Y EL PROBLEMA DE LA HIPÓTESIS REPRESIVA	 JOAQUÍN ALFIERI

una comprensión alternativa alrededor de los mecanismos y los dis-
positivos con los cuales el poder político ejerce aquello que el autor 
argentino denomina la colonización del campo subjetivo.

En lo que sigue intentaremos abordar aquellas zonas de la obra 
rozitchneriana que no se encuentran sometidas a la matriz de in-
teligibilidad freudiana, para ver en qué medida es posible pensar 
la teoría del autor argentino desde una lectura que rompa con el 
dualismo ontológico característico del período analizado y, al mis-
mo tiempo, nos permita albergar una propuesta de interpretación 
rozitchneriana que no sucumba frente a la crítica de la “hipótesis 
represiva”. 

4. El sujeto escindido: producido antes que reprimido

En el año 1968 Rozitchner escribe un artículo titulado “La iz-
quierda sin sujeto”. El texto presenta como objetivo principal una 
interlocución con las militancias argentinas de izquierda alrede-
dor de un interrogante específico: ¿cómo será posible forjar una 
comprensión y una praxis disidentes del sistema de producción, si 
este mismo nos constituye como sujetos adecuados a sus límites y 
sentidos? No ahondaremos demasiado en las críticas y las observa-
ciones que traza Rozitchner con sus militancias contemporáneas, 
sino que nos centraremos específicamente en la comprensión y 
caracterización del sistema capitalista de producción para obser-
var en qué medida este texto de juventud posee descripciones del 
ejercicio de dominación diferentes al período freudomarxista del 
autor argentino. El rasgo sobresaliente que articula la escritura 
rozitchneriana consiste en definir el capitalismo como un sistema 
productor, no solamente de mercancías, sino principalmente de 
subjetividades. Una definición que intenta desbaratar cualquier 
deslizamiento hacia una comprensión economicista del marxis-
mo y que tendrá fuertes resonancias en la problemática que veni-
mos analizando. 

En efecto, “La izquierda sin sujeto” nos permite observar una 
sutil pero importante diferencia respecto a la posterior elabora-
ción que Rozitchner desarrollará en Freud y los límites del indi-
vidualismo burgués: según el autor argentino, el sistema de pro-
ducción capitalista se sostiene en una cultura desintegradora a 

nivel del individuo. Esto significa que la subjetividad producida 
en el marco social capitalista se encuentra escindida tanto en su 
ámbito individual como en sus lazos sociales y, por lo tanto, sub-
siste dentro del entramado social a partir de una oposición entre 
el sujeto y la cultura, pero también entre la razón y el cuerpo. El 
desplazamiento que observamos no es menor, ya que en esta ca-
racterización no se trata de afirmar un campo pulsional origina-
rio subyacente que puja por encontrar su expresión en un marco 
social integrador que permita articular sus exigencias, sino que, 
por el contrario. nos topamos con una escisión resultante de la 
propia actividad constitutiva del sistema capitalista de produc-
ción. La distinción entre naturaleza y cultura, o entre cuerpo y 
razón, son el resultado de una jerarquización histórica y cultural 
específica, donde el sujeto queda imposibilitado tanto para refe-
rirse coherentemente a la totalidad objetiva que constriñe su de-
sarrollo, como para constituirse en un verificador de las catego-
rías sociales en las cuales fue forjado:

Desintegrar al hombre significa introducir en él, como 
vimos, la imposibilidad de referirse coherentemente al 
mundo humano que lo produjo. [...] El hombre escindido 
de la cultura capitalista –en cuerpo y espíritu, en natura-
leza y cultura, en oposición a los otros, y todo dentro de sí 
mismo– solo puede adaptarse y establecer escindidamen-
te su coherencia con la estructura del mundo burgués al 
cual refleja.16

Como se puede observar, el dualismo de “La izquierda sin sujeto” 
es sumamente diverso al que analizamos en la etapa freudomarxis-
ta de Rozitchner. Mientras que en este último período la incorpo-
ración de las categorías psicoanalíticas junto con una acentuación 
del carácter represivo de la cultura nos depositaba en una división 
tajante que claudicaba rápidamente frente a la crítica foucaultia-
na, el texto de juventud analizado, por el contrario, presenta una 
dualidad, ya no como una estructura esencial de un fundamento 
corporal negado, sino como el resultado específico de una operación 

16	 Rozitchner, León, “La izquierda sin sujeto” en Escritos políticos, Buenos Aires, Biblioteca 
Nacional, 2015, p. 24.



172 173

Ideas12, revista de filosofía moderna y contemporánea	 #12 NOVIEMBRE DE 2020 - ABRIL DE 2021 ROZITCHNER, FOUCAULT Y EL PROBLEMA DE LA HIPÓTESIS REPRESIVA	 JOAQUÍN ALFIERI

tanto social como cultural en la constitución de cada sujeto. Esto se 
traduce inmediatamente en un giro respecto a la interpretación de 
la dialéctica que Rozitchner establece entre el campo social objetivo 
y el ámbito subjetivo, ya que los rasgos centrales se encuentran de-
positados en el carácter positivo o productor del sistema, y no tanto 
en su aspecto represivo. Esta acentuación en el aspecto productivo 
se observa al momento en que el autor argentino refiere a los límites 
sustanciales que caracterizan cualquier oposición frente al sistema 
capitalista de producción, en donde la dificultad esencial queda en 
la operación constitutiva del sistema en cada uno/a de nosotros/as, y 
no tanto en su aparato represivo:

Pero este riesgo de la vida, ya lo vimos, no es sólo –y especial-
mente para la izquierda– la presencia del fusil y la picana: son 
los límites que la burguesía estableció en nosotros, con sus ca-
tegorías mentales y morales que señalan en cada acto nuestro 
el desvío sentido como peligroso, la presencia de lo desconocido 
que debemos afrontar: los límites de realidad que ella nos fijó 
como propios.17

Sin embargo, y más allá de las distinciones mencionadas, una 
lectura que preste atención al desarrollo cronológico de la obra de 
Rozitchner observará que muchas de las afirmaciones y caracte-
rizaciones generales de “La izquierda sin sujeto” encuentran en el 
período freudomarxista una modificación y, al mismo tiempo, una 
profundización teórica. La escisión producida a nivel individual en 
cada sujeto tendrá la articulación de su genealogía explicitada en 
la triangulación edípica, en el carácter represivo de la cultura y en 
las restantes caracterizaciones que hemos analizado tanto en Freud 
y los límites del individualismo burgués como en Freud y el problema 
del poder. Por los motivos que ya hemos desarrollado, esta conexión 
entre ambos períodos supone un debilitamiento de la argumenta-
ción rozitchneriana para enfrentar la crítica de Foucault a las con-
ceptualizaciones represivistas. No obstante, el antecedente del texto 
juvenil nos permite observar con claridad los inconvenientes que 
trae aparejada la lectura rozitchneriana del psicoanálisis freudiano 
y, al mismo tiempo, verificar la potencialidad que anida en la in-
terpretación de Rozitchner respecto del vínculo entre subjetividad 

17	 Ibíd., p. 55.

y política, cuando esta se desprende de la teorización freudiana y 
comprende otras cifras de inteligibilidad.

5. Espectros y ensoñaciones

El último período del pensamiento rozitchneriano quizás sea aquel 
de mayor originalidad y desprendimiento respecto al tutelaje de 
otros/as autores/as para su producción. Sin pretender caracterizar 
la etapa como una escritura ex nihilo, observamos un abandono (o 
mejor dicho, una distancia) de las principales corrientes que acom-
pañaron la trayectoria intelectual de Rozitchner, para dar lugar a 
un desarrollo sumamente personal y novedoso en el campo de la 
intelectualidad argentina. El comienzo de esta elaboración acontece 
con la escritura de uno de sus libros más importantes: La Cosa y la 
Cruz: cristianismo y capitalismo (en torno a las Confesiones de San 
Agustín). En este escrito se sostiene como hipótesis central del texto 
la caracterización del cristianismo como una condición de posibili-
dad para el desarrollo del sistema capitalista de producción. Según 
Rozitchner, la religión cristiana lleva a cabo transformaciones espe-
cíficas en los modos de subjetivación occidentales, que permitieron 
el despliegue de la lógica capitalista y su dominio. Principalmente, 
el autor argentino describe la expropiación mítico-religiosa opera-
da por la religión cristiana (consistente en una desvalorización de 
la materia y la corporalidad como un remanente del Espíritu) en 
tanto paso previo y necesario a la expropiación material del cuer-
po del/a trabajador/a por parte del Capital (que se asienta en esta 
desvalorización de la carne para tornarla medible, cuantificable y 
explotable):

Se necesitó imponer primero por el terror una premisa básica: 
que el cuerpo del hombre, carne sensible y enamorada, fuese 
desvalorizado y considerado un mero residuo del Espíritu abs-
tracto. Sólo así el cuerpo pudo quedar librado al cómputo y al 
cálculo; al predominio frío de lo cuantitativo infinito sobre to-
das las cualidades humanas. 

Creemos que el cristianismo, con su desprecio radical por el 
goce sensible de la vida, es la premisa del capitalismo, sin el cual 
éste no hubiera existido.18

18	 Rozitchner, León, La Cosa y la Cruz: cristianismo y capitalismo (En torno a las Confesiones 



174 175

Ideas12, revista de filosofía moderna y contemporánea	 #12 NOVIEMBRE DE 2020 - ABRIL DE 2021 ROZITCHNER, FOUCAULT Y EL PROBLEMA DE LA HIPÓTESIS REPRESIVA	 JOAQUÍN ALFIERI

	

Esta conexión establecida por Rozitchner entre cristianismo y 
capitalismo supone habilitar la persistencia y la duración de las 
operaciones simbólicas de la religión cristiana en una contempo-
raneidad que se pretende racional, técnica y secularizada. Según 
el autor argentino, “la imagen de ese rebelde crucificado a muerte 
permanece organizando la subjetividad en Occidente”19 por medio 
de una operación simbólica que trastoca el imaginario de cada su-
jeto que se postula a la existencia en nuestra cultura. Ahora bien, 
¿en qué consiste la operación cristiana de desvalorización de la cor-
poralidad?, ¿cómo suscitó el cristianismo la reorganización imagi-
naria del psiquismo propio de los individuos? Según Rozitchner, el 
legado cristiano pervive a través de una transformación específica: 
el cuerpo “desvalorizado, despedazado y cuantificado”20 del sistema 
de producción capitalista requirió previamente una metamorfosis 
en el imaginario de cada sujeto, consistente en la expropiación de 
las potencialidades del cuerpo materno (en tanto creador y produc-
tor de toda materialidad humana) en pos de la institución de una 
divinidad paterna abstracta productora de toda realidad. De esta 
manera, la imposición de la razón patriarcal culmina en una racio-
nalidad técnica centrada en la productividad y la lógica de valoriza-
ción propia del Capital. 

Toda la mitología cristiana que analiza Rozitchner (y que se en-
cuentra expresada de manera paradigmática en las Confesiones de 
San Agustín) concentra sus esfuerzos en llevar a cabo una inver-
sión específica entre la potencialidad creadora del cuerpo feme-
nino y la figura de un Dios-Padre como lugar fundador y origina-
rio de la realidad, en donde se visualiza al cristianismo como la 
exacerbación y la consumación final del dualismo Materia-Espí-
ritu dominante en la historia de la cultura occidental. Para Rozit-
chner, el Dios-Padre de la religión cristiana se encuentra forjado 
con las cualidades maternas negadas, en un doble movimiento de 
conservación y encubrimiento de aquellos contenidos negados. El 
triunfo del patriarcado supone para el autor argentino una trans-

de San Agustín), Buenos Aires, Editorial Losada, 2007, p. 10.

19	 Ibíd., p. 11.

20	 Ibíd., p. 12.

formación simbólica específica que radica en producir una jerar-
quización donde la materia, el goce sensible, el cuerpo y la sexua-
lidad ocupen un espacio subordinado respecto a la racionalidad, 
la abstracción y la palabra paterna-divina. Pero, además de esta 
jerarquización, la eficacia de la religión cristiana consiste en su 
sofisticación en relación con la legalidad judía: mientras que el po-
der y la coacción del Dios judío se ejercía desde la exterioridad, 
el Dios cristiano, al arrebatar al cuerpo materno su potencialidad 
creadora y constituirse a partir de sus cualidades negadas, opera 
desde la interioridad misma de la subjetividad cristiana, borrando 
las distancias y reactualizando un vínculo originario con la corpo-
ralidad materna, radiando los elementos carnales y sensibles para 
tornarlos exclusivamente espirituales. En este sentido, la crítica 
rozitchneriana a Freud trata de la incorrecta universalización del 
Edipo judío, al no considerar en detalle la manera en que la trian-
gulación edípica dentro de la mitología cristiana permite cons-
truir al hijo una alianza clandestina con la madre a través de la 
idealización etérea de una divinidad paterna. 

Estos análisis encontrarán un mayor desarrollo en el último escrito 
de Rozitchner titulado Materialismo Ensoñado. En este libro el autor 
argentino realiza una propuesta de filosofía política que se asienta en 
aquella experiencia originaria con el cuerpo materno, consistente en 
reconocer una “etapa arcaica en la infancia”,21 que permitiría la cons-
trucción de nuevos sentidos para el enfrentamiento del terror y la Ra-
zón calculadora del cristiano-capitalismo. El objetivo rozitchneriano 
es reelaborar una concepción del materialismo histórico que recupere 
el prefijo que se encuentra en su propia etimología: lo mater-ial, como 
condición posibilitante para suscitar un orden social que movilice afec-
tos y que, en vez de congelar ese absoluto sensible originario, permita 
su expansión. En la concepción de Rozitchner, la experiencia arcaica 
en simbiosis con el cuerpo materno aparece en cada sujeto como un 
campo afectivo grabado de forma indeleble en la propia corporalidad, 
en tanto elemento habilitante de toda vivencia afectiva posterior. 

Esta experiencia inicial que todo ser humano debe atravesar por 
su desvalimiento originario transforma cada cuerpo en una caja 
de resonancia cualitativa, desde donde deben ser pensadas las ca-
tegorías fundamentales de la filosofía y la política, para ver en qué 

21	 Rozitchner, León, Materialismo ensoñado, Buenos Aires, Tinta Limón, 2011, p. 9.



176 177

Ideas12, revista de filosofía moderna y contemporánea	 #12 NOVIEMBRE DE 2020 - ABRIL DE 2021 ROZITCHNER, FOUCAULT Y EL PROBLEMA DE LA HIPÓTESIS REPRESIVA	 JOAQUÍN ALFIERI

medida cada ordenamiento social elabora un vínculo adecuado o 
no con aquella experiencia originaria. Esto no significa un lugar de 
esencialización de lo materno o una idealización sobre el rol social 
como imposición al género femenino. En el caso de Rozitchner se 
trata de elaborar una comprensión teórica que sea permeable a la 
constitución histórica de cada individuo. En este sentido, nos apo-
yamos en la lectura que realiza Emiliano Exposto en su artículo “El 
materialismo ensoñado en la filosofía de León Rozitchner” (2016), 
para evitar interpretaciones erróneas o precipitadas respecto a la 
concepción de lo materno en la filosofía rozitchneriana:

Cuando Rozitchner dice la palabra madre no se halla pensando, 
primero, en la madre como rol social o como mandato para todo 
ser femenino, sino que, entre otras cosas, tematiza el engendra-
miento efectivo de la materia vivida que llamamos humana y, 
en lo esencial, aquel proceso relacional primigenio en que se 
van organizando los sentidos históricos.22

A partir de esta novedosa teorización rozitchneriana es desde 
donde vamos a pensar las nociones de represión y producción que 
venimos analizando en el vínculo constitutivo entre subjetividad y 
política. Nuestra hipótesis inicial para llevar a cabo dicho análisis 
sostiene la existencia de una tensión interpretativa al interior de la 
obra de madurez rozitchneriana, en donde, por un lado, el vínculo 
entre la ensoñación materna y la espectralidad puede ser abordado 
desde un dualismo ontológico que sostenga una vinculación simple-
mente represiva entre ambos campos; por el otro, en la existencia 
de espacios textuales que invitan a repensar ambas nociones, ya no 
desde un enfrentamiento tajante entre dos ámbitos ontológicos di-
versos, sino en un movimiento especular que sostenga una duali-
dad y una retroalimentación entre ambas instancias. Intentaremos 
demostrar en qué medida la segunda posibilidad sugerida permite 
sortear la crítica a la “hipótesis represiva” y repensar el vínculo en-
tre el poder y la sexualidad del sujeto desde una concepción que 
refleje la complejidad de dicha vinculación. La pregunta que guiará 
la tensión interpretativa que observamos será la siguiente: ¿se trata 
de un enfrentamiento dicotómico entre la Razón Patriarcal como 
elemento represivo que impide el despliegue de la ensoñación o, por 

22	 Exposto, Emiliano, “El materialismo ensoñado en la filosofía de León Rozitchner” en 
Avatares filosóficos, N° 3, Ciudad Autónoma de Buenos Aires, 2016, p. 219.

el contrario, la propuesta de Rozitchner consiste en observar una 
operación cultural específica que transforma aquel origen arcaico 
materno como elemento represor y fuente del deseo?

En el caso de la primera línea interpretativa (en la que no nos de-
tendremos demasiado), nuestra lectura observa una preeminencia 
de una concepción dualista entre ambas nociones, mayoritariamen-
te en la recopilación de textos agrupada bajo el título Materialismo 
Ensoñado. En esta obra el fundamento materno de todo ser humano 
aparece como un elemento aniquilado23 que el terror patriarcal ha 
enterrado a partir de un movimiento represivo tanto en términos 
simbólicos como materiales:

Porque estamos pensando que lo arcaico, que quedó amurallado 
dentro de uno mismo luego de abrir el camino donde el sentido 
ensoñado transita, es el surco afectivo materno que el espectro 
alucinado del padre recorre luego de cerrarle el camino a la ma-
dre. [...] Porque lo espectral es lo “real” ya desarrollado y sirve 
de soporte a todas las relaciones llamadas sin impudicia “ma-
ter-iales” y solo nos queda, como dice Marx del residuo del tra-
bajo: “una misma objetividad espectral”. El terror ha barrido al 
ensueño y suplantó con el pavor patriarcal al afecto materno.24 

	

Como se observa en la cita, la propuesta de una filosofía política 
que se asiente en un elemento originario, celebratorio, positivo y 
vital que se encuentra reprimido y debería ser reconducido al plano 
histórico resulta una conceptualización vulnerable y debilitada a 
la hora de comprender los mecanismos con los cuales se ejerce el 
poder. Creemos que esta problemática reaparece una y otra vez en 
la obra de Rozitchner por el siguiente motivo: en su intención de 
conservar algún aspecto que permita sostener la posibilidad de una 
praxis política transformadora, el autor argentino termina acen-
tuando el carácter represivo del ejercicio del poder de manera exce-
siva. Es decir, la forma en que el autor argentino habilita zonas de 
posibilidad para una modificación radical del ordenamiento social 
capitalista, consiste mayoritariamente en proponer un elemento re-
primido que se constituya como una condición de posibilidad para 

23	 Rozitchner, León, Materialismo ensoñado, op. cit., p. 31.

24	 Ibíd., p. 24 (énfasis propio).



178 179

Ideas12, revista de filosofía moderna y contemporánea	 #12 NOVIEMBRE DE 2020 - ABRIL DE 2021 ROZITCHNER, FOUCAULT Y EL PROBLEMA DE LA HIPÓTESIS REPRESIVA	 JOAQUÍN ALFIERI

que el sometimiento y la opresión no se impongan de forma totali-
zada y homogénea. La postulación de un elemento vital subyacente, 
que amenaza desde la posibilidad de un retorno de lo reprimido, 
funciona como una clave teórico-práctica para que su filosofía no 
quede impregnada de cierto derrotismo político de época. 

La segunda propuesta interpretativa consiste en sostener una 
vinculación dialéctica y especular entre la materialidad ensoñada 
y la espectralidad paterna. Esto significa que, en vez de concebir el 
lazo que une ambos conceptos desde una comprensión dualista que 
caracterice la ensoñación como un campo inmanente reprimido por 
la cultura patriarcal, creemos que existe la posibilidad de articular 
una interpretación alternativa en donde se refleje un movimiento 
de expropiación que no se sostenga exclusivamente en el carácter 
represivo de dicha cultura. Desde nuestra lectura, esta posibilidad 
interpretativa aparece con mayor fuerza textual en el libro La Cosa 
y la Cruz en comparación con las elaboraciones agrupadas bajo el 
título Materialismo Ensoñado. Y, en este sentido, al presentarse una 
tensión al interior de la teorización de Rozitchner, resulta necesa-
rio establecer algún tipo de jerarquización dentro de su obra para 
poder resolver en forma parcial la aparente contradicción. Esto 
significa que, si debemos priorizar alguna textualidad rozitchne-
riana, nos inclinamos a observar en el análisis de las Confesiones 
de San Agustín una profundización y una complejidad mayor en su 
elaboración, con respecto a los artículos presentes en Materialismo 
Ensoñado. Esta consideración se nos presenta con total evidencia al 
momento de recuperar los diferentes contextos de producción de 
cada escrito: mientras que en La Cosa y la Cruz nos encontramos 
con un extenso libro, corregido y reelaborado por los dispositivos 
de domesticación editorial; en el caso de Materialismo Ensoñado se 
observa un carácter de mayor informalidad, en donde una serie de 
correos electrónicos funcionan como un intercambio epistolar que 
da lugar a diferentes momentos del libro y donde la escritura posee 
un carácter aproximativo e intuitivo frente a temáticas que comien-
zan a ser pensadas y elaboradas.

La primera consideración a tener en cuenta para sostener la lec-
tura especular por sobre la dualista radica en observar el carácter 
parasitario que define a la divinidad cristiana en Rozitchner. En 
efecto, como ya mencionamos, el Dios-Padre se constituye a partir de 
los contenidos maternos negados. Esto significa que, lejos de sepul-

tar y acallar una materialidad originaria, se realiza una operación 
sobre ella que implica una traducción en su significado. La estela 
indeleble de una experiencia biográfica queda alojada en una es-
piritualidad abstracta que la fagocita. En este sentido, observamos 
que, a diferencia del período freudomarxista donde el ejercicio del 
poder se realizaba a partir de un esquema represivo solidificado en 
la amenaza de castración, aquí, por el contrario, se considera como 
carácter fundamental del ejercicio de dominación sobre los cuerpos 
la insistencia en una oralidad arcaica y materna metamorfoseada. 
Resulta sumamente dificultoso afirmar a partir de la lectura de La 
Cosa y la Cruz que lo ensoñado equivale a un campo sensible ne-
gado a secas. Por el contrario, el movimiento y la operación lleva-
da a cabo por el cristiano-capitalismo posee un carácter de mayor 
complejidad, donde cualquier negación o desvalorización de lo ma-
terial implica la reconfiguración de dicho elemento en una figura 
espectral y abstracta (que encuentran en la divinidad cristiana su 
paradigma de consumación, pero que nosotros podríamos extender 
a otras instituciones políticas o abstracciones sociales contemporá-
neas): “La impronta materna primitiva, puesto que carece de repre-
sentación, es usurpada por el código político, estatal y militar y re-
ligioso masculino que se la apropia y le pone el signo de su autoría, 
le pone figura masculina a la Diosa madre y la llama Dios-Padre”.25

El segundo y último elemento que sostiene la interpretación es-
pecular consiste en un punto de análisis que ya hemos mencionado 
cuando consideramos el carácter externo de la legalidad en el Dios ju-
dío frente a la internalización de la Ley en la divinidad cristiana. En 
efecto, el autor argentino menciona la existencia de una duplicidad 
legal en la producción de subjetividades del ordenamiento simbólico 
cristiano: al afirmar el “triunfo clandestino de la Cosa materna”,26 
Rozitchner explicita el movimiento especular, considerando que 
aquella experiencia originaria en simbiosis con el cuerpo materno 
funciona a la vez como el origen del deseo y paradójicamente como 
un elemento represor travestido (por ejemplo, en el relato autobio-
gráfico de Agustín es la madre –a través de la figura divina– quien 
despierta los elementos libidinales más intensos, pero, al mismo 

25	 Rozitchner, León, La Cosa y la Cruz: cristianismo y capitalismo (En torno a las Confesiones 
de San Agustín), op. cit., p. 313.

26	 Ibíd., p. 265.



180 181

Ideas12, revista de filosofía moderna y contemporánea	 #12 NOVIEMBRE DE 2020 - ABRIL DE 2021 ROZITCHNER, FOUCAULT Y EL PROBLEMA DE LA HIPÓTESIS REPRESIVA	 JOAQUÍN ALFIERI

tiempo, los censura en la radiación parcial del deseo para alcanzar la 
espiritualidad anhelada). Esta situación nos permite comprender la 
insistencia por parte del autor argentino en los caracteres espectra-
les e imaginarios del ejercicio de dominación, que funcionan como 
el correlato de su carácter productivo en tanto operación sobre los 
cuerpos. Algo que inevitablemente se traduce en una elaboración de 
mayor sofisticación frente a la interpretación dualista:

Con el cristianismo la palabra alcanza su dimensión engañosa 
más sorprendente y nueva; enunciando las cualidades del cuer-
po de la madre y cambiando su sexo han construido un nuevo 
Dios al que le han dado, para ocultar el suyo, un cuerpo eterno 
de palabras. Con la Palabra crean la realidad, o más bien des-
piertan la estela de una “realidad” primaria ya perdida. Con las 
palabras maternas del nuevo Verbo encarnado han creado, avi-
vando el eco de su materialidad sensual, la espiritualidad etérea 
del cuerpo apalabrado de un padre inexistente. Han expropiado 
el sentido afectivo del poder femenino y lo han transferido al 
poder político.27

6. Conclusión

Desde nuestra perspectiva, el espíritu general de la obra de Rozit-
chner responde mayormente a una crítica de los dualismos escin-
dentes en nuestra cultura, en lugar de una reproducción de estos 
en un esquema argumentativo restringido. Como ya hemos visto en 
“La zzquierda sin sujeto” y observamos finalmente en la produc-
ción tardía de Rozitchner, el alejamiento de las categorías funda-
mentales del psicoanálisis freudiano permite al autor argentino 
otorgar una mayor densidad histórica a sus análisis, en detrimento 
de la exaltación de una sexualidad y un ejercicio del poder deshis-
torizados. Resulta paradigmático en este sentido que los espacios 
textuales encontrados para sortear las dificultades de la crítica a 
la “hipótesis represiva”, hayan sido aquellos momentos en donde el 
autor argentino logró articular de una forma adecuada su aparato 
conceptual con un período histórico específico, ya sea en el escrito 
juvenil analizado, donde se intenta elaborar una comprensión de la 
subjetividad producida por el sistema capitalista, ya sea en el caso 

27	 Ibíd., p. 268.

de la producción tardía, donde se presenta una lectura que conecta 
diferentes temporalidades del ejercicio de dominación material y 
simbólico de nuestra cultura occidental. Por el contrario, el período 
freudomarxista se encuentra sobre todo caracterizado por análisis 
generales y ambiguos que no terminan de definir en forma precisa 
el carácter histórico y específico de los conceptos utilizados. Además 
del carácter problemático que ya señalamos en la incorporación de 
las categorías freudianas, existen por parte de Rozitchner también 
algunos aspectos problemáticos de su lectura con respecto al joven 
Marx de los Manuscritos económico-filosóficos de 1844, en donde la 
afirmación transhistórica de la categoría del trabajo en conjunción 
con el dualismo campo pulsional versus cultura represora, provo-
can una caracterización debilitada frente a la crítica que observa-
mos de Foucault.

Para finalizar, nos gustaría reponer y puntualizar los dos movi-
mientos específicos que creemos necesarios en nuestra pretensión 
de encontrar una respuesta adecuada dentro de la filosofía de Rozit-
chner frente a la crítica foucaultiana: el primero y principal consis-
te en desestimar buena parte del período freudomarxista del autor 
argentino, señalando como problemática central una caracteriza-
ción restringida respecto a la dialéctica entre el deseo y el ejercicio 
del poder; el segundo sostiene la necesidad de explorar y habilitar 
aquellas zonas de la producción rozitchneriana que se encuentren 
liberadas de la tutela freudiana, haciendo hincapié en los espacios 
textuales que caracterizan al ejercicio de dominación desde una 
dinámica plural. Asimismo, entendemos que ambos movimien-
tos suponen la incomodidad de una apertura y la imposibilidad de 
clausurar en esquemas cerrados el ejercicio interpretativo de cada 
período que hemos analizado. Nuestra lectura supone habitar ese 
lugar ambiguo en el cual Rozitchner se consolida como un autor su-
mamente creativo y, al mismo tiempo, impreciso.



182 183

Ideas12, revista de filosofía moderna y contemporánea	 #12 NOVIEMBRE DE 2020 - ABRIL DE 2021 ROZITCHNER, FOUCAULT Y EL PROBLEMA DE LA HIPÓTESIS REPRESIVA	 JOAQUÍN ALFIERI

182 183

Ideas12, revista de filosofía moderna y contemporánea	 #12 NOVIEMBRE DE 2020 - ABRIL DE 2021

Bibliografía

Acha, Omar, Encrucijadas de psicoanálisis y marxismo: ensayos sobre la 
abstracción social, Buenos Aires, Teseo, 2018.

---, “León Rozitchner en debate con el psicoanálisis: de la historicidad del 
sujeto y el origen” en León Rozitchner: contra la servidumbre volunta-
ria, Buenos Aires, Biblioteca Nacional, 2015.

D’Iorio, Gabriel, “Lo sienten pero no lo saben, lo hacen pero no lo sienten. 
Breves notas sobre la filosofía (argentina) de León Rozitchner” en 
León Rozitchner: contra la servidumbre voluntaria, Buenos Aires, Bi-
blioteca Nacional, 2015.

Drucaroff, Elsa, “Leer sin sumisión” en Aportes del pensamiento crítico la-
tinoamericano, N° 5, Buenos Aires, pp. 6-27, 2018.

Exposto, Emiliano, “El materialismo ensoñado en la filosofía de León Rozit-
chner” en Avatares filosóficos, N° 3, Buenos Aires, 2016, pp. 210-224.

Foucault, Michel, Historia de la sexualidad I: La voluntad de saber, Buenos 
Aires, Siglo XXI, 2007.

---, Los anormales, Buenos Aires, FCE, 2011.

Freud, Sigmund, “El Malestar en la Cultura” en Obras Completas, Vol. 22, 
Buenos Aires, Siglo XXI, 2013.

---, Más allá del principio de placer, Buenos Aires, Amorrortu, 2015.

Grande, Alfredo, Cultura Represora y análisis del Superyo, Buenos Aires, 
SubVersiones, 2013.

Irigaray, Luce, Espéculo de la otra mujer, Madrid, Akal, 2007.

Marcuse, Herbert, Eros y civilización, Madrid, Sarpe, 1983.

Rozitchner, León, Cuestiones cristianas, Buenos Aires, Biblioteca Nacional, 
2013.

---, Freud y el problema del poder, Buenos Aires, Losada, 2003.

---, Freud y los límites del individualismo burgués, Buenos Aires, Biblioteca 
Nacional, 2013.

---, La Cosa y la Cruz: cristianismo y capitalismo (En torno a las Confesiones 
de san Agustín), Buenos Aires, Editorial Losada, 2007.

---, “La izquierda sin sujeto” en Escritos políticos, Buenos Aires, Biblioteca 
Nacional, 2015.

---, Materialismo ensoñado, Buenos Aires, Tinta Limón, 2011.

Sztulwark, Diego, “El materialismo ensoñado como génesis de la crítica 
política” en León Rozitchner: contra la servidumbre voluntaria, Bue-
nos Aires, Biblioteca Nacional, 2015.

Volnovich, Juan Carlos, “Acerca de Freud y los límites del individualismo 
burgués” en León Rozitchner: contra la servidumbre voluntaria, Bue-
nos Aires, Biblioteca Nacional, 2015.



184 185

Ideas12, revista de filosofía moderna y contemporánea	 #12 NOVIEMBRE DE 2020 - ABRIL DE 2021 TERONTOLOGÍA SAUSSUREANA: LO QUE DERRIDA NO LEYÓ EN EL CURSO DE LINGÜÍSTICA ...	 PATRICE MANIGLIER

P ropongo debatir la cuestión de tomar el lenguaje en otro regis-
tro, a saber, el de la escritura. Para ello, mi intención es hacer 

resonar las nociones parlêtre, escritura y letra de la obra de Jacques 
Lacan, como la de escritura y différance en la de Jacques Derrida y, 
así, procurar plantear qué implica una tarea tan compleja como lo 
es tratar dos cuestiones heterogéneas, a saber, lenguaje y escritura, 
en una misma fórmula, si se me permite decirlo así. 

Por un lado, está el lenguaje, por el otro, la escritura. No pertene-
cen al mismo mundo, registro, terreno. Sin embargo, no hay escritu-

184184 185184 185184 185

Claudia González Aja es Doctora (PhD) en Filosofía por la Universidad Autónoma de 
Barcelona. Fue profesora en las Universidades San Carlos de Guatemala, Rafael Landívar 
y Francisco Marroquín, también en Guatemala. Actualmente, es profesora en la Uni-
versidad de Barcelona (España). Es psicóloga y psicoanalista. Fue directora (2017-2018) 
de la revista de psicoanálisis Freudiana, editada en Barcelona por RBA. Es co-autora de 
libros como Pier Paolo Pasolini: entre art et philosophie (Éditions et Presses Universitai-
res de Reims, 2017) y ¿Con qué sueñan los niños? El inconsciente y el deseo en su primera 
edad (NED Ediciones, 2020), y es autora de artículos en Tabula, Enlaces, La Vanguardia, 
Freudiana, Lacaniana, Análisis, The Wannabe, Radar y Cuadernos de psicoanálisis, entre 
otros. Actualmente, es investigadora independiente en los temas cuerpo, escritura, lógica, 
poética y estética.

Derrida <> Lacan  
¿de qué escritura 
se trata?
Derrida <> Lacan,  
what writing is it about?

CLAUDIA GONZÁLEZ AJA 
(ASOCIACIÓN MUNDIAL DE PSICOANÁLISIS - ESPAÑA)

Recibido el 16 de julio de 2019 - Aceptado el 27 de marzo de 2020

RESUMEN: Este artículo pretende examinar 
nociones de la obra de Jacques Lacan y de  
Jacques Derrida en torno al tema de la escritu-
ra, más allá de lo que habitualmente se entiende 
por este término. Se tratará de pensar qué 
quiere decir la escritura despojada de sentido 
para cada uno de estos autores y de explorar 
los puntos posibles de diálogo entre la filosofía 
contemporánea de Derrida y el psicoanálisis 
lacaniano, apoyados en otros pensadores. 
Las nociones derridianas como différance y 
escritura serán articuladas con las nociones 
lacanianas de letra, goce y escritura. También 
será importante, por un lado, la discusión sobre 
el problema de la phoné en lo que a la escritura 
–no alfabética ni de trazos– se refiere. Y, por el 
otro, articular con esto la noción lacaniana de 
sinthome y goce. Se hará, pues, este recorrido 
para poner de manifiesto que la escritura de la 
que se trata tanto para Lacan como para Derri-
da es una que nada tiene que ver con el sentido 
o la significación.

PALABRAS CLAVE: Lacan – Derrida – escritura 
– lenguaje. 

ABSTRACT: The aim of this paper is to examine 
the notions concerning the concept of writing in 
Jacques Lacan’s and Jacques Derrida’s works. 
This concept is beyond what we, commonly, 
understand by the word writing. This way, an 
analysis will take place so it can be discerned 
what writing means when it’s not linked to 
meaning for both of these thinkers, and to ex-
plore the possible dialogue between Derrida’s 
contemporary philosophy and lacanian psycho-
analysis, not without the point of view of other 
thinkers. Derridian notions such as différance 
and writing will be linked with lacanian notions 
letter, jouissance and writing. It will also be 
important, on the one side, the discussion on 
the phoné’s problematics when it concerns this 
specific notion of writing. And, on the other, to 
articulate this with the lacanian notion of sinth-
ome and jouissance. This way will lead to show 
that the notion of writing that concerns Lacan 
and Derrida is one that does not concern mean-
ing or significance.

KEY WORDS: Lacan – Derrida – writing – lan-
guage.



186 187

Ideas12, revista de filosofía moderna y contemporánea	 #12 NOVIEMBRE DE 2020 - ABRIL DE 2021

ra sin lenguaje y cada uno o, para usar la noción de Jacques Lacan, 
cada parlêtre1 ha de hacer algo con la escritura propia que le viene 
del efecto del lenguaje, con esa heterogeneidad. Cada cual tiene su 
manera, siempre singular, de hacerlo. Cabe destacar que la noción 
de parlêtre difiere de la de sujeto, aunque no la elimina, parlêtre 
pertenece a la última enseñanza de Lacan: “Este término de Lacan, 
el parlêtre, reproduce la puesta al día de la función de la lalangue, de 
su juntura con el real del goce, constitutivo del inconsciente real. Es 
precedido por la introducción del nuevo esquematismo borromeo, 
esencialmente a partir de Encore. No elimina la noción del sujeto 
falta en ser, se añade a ella, para decir que de ser sólo tiene el que le 
viene de los efectos encarnados de lalangue”.2 Se puede decir, enton-
ces, que el lenguaje y la escritura se sitúan en dimensiones o niveles 
distintos ya que, como veremos, sus efectos no son los mismos y no 
provienen del mismo terreno.

Decir que se puede tomar el lenguaje a nivel de la escritura no es 
decir que las palabras pueden escribirse en un papel, una computa-
dora o una pared. Tampoco significa que una palabra se escribe, en 
tanto que impresa, en el cuerpo de un sujeto. La palabra es relevan-
te pero despojada de su sentido, de la gramática, de la ortografía e 
incluso de la lógica, como explicaré a continuación. 

En su curso El Ser y el Uno (2011) Jacques-Alain Miller trata la 
diferencia absoluta que hay entre el ser y la existencia o entre la on-
tología y la henología, y en base a ellas es que tratará el resto de las 
nociones en este curso. Es en la lección del 23 de marzo de 2011 don-
de dice “la existencia no nos hace salir del lenguaje. Para acceder a 
ella hay que tomar el lenguaje a un nivel distinto que el del ser. Hay 

1	 Parlêtre es un neologismo introducido por Jacques Lacan en su última enseñanza. Su 
punto de origen puede situarse aproximadamente en El Seminario 19, o peor... (2011). 
De cierta manera, su introducción se hace necesaria debido al cambio en la concepción 
del inconsciente en Lacan con respecto al inconsciente freudiano. Esta noción implica 
una reformulación de puntos cruciales de la enseñanza de Lacan. Por ejemplo, ella 
destaca la relación en primer plano del cuerpo con el goce y la lengua. Esto destaca la 
problemática de la relación cuerpo-palabra-goce en tanto la palabra ya no está solo 
vinculada al significado sino también a la dimensión del decir (no solo desde los efectos 
de sentido que vienen del Otro) y del eco o las resonancias que se producen en el cuerpo. 
De aquí los efectos enigmáticos de la lengua sobre el cuerpo. La noción de parlêtre ya no 
solo incluye el lenguaje sino el hablar (parler) y el ser (être). Sin embargo, es importante 
recordar que parlêtre, en francés, contiene las homofonías que se pierden en castellano: 
par l’être, par lettre, paraître (para el ser, por/para la letra, parecer), por lo que en este 
artículo conservaré el neologismo en francés y no su traducción.

2	 Soler, Colette, “Du parlêtre”, en L’en-je lacanien 11, p. 25. (La traducción es nuestra)

que tomarlo –esta es la lección de Lacan– a nivel de la escritura”.3 Es 
una cuestión que Lacan desarrolló durante los últimos años de su 
enseñanza y que Miller lee y explica en este curso, no sin dejar sus 
aportes sobre el tema. 

A partir del Seminario 20, Aun (2004), se encuentra formalizado 
este desarrollo por parte de Lacan, pero es en El Seminario 18, De un 
discurso que no fuera del semblante (2009), en el que empieza a for-
mular una serie de postulados que le llevarán finalmente a consi-
derar no solo que el lenguaje debe ser tomado a nivel de la escritura 
para poder acceder a la ex-istencia sino también a decir que su nudo 
borromeo es una escritura. 

Para poder adentrarnos en qué es tomar el lenguaje a nivel de la 
escritura es importante resaltar que el dicho y el escrito no son lo 
mismo desde la perspectiva lacaniana, como el habla y la escritura 
tampoco son lo mismo para Derrida. Es decir, que no es lo mismo 
hablar, decir o escribir las palabras que pronunciamos que lo que se 
escribe de una experiencia para cada uno. Lo que se escribe, para La-
can, es la letra; para Derrida es la escritura que disemina el sentido. 

Hay, pues, en Lacan, el nivel de lo que se dice que concierne al 
lenguaje y el nivel de lo escrito que escribe la letra, ese litoral que 
produce dos terrenos heterogéneos: el del saber y el del goce. Lacan 
lo nombra como un abarrancamiento4 que deja su marca en el cuer-
po, “[l]a escritura es ese abarrancamiento mismo”5 dice en Litura-
tierra (2012). Al respecto de este litoral y el saber, Rithée Cevasco lo 
plantea como una génesis del sujeto del goce cuando dice: “la evo-
cación del espacio de un litoral, le permite diseñar ese locus donde 
opera la letra: ¿la letra no es acaso lo literal que hay que fundar en 
el litoral? El litoral donde la letra trazará sus marcas se sitúa en el 
borde del agujero en el saber, en ese ‘ «saber abismo», saber en ja-
que (en échec) que es el inconsciente como saber”.6

3	 Miller, Jacques-Alain, “La causa lacaniana” en Freudiana, 67, 2013, p.13.

4	 Cuando Lacan habla de “abarrancamiento” en Lituratierra (la palabra en francés es 
ravinement) apunta a una grieta o incisión profunda que puede dejar la lluvia en un 
terreno. También se refiere a este efecto como “chorreado” (p. 21-22), del que se puede 
decir que es localizado y que se produce por erosión en los suelos. 

5	 Lacan, Jacques, “Lituratierra”, en Otros escritos, Buenos Aires, Paidós, 2012, pp. 19-29.

6	 Cevasco, Rithée, “La letra, una vía hacia lo real”, en Pliegues, Revista de la Federación de 
Foros del Campo Lacaniano en España, 4, pp. 2013, 168.

DERRIDA <> LACAN ¿DE QUÉ ESCRITURA SE TRATA?	 CLAUDIA GONZÁLEZ AJA 



188 189

Ideas12, revista de filosofía moderna y contemporánea	 #12 NOVIEMBRE DE 2020 - ABRIL DE 2021

Alrededor de estos años de la enseñanza de Lacan (años setenta), 
se trataría entonces de tomar el lenguaje a nivel del abarrancamien-
to mismo, de lo que deja marca en el cuerpo del parlêtre, del einziger 
Zug que Lacan llama el rasgo unario y que luego transforma en el 
significante Uno solo. Uno solo que, con Jean-Claude Milner, pode-
mos llamar el Uno real, un significante que no cede a la imaginari-
zación ni la simbolización: 

el Uno real aparece entonces bajo las especies engañosas de la 
permanencia y la impenetrabilidad, de suerte que, en la realidad, 
tejida de semejantes y disemejantes, se inscribe gustoso como ci-
catriz de lo que permanece y resiste. Donde vuelve a hallarse la 
repetición, el incansable retorno, la fijeza, lo insustituible y, si no 
se tiene cuidado, lo idéntico a sí mismo, que sin embargo solo se 
evocará para deshacerlo: aquí el Uno no tiene sí mismo y no tiene 
propiedades aptas para descifrar su identidad.7

 El Uno solo nos permite diferenciar los efectos de lo real de los de 
lo imaginario y lo simbólico, a la vez que nos permite situar la fina 
distinción entre palabra escrita y hablada, que tanto Lacan como 
Derrida trabajan en sus respectivas obras. 

Es en 1975, en la Conferencia en Ginebra sobre el síntoma que a La-
can le formulan una pregunta sobre la diferencia entre la palabra 
escrita y la palabra hablada, a lo que él responde: 

Es cierto que hay ahí una hiancia muy llamativa. ¿Cómo existe 
una ortografía? Es la cosa en el mundo que a uno lo deja más es-
tupefacto y que además sea manifiestamente mediante el escri-
to como la palabra hace su brecha, por el escrito y únicamente 
por el escrito, el escrito de lo que se llama las cifras, porque no se 
quiere hablar de números [...] El cuerpo en el significante hace 
rasgo y rasgo que es un Uno. Traduje el einziger Zug que Freud 
enuncia en su escrito sobre la identificación como rasgo unario. 
Alrededor del rasgo unario gira toda la cuestión de lo escrito.8 

Se trata así de una escritura vinculada al rasgo unario, al Uno 

7	 Milner, Jean-Claude, Los nombres indistintos, trad. Irene Agoff, Buenos Aires, Manantial, 
1999, p. 30.

8	 Lacan, Jacques, “Conferencia en Ginebra sobre el síntoma” en Intervenciones y textos 2, 
Buenos Aires, Paidós, 2007, p. 139.

solo, a lo que hace “eco” en un cuerpo, a lo que en él resuena en un 
momento particular de su vida y que resonará hasta que ese afec-
to, en parte, caiga por contingencias que pueden ser diversas. Pero 
¿una escritura de qué? ¿de qué es efecto ella? Del lenguaje y de la 
manera en que causa determinados afectos en el cuerpo. Eviden-
temente, no todas las palabras inciden igual en el cuerpo. Algunas 
ni siquiera tienen efectos, pasan casi desapercibidas. Sin embargo, 
hay otras que parecen estar resaltadas en un texto y que producen 
diversos afectos en un parlêtre determinado. Esto se debe a que no 
se es sensible de igual manera a una palabra que a otra, a un dicho o 
a otro, a un silencio o a otro. No se produce el mismo impacto debido 
a que cada ser humano es diferente, cada cuerpo es distinto y en ese 
impacto del decir sobre el cuerpo se empieza a esbozar la singulari-
dad del goce de cada cuerpo. 

La escritura es con lo que se puede pensar el impacto del signifi-
cante en el cuerpo, el afecto que afecta al cuerpo en cuestión y que 
permanece como letra de goce. Ese impacto es un trauma porque 
para decir eso, para explicarlo, para nombrarlo a cabalidad no hay 
palabras. Se ve pues que el significante queda por un lado y el efecto 
de escritura que provoca, en el otro. Estos son los dos elementos he-
terogéneos que he mencionado al principio: significante y letra. Así, 
“[e]ntre palabra y escritura, se tratará del significante y de la letra. 
En la palabra, es el significante el que prevalece y está en busca de 
un sentido. En la escritura, predomina la letra y puede prescindir 
del sentido”.9 Se trata pues de una escritura que no depende ya del 
significante, de una letra que es testimonio del traumatismo sobre 
el cuerpo. Letra que en sí misma no quiere decir nada pero que está 
ahí para ser leída. Lacan dice en El Seminario 20, que la letra es algo 
que se lee, diferenciando así entre lo que se escucha y lo que se lee 
en psicoanálisis. Agrega que “no es lo mismo leer una letra y leer. Es 
bien evidente que en el discurso analítico no se trata de otra cosa, 
no se trata sino de lo que se lee [...] esto supone que desarrollemos 
esta dimensión, lo que no puede hacerse sin el decir”.10 Esto quiere 
decir que tomar el lenguaje a nivel de la escritura implica ubicar 
esas huellas de lo escrito en el cuerpo para leer ahí el efecto que tuvo 

9	 Attié, Joseph, Entre le dit et l’écrit. Psychanalyse & écriture poétique, Paris, Editions 
Michèle, 2015. p. 22. (La traducción es nuestra) 

10	 Lacan, Jacques, El Seminario, libro 20, Aun, trad. Diana Rabinovich, Delmont-Mauri y 
Julieta Sucre, Buenos Aires, Paidós, 2004, p. 38.

DERRIDA <> LACAN ¿DE QUÉ ESCRITURA SE TRATA?	 CLAUDIA GONZÁLEZ AJA 



190 191

Ideas12, revista de filosofía moderna y contemporánea	 #12 NOVIEMBRE DE 2020 - ABRIL DE 2021

el lenguaje: “[l]a escritura es, pues, una huella donde se lee un efecto 
de lenguaje”.11 Efecto que no es el significado de una u otra palabra –
esto sería el sentido y, por tanto, mantenerse en el nivel del lenguaje, 
del significado-significante, del sentido del síntoma-. El efecto al que 
me refiero es el que Lacan menciona cuando habla de las pulsiones 
en su Seminario 23, El sinthome como “el eco en el cuerpo del hecho 
de que hay un decir”,12 con lo cual Lacan alude al trazo de goce que 
queda como nudo, como núcleo, como letra del síntoma, letra fuera 
de sentido pero que, paradójicamente, es una letra para leer. 

Pero la cuestión del cuerpo y la escritura también atañe a la fi-
losofía. En este sentido, es muy interesante seguir las elaboraciones 
no solo de Derrida sino también de Jean-Luc Nancy –quienes ade-
más trabajaron juntos– en el tema que nos concierne. Nancy tam-
bién se plantea la pregunta por la escritura y la une a la del cuerpo. 
Su pensamiento, basado en la ontología relacional y la ontología del 
cuerpo, sigue las líneas de la existencia como punto fuera que im-
plica un dentro (fuera de sentido, fuera del cuerpo). El diálogo filo-
sofía-psicoanálisis se dibuja. Nancy habla del cuerpo como extraño, 
extranjero, angustiante y se pregunta qué es la excripción, lo excrito 
(nociones acuñadas por él para hacer énfasis en la partícula ex- en 
tanto el situar fuera al que nos hemos referido hace un momento). 
A lo que responde, entre otras elaboraciones, que “La excripción de 
nuestro cuerpo, he ahí por donde primeramente hay que pasar. Su 
inscripción-afuera. Su puesta fuera de texto como el movimiento 
más propio de su texto: el texto mismo abandonado, dejado sobre su 
límite”13 y vincula así la excritura, con el afuera, con el límite, con lo 
incognoscible, lo extraño, con el cuerpo mismo. La escritura, para 
Nancy, toca el cuerpo. Vemos, pues, que la escritura atraviesa el 
campo de la filosofía contemporánea en el eje Derrida-Nancy, como 
también el del psicoanálisis lacaniano. No nos detendremos en ana-
lizar el diálogo Nancy-Derrida porque rebasa las posibilidades de 
este artículo,14 pero sí diremos que, a nuestro criterio, ahí yace un 

11	 Lacan, Jacques, Ibíd., p. 147.

12	 Lacan, Jacques, El Seminario, libro 23, El sinthome, trad. Nora A. González, Buenos Aires, 
Paidós, p. 18.

13	 Nancy, Jean-Luc, Corpus, trad. Patricio Bulnes, Madrid, Arena libros, 2010, p. 14.

14	 Este es uno de los ejes trabajados en mi tesis doctoral: “El (otro) cuerpo y la (otra) 
escritura: El último Pasolini a la luz de Lacan, Derrida y Nancy” (2019, UAB).

fructífero intercambio entre dos filósofos interesados por lo que se 
entreteje del tema de la escritura con otros temas y autores. 

1. En el inicio y en el final

En los inicios de la práctica de Lacan, aún como psiquiatra, publica 
un artículo, Escritos inspirados (1931), donde analiza el caso de la 
particularidad de la escritura de una paciente del servicio de un 
hospital psiquiátrico. Aún no se trata de la escritura tal como la 
plantea a partir de El Seminario 18, De un discurso que no fuera del 
semblante, es decir, como trazo y como abarrancamiento vinculado 
con el litoral pero, aún así, algo de eso se vislumbra. Lacan hace ha-
blar a su paciente sobre los detalles de su escritura. 

Cuando los dichos se anudan a lo escrito surge la dimensión de la 
letra como vinculada a algo del orden de la iteración, lo que insiste 
a pesar de no llegar a escribirse. Es un texto, como afirma Serge 
Cottet, que al centrarse en lo escrito parece estar, a la vez, atrasado 
y adelantado, pues Lacan utiliza conceptos pre-saussureanos y de 
la psiquiatría llamada clásica, pero también “anticipa los análisis 
dedicados a la lengua de Schreber y Joyce”.15

Esto llama la atención hacia lo que la escritura comporta en lo 
más fundamental, a saber, aquello que en el parlêtre no deja de no 
escribirse y con lo cual cada uno debe ingeniarse para encontrar 
una manera propia de hacer. 

Lo importante, para Lacan, en su forma de leer el texto, es el trazo 
que hace síntoma, eso que itera en torno a lo que no se escribe y que 
no parte del sentido ni de la verdad. Esto es lo que se trata de es-
cribir con los medios del sinthome (cuestión que Lacan tratará más 
adelante, a partir del Seminario 23, El sinthome) que, en el mejor de 
los casos, llegará a hacer nudo entre el ser y la existencia. 

Jacques-Alain Miller escribe en la “Nota paso a paso” de El Semi-
nario 23, El sinthome, que “Lacan y Derrida, cada uno es grande en 
su género, solo se trata de saber cuál”.16 Y a continuación indica: “[d]

15	 Cottet, Serge, “Acerca de Esquizografía, la psicosis y la lengua” en Freudiana, 80, 2018, 
p. 102.

16	 Lacan, Jacques, El seminario, libro 23, op cit., p. 230.

DERRIDA <> LACAN ¿DE QUÉ ESCRITURA SE TRATA?	 CLAUDIA GONZÁLEZ AJA 



192 193

Ideas12, revista de filosofía moderna y contemporánea	 #12 NOVIEMBRE DE 2020 - ABRIL DE 2021

espués de todo, Lacan comenzó, como recuerda en Le sinthome, p. 
76, por Écrits ‘inspirés’: schizographie, quizá todo está allí”.17 

Así, la clínica psicoanalítica, hacia los años 70, muestra al parlêtre 
como nudo que siempre se rehace en el síntoma, como continuidad 
del trazo que lo marcó al principio y que itera, pero que requiere 
de los tres registros para ser así subjetivado. El parlêtre, entonces, 
no se define por lo que en apariencia se contradice en sus hechos 
y dichos, él no es contradicción, pues ya sea que diga y haga algo y, 
también todo lo contrario, no se trata, finalmente y en última ins-
tancia, de un sí–no, de un binarismo o dialéctica sino de que en esa 
discontinuidad o, para decirlo con otras palabras, en esa paradoja, 
que puede ser una contradicción, se bordea algo de lo real para cada 
uno. El parlêtre no obedece a la temporalidad cronológica, sino a lo 
real, principio de continuidad. Él es la forma que encuentra de anu-
dar, real, simbólico e imaginario, en singular.

2. La escritura para Derrida

Para Derrida la escritura es, sobre todo, un método que se debe a la 
diferencia, al hacer y al hacerse de la diferencia en tanto que crítica 
a la presencia. La escritura, podríamos afirmar, es el principal bas-
tión de la deconstrucción derridiana, de ahí su importancia. 

Las dos escrituras en juego, que se entrecruzan, que dialogan 
cuando Lacan trata el tema de la escritura a partir del Seminario 9 y 
hasta el 23, es decir, la escritura según Derrida y la escritura según 

17	 Ibídem. Lacan dice, en el capítulo titulado ¿Joyce estaba loco? que dedica a resaltar 
y desarrollar las diferencias entre la letra como escritura y la palabra, por la vía 
de distinguir lo verdadero y lo real y más concretamente goce, verdad y real que 
discrepa de Freud porque Freud pone lo verdadero del lado de lo que ocasiona placer 
distinguiéndolo así de lo real. Pero Lacan quiere subrayar su propio punto de partida: 
“Lo real no produce forzosamente placer. Está claro que en este punto distorsiono 
algo de Freud. Intento hacer notar que el goce pertenece a lo real. Esto me acarrea 
enormes dificultades, y en primer lugar porque está claro que el goce de lo real implica 
el masoquismo, que Freud percibió. El masoquismo es lo máximo del goce que da lo 
real. Freud lo descubrió, no lo había presentido de inmediato, evidentemente no había 
partido de esto. Ciertamente, entrar en este camino transporta, como testimonia que 
comencé escribiendo ‘Écrits inspirés’. De hecho, comencé de este modo, y por eso no 
he de sorprenderme demasiado por verme confrontado con Joyce. Por esta razón, me 
atreví a preguntar si Joyce estaba loco, es decir –¿por qué le fueron inspirados sus 
escritos?” (Ibíd., p. 76). Lacan empezó analizando la escritura en su paciente y termina 
analizando la escritura –lo que hace escritura– en el caso de James Joyce, es ya un arco 
que determina una dirección en su enseñanza. La importancia del tema de la escritura 
como trazo de goce es entonces indiscutible para mí.

Lacan aportarán también aquí luz para desgranar lo que quiere de-
cir “tomar el lenguaje a nivel de la escritura”. 

El desarrollo de la noción de escritura en la obra de Derrida es 
abordado en diferentes momentos y de distintas formas en las que 
se deja claro que la escritura de la que se ocupa no se trata de una 
que parta de la concepción occidental de esta. Debido a la extensión 
de este artículo, no nos detendremos minuciosamente en los detalles 
de este desarrollo por parte de Derrida, sino que haremos una breve 
introducción a la noción de escritura en este filósofo. Subrayaremos 
que su ruptura o rechazo con/hacia el discurso occidental (logocén-
trico) deja de manifiesto, entre otros, que para él no se trata del ori-
gen cuando se trata de la escritura, porque este asigna ya un sentido 
a la escritura. Lo dice así, entre otras formas, en De la gramatología: 
“la idea de ciencia y la idea de escritura –por consiguiente, también 
la idea de ciencia de la escritura– sólo tienen sentido para nosotros a 
partir de un origen y en el interior de un mundo a los cuales ya han 
sido asignados un cierto concepto del signo [...] y un determinado 
concepto de las relaciones entre habla y escritura”.18 Esto le permite 
poner a debate cuestiones relevantes en el pensamiento occidental 
que descansan en la pregunta por el ser y el origen y proponer no-
ciones propias como diseminación, huella, tachadura y archihuella, 
entrelazadas todas con su noción de escritura. Podríamos decir que 
la escritura, para Derrida, ese bastión de la deconstrucción conserva 
durante toda su obra el núcleo de la inexistencia de la foné en ella. La 
escritura derridiana no es fónica, no es la escritura de la que hablan 
los lingüistas como tampoco es la escritura gráfica de la literatura. 
Es lo que le permite a Derrida criticar la gramatología como ciencia 
de la escritura y argumentar la inexistencia de la escritura fonética: 

[...] la escritura fonética no existe: nunca ha existido una prácti-
ca que fuese puramente fiel a su principio [...] el espaciamiento 
en general, que son difíciles de considerar como simples acce-
sorios de la escritura. El hecho de que un habla llamada viva 
pueda prestarse al espaciamiento en su propia escritura, es lo 
que originariamente la pone en relación con su propia muerte.19 

18	 Derrida, Jacques, De la gramatología, trad. Oscar del Barco y Conrado Ceretti, México, 
Siglo XXI, 1994, p. 9.

19	 Ibíd., p. 52.

DERRIDA <> LACAN ¿DE QUÉ ESCRITURA SE TRATA?	 CLAUDIA GONZÁLEZ AJA 



194 195

Ideas12, revista de filosofía moderna y contemporánea	 #12 NOVIEMBRE DE 2020 - ABRIL DE 2021

Así es que lo que no se dice (e.g los espacios en los que se escribe) 
cobra toda su importancia en tanto que está escrito pero no perte-
nece al orden de lo fónico.20 Derrida consigue, de esta manera, ir 
desarticulando los pares de opuestos, el logocentrismo occidental 
que tiende a pensar en términos binarios para, poco a poco, con la 
deconstrucción y la diseminación del sentido como aquello que “de-
signa lo que no se deja integrar ahí [en lo simbólico], puesto que no 
constituye su simple exterioridad, aunque sea en forma del fraca-
so o de lo imposible”,21 impulsar la polifonía y la polisemia en la 
escritura. Es decir, lo que queda a la espera de sentido absoluto. A 
este respecto, es interesante seguir la vía que traza René Major en 
relación con el tema del sentido por venir, a la espera, fuera, como 
imposible, ya que ese sentido absoluto nunca llega: “en relación con 
esta letra a la espera de una lectura diferida, la de la letra en diffé-
rance ¿se trata de la misma letra, de un pliegue o un repliegue de la 
letra, o bien de un envío sin destinatario?”.22

Estas líneas nos permiten tender puentes entre Derrida y Lacan, 
entre la filosofía contemporánea y el psicoanálisis lacaniano, en re-
lación con la temática de la escritura, pero, a su vez, nos permite tra-
zar sus diferencias. Por ejemplo, según Jacques Lacan, la escritura 
para Derrida está ligada al significante en tanto su “precipitación”: 

A decir verdad, el nudo bo cambia completamente el sentido de 
la escritura. Confiere a dicha escritura una autonomía, tanto 
más notable cuanto que hay otra escritura, esa que resulta de lo 
que se podría llamar una precipitación del significante. En ella 
insistió Derrida, pero es completamente claro que yo le mostré 
el camino, como ya lo indica suficientemente que no he encon-
trado otra manera de sostener el significante más que con la es-
critura de S mayúscula. El significante es lo que queda. Pero lo 
que se modula en la voz no tiene nada que ver con la escritura.23

20	 Esto es lo que Derrida intenta remarcar con su neografismo différance, en el que la 
introducción de la a por la e (en différence, en francés) hace una nueva palabra que 
condensa diferencia y diferir. Véase unas páginas más adelante. 

21	 Derrida, Jacques, Posiciones, trad. Manuel Arranz, Valencia, Pre-textos, 2014, p. 135.

22	 Major, René, Lacan avec Derrida, Paris, Flammarion, 2001, p. 61. (la traducción es 
nuestra).

23	 Lacan, Jacques, El seminario, libro 23, El sinthome, op cit., p. 142. 

Lacan quiere, con esta oposición, distanciarse de la idea de la letra 
como impresión o precipitación “[e]sta oposición, de la que se despren-
de el novísimo modo de escritura que propone Lacan, nos remite al 
comienzo de Lituratierra, texto enteramente centrado en dos aspectos 
de la función de la letra: la letra en tanto que hace agujero y la letra 
en tanto que constituye objeto a”.24 En tanto esto25 es que Lacan sostie-
ne que su escritura –de la que él habla como trazo de goce– “viene de 
otra parte que del significante. No fue sin embargo ayer cuando me 
interesé en este asunto de la escritura, y cuando la promoví la primera 
vez que hablé del rasgo unario, einziger Zug en Freud. Debido al nudo 
borromeo, di otro soporte a este rasgo unario”.26

Se puede decir que, si la escritura para Lacan viene de otra parte 
que del significante, es decir del rasgo unario o el Uno solo, y que 
éste se soporta gracias al nudo borromeo (que anuda Real, Simbóli-
co e Imaginario), entonces lo que está en juego es la manera de anu-
damiento –que no unión ni conjunción– de lo que no tiene sentido 
con lo que lo tiene, del saber con el goce, de lo que se escribe en un 
cuerpo con lo que de eso se puede llegar a saber, a descifrar, a leer. 
Así, la afirmación de Lacan “lo real depende de la escritura”27 se 
hace más próxima al planteamiento del anudamiento como la ma-
nera singular de mantener juntos los tres registros que hacen al par-
lêtre, nudo que incluye ese real fuera de sentido que fue al principio 
y que es real porque se escribió. La invitación a este abordaje no es, 
pues, por la vía del sentido o de la escucha, sino por la de la lectura. 

La escritura, para Derrida, no tiene que ver con el trazo de goce 
en el cuerpo, pero sí con la lectura, lo cual se relaciona directamente 
con una notación que hace una diferencia: el cambio de la e por la 

24	 Laurent, Éric, El reverso de la biopolítica, trad. Enric Berenguer, Buenos Aires, Grama, 
2016, p. 124.

25	 En Lacan, El seminario 23, El sinthome (2008): “[l]a sola introducción de los nudos bo 
hace pensar que sostienen un hueso. Esto sugiere, si puedo decir así, lo suficiente algo 
que llamaré en esta oportunidad osbjeto. Esto es lo que caracteriza la letra con la que 
acompaño este osbjeto, a saber, la letra a minúscula. Si reduzco este osbjeto a esta a 
minúscula, es precisamente para marcar que la letra no hace en esta oportunidad 
más que mostrar la intrusión de una escritura en tanto que otra [autre], con una a 
minúscula” (Lacan, 2008: 143). Con osbjeto Lacan incluye la palabra “os” (hueso, en 
francés) con “objeto”, para puntualizar la función de la letra como objeto-hueso que 
sostiene algo.

26	 Ibíd., p. 143.

27	 Ibíd., p. 133.

DERRIDA <> LACAN ¿DE QUÉ ESCRITURA SE TRATA?	 CLAUDIA GONZÁLEZ AJA 



196 197

Ideas12, revista de filosofía moderna y contemporánea	 #12 NOVIEMBRE DE 2020 - ABRIL DE 2021

a en su neografismo différance. La a (como, por su parte, el objeto a 
para Lacan) señala un funcionamiento de la escritura. En las elabo-
raciones de Derrida se trata de llamar la atención sobre el hecho de 
que no hay escritura fonética, la a actúa de manera silenciosa. En 
este punto, podríamos decir que tanto Lacan como Derrida se sirven 
de algo que no pasa por la palabra, que tiene que ver con el silencio. 
Entre el decir y el silencio hay un muro, algo que impide que exista 
una relación entre palabra y escritura. Es en este terreno que la a 
será de gran importancia para Derrida, en tanto lo que opera en 
silencio:

Esta discreta intervención gráfica, que no se ha hecho en prin-
cipio ni simplemente por el escándalo del lector o del gramáti-
co, ha sido calculada en el proceso escrito de una interrogación 
sobre la escritura [...] esta diferencia gráfica (la a en lugar de la 
e), esta diferencia señalada entre dos notaciones aparentemente 
vocales, entre dos vocales, es puramente gráfica; se escribe o se 
lee, pero no se oye. No se puede oír, y veremos también en qué 
sentido sobrepasa el orden del entendimiento [...] Pero diré que 
ello mismo –este silencio que funciona en el interior solamente 
de una escritura llamada fonética– señala o recuerda de manera 
muy oportuna que, contrariamente a un enorme prejuicio, no 
hay escritura fonética. No hay una escritura pura y rigurosa-
mente fonética. La escritura llamada fonética no puede en prin-
cipio y de derecho, y no sólo por una insuficiencia empírica o 
técnica, funcionar, si no es admitiendo en ella misma ‘signos’ no 
fonéticos (puntuación, espacios, etc.).28

Lo inaudible, entonces, cobra protagonismo en la escritura. Pun-
to en común con Lacan. Para Derrida, la différance pone esto de ma-
nifiesto mientras le permite distinguir la différance del ser (es lo que 
sostiene también en su noción del no-origen y la archihuella): “[y]
a se ha hecho necesario señalar que la diferencia no es, no existe, 
no es un ser presente (on), cualquier que éste sea; y se nos llevará 
a señalar también que todo lo que no es, es decir, todo; y en conse-
cuencia que no tiene existencia ni esencia. No depende de ninguna 
categoría de ser alguno presente o ausente”.29 Y, luego, a afirmar que 

28	 Derrida, J., “La Différance” en Márgenes de la filosofía, trad. Cármen González Marín, 
Madrid, Cátedra, 1994, pp. 40-41.

29	 Ibíd., p. 42.

no hay phoné30 cuando habla de lo que no se puede escuchar (la a 
por la e) y, por tanto, no es concepto ni palabra: “[e]s inaudible la 
diferencia entre dos fonemas, lo único que les permite ser y operar 
como tales. Lo inaudible abre a la interpretación los dos fonemas 
presentes, tal como se presentan”,31 y enseguida afirma “Si no hay, 
pues, una escritura puramente fonética, es que no hay phoné pu-
ramente fonética. La diferencia que hace separarse los fonemas y 
hace que se oigan, en todos los sentidos de esta palabra, permanece 
inaudible”.32 Este punto en común –cuando se toma en cuenta la úl-
tima enseñanza de Lacan– es importante, pues Derrida, en buena 
parte de su libro De la gramatología (1967), critica la metafísica de 
la presencia y hace a la fonología responsable de “la exclusión o re-
bajamiento de la escritura”,33 cuestión en la que se basa la historia 
de la filosofía desde Platón. 

También hay que mencionar que, para Derrida, la palabra y la 
escritura tienen la misma raíz, a saber, la huella: “¿Cuándo empieza 
la escritura? ¿Dónde y cuándo la huella, escritura en general, raíz 
común de la palabra y de la escritura?”.34 Para él, habla y escritura 
tienen características similares por lo que no puede aislarse y privi-
legiarse un solo término, como lo hace el logocentrismo. 

Tampoco se puede hablar de privilegiar lo dicho o la escritura en 
Lacan, porque estas nociones tendrán más o menos relevancia según 

30	 Éric Laurent alude precisamente a esto cuando, en la entrevista El Uno solo, concedida 
a la revista Freudiana, 83, habla sobre lo que marca el cuerpo dejando el trazo de goce: 
“Precisamente porque hay, claramente, un punto que no se puede decir; y al mismo 
tiempo toma la forma de una inscripción directa del significante sobre el cuerpo. 
Vemos bien que con la alucinación tenemos un trou-matisme. Algo hace agujero, y es 
la razón por la cual las alucinaciones –Lacan lo plantea al final de su enseñanza– no 
tienen ninguna dimensión auditiva. Una alucinación no se escucha. Lacan decía que 
la voz es afónica, no hay “la foné”. Esta es más bien del orden de la escritura, pues está 
vinculada a lalangue, pero sin que haya la palabra para darle una vocalización. A pesar 
del encanto de la música –a pesar de los artistas increíbles que acabamos de escuchar 
en el Congreso12– la música no es música de la lengua, la música es lo que viene al lugar 
de la ausencia, de lo áfono. Y como hay lo áfono, efectivamente, hemos inventado la 
música. Si hemos inventado la música es para hacernos una idea de lo que designa el 
sinsentido, de lo que hay más allá. Así pues, tenemos el trou-matismo, y la manera con 
la que esto determina, después, el circuito; es decir, la manera particular con la que 
cada uno de nosotros utiliza la lengua común, la que puede compartir con los demás” 
(Laurent, Éric, “El Uno solo”, en Freudiana, 83, 2018, p. 86).

31	 Derrida, Jacques., “La Différance”, op. cit., p. 41.

32	 Ibídem.

33	 Derrida, Jacques, De la gramatología, op. cit., p. 151.

34	 Ibíd., p. 109.

DERRIDA <> LACAN ¿DE QUÉ ESCRITURA SE TRATA?	 CLAUDIA GONZÁLEZ AJA 



198 199

Ideas12, revista de filosofía moderna y contemporánea	 #12 NOVIEMBRE DE 2020 - ABRIL DE 2021

la época de su enseñanza. Además, no se puede acceder al efecto de 
escritura como trazo del goce si no es a través de la palabra, de los 
dichos de cada analizante. No se puede entrar sino a partir del sen-
tido, como mostraremos enseguida. Lo escrito, para Lacan, está vin-
culado a lo traumático de lalengua y a la imposible representación 
de este trauma por ser un agujero de sentido. Lalengua, traumática 
porque toca lo real, como señala Jean-Claude Milner en Los nombres 
indistintos: “Lalengua, finalmente, toca lo real; porque no la agotan 
ni los efectos de la comunicación ni los espaciamientos de lo discer-
nible”.35 Se trata, entonces, de pasar del síntoma considerado como 
un mensaje a descifrar, síntoma que habla, al síntoma que no habla, 
sino que se escribe en silencio y que no es más un enigma o comuni-
cación sino escritura. Es lo que se puede comprobar al final de largos 
análisis, después de que se ha franqueado el momento de pasar del 
síntoma que habla y quiere decir algo, es decir, del síntoma con sen-
tido a un síntoma que no habla sino se escribe en el cuerpo: 

Al final de largos análisis se constata, en efecto, que el síntoma 
no se desvanece tras haber sido interpretado mediante múltiples 
efectos de sentido sucesivos. Hay restos sintomáticos en los que 
se revela la forma lógica fundamental del síntoma como aquello 
que se escribe en el cuerpo y no habla, no pasa por la experiencia 
de la palabra y luego deja de interesar en lo que al sentido se re-
fiere. Esta estructura revelada al final de la experiencia debe ser 
considerada como primera. Ella es la que Lacan encuentra, a cielo 
abierto, en Joyce –y que está directamente conectada con su goce 
[...] Una vez se ha franqueado el paso lacaniano, el síntoma se limi-
ta a una pura escritura en el cuerpo, no habla. Se abre entonces en 
el análisis una experiencia que no pasa por la palabra.36

Esta experiencia que no pasa por la palabra no quiere decir que 
sea sin ella. La palabra es necesaria para acercarse a esa escritura 
singular, tanto en Lacan como en Derrida. Sin embargo, su uso (el 
de la palabra) es muy distinto –tanto por el analizante como por el 
analista– en un momento que en otro. Algo cambia en relación con 
la disposición a poder leer ciertas cuestiones que siempre estuvie-
ron ahí por parte del analizante y es así como se entra en esta nueva 

35	 Milner, Jean-Claude, Los nombres indistintos, op.cit., p. 41

36	 Laurent, Éric, El reverso, op. cit., pp. 52-53,

experiencia en relación con el síntoma que es pura escritura, pura 
letra de goce. La proximidad de la palabra y la escritura no es leja-
na pero no llega a ser una relación de reciprocidad en tanto que la 
palabra –con el cuerpo como instrumento con el que se habla– será 
un medio para acceder a lo escrito y, a su vez, para escribir algo 
con este ternario cuerpo-goce-escritura: “lo que se escribe fue pri-
mero palabra, y lo que contingentemente deja de no escribirse y se 
escribe, se escribe sirviéndose de la palabra [...] lo que la escritura 
escribe no es otra cosa que lo que del goce se fija”37. La cuestión es, 
entonces, saber de qué goce se trata ese que no pasa por la palabra 
pero que viene de ella. Para saberlo se debe tomar el lenguaje a ni-
vel de la escritura y, más allá de escuchar, leer. 

3. Lectura del trazo y de la escritura 

La escritura para ser leída no es la calcada en un papel ni aquella 
capturada por cualquier otro instrumento en una superficie, esto 
sería el escrito de la palabra. Jacques-Alain Miller, en su curso El ser 
y el Uno (2011), donde diferencia ser y existencia, llama a la escri-
tura de la que nos ocupamos aquí una escritura de existencia, a un 
nivel separado de la significación. Es este nivel, entonces, en el que 
hay que tomar el lenguaje: en el nivel de una existencia sin mundo, 
lo que quiere decir que se trata de una existencia sola, toda sola, sin 
nada que haga de sentido, saber, ni siquiera de compañía. 

Se trata de un significante que es sin otro. Este significante solo 
depende de un efecto de escritura y no de significación.

Hay aquí, pues, otro detalle importante que mencionaremos an-
tes de abordar el tema de la lectura. Lacan ya había dicho (en Litu-
ratierra) que la letra no es primaria respecto del significante: “[l]o 
que inscribí, con la ayuda de letras, de las formaciones del incons-
ciente para recuperarlas de donde Freud las formula, al ser lo que 
son, efectos de significante, no autoriza a hacer de la letra un sig-
nificante ni a afectarla, además de una primariedad respecto del 
significante”.38 Lo que quiere decir que la escritura del goce tam-
poco lo es. Para abordar esto, es necesario hacerlo desde una de las 

37	 Fuentes, Araceli, El misterio del cuerpo hablante. Barcelona, Gedisa, 2016, p. 103.

38	 Lacan, Jacques, “Lituratierra”, op. cit., p. 22.

DERRIDA <> LACAN ¿DE QUÉ ESCRITURA SE TRATA?	 CLAUDIA GONZÁLEZ AJA 



200 201

Ideas12, revista de filosofía moderna y contemporánea	 #12 NOVIEMBRE DE 2020 - ABRIL DE 2021

concepciones del nudo borromeo que Lacan plantea en El Seminario 
23, El sinthome y que dice que da soporte al pensamiento, de aquí se 
verá lo que para Lacan es “primario” y, por ello, la función que tiene 
la lectura de la escritura llamada de existencia. En la página 142 de 
este seminario dice: 

[..] la expresión ¡Hay que hacerlo! Tiene un estilo actual. Nun-
ca se la dijo tanto, y esto se ubica muy naturalmente en la fa-
bricación de este nudo que es en realidad una cadena. Hay que 
hacerlo se reduce a escribirlo. Lo curioso es que este nudo es 
un apoyo para el pensamiento [...] curiosamente, para obtener 
algo de él, hay que escribirlo, mientras que, solo con pensarlo, 
no es fácil representárselo y verlo funcionar, ni siquiera el más 
simple. Este nudo, este nudo bo, conlleva que hay que escribirlo 
para ver cómo funciona.39 

La escritura tiene, así, la función de soporte al pensamiento y La-
can la califica de “hacer primero”,40 es decir que lo primero es el ha-
cer que hace a lo escrito. Éric Laurent desarrolla este punto no solo 
evocando un momento más temprano de la enseñanza de Lacan en 
donde ya se pregunta por esto sino también retomando la manera 
en que Freud se lo preguntó en Tótem y Tabú (1913): 

Freud consideraba que al comienzo era el acto, el del asesinato 
del padre, y traducía igual que Fausto. Lacan también se enfren-
tó a esta pregunta desde los albores de su enseñanza: “¿Cómo 
agotaría en efecto la palabra el sentido de la palabra o, por me-
jor decir con el logicismo positivista de Oxford, el sentido del 
sentido, sino en el acto que lo engendra? Así el vuelco goethea-
no de su presencia en los orígenes: ‘Al principio fue la acción’, 
se vuelca a su vez: era ciertamente el verbo el que estaba en 
el principio [...] Y no podemos volvernos hacia esa acción sino 
dejándonos empujar cada vez más adelante por ella”. Este punto 
creacionista es retomado en el “hacer” primero de lo escrito, con 
el que vendrán a articularse los significantes. ¿Qué es lo prime-
ro, la palabra o el hacer? Ciertamente, no la palabra, sino una 
escritura del cuerpo, después de la cual vendrá la palabra.41

39	 Lacan, Jacques, El Seminario, libro 23, op. cit., p. 142.

40	 Laurent, Éric, El reverso, op. cit., p. 150.

41	 Ibíd, p. 150-151.

Como excelentes ejemplificaciones de lo anteriormente mencio-
nado se pueden tomar varios testimonios de sujetos que hablan de 
cómo una sensación “x” en el cuerpo se les presentaba como desbor-
dante y sin palabra, y ante lo cual ya sea inventaron una palabra 
para nombrarla o se agarraron a algo de las palabras del Otro con la 
misma intención. En ambos casos, el lenguaje viene del Otro. Esta es 
la experiencia de lalengua de la que los testimonios de Michel Leiris 
y de Pier Paolo Pasolini son una gran ilustración para comprender 
a qué nos referimos. 

¿Qué quiere decir leer lo escrito en el cuerpo, el trazo de goce en 
él? Primero que todo esto es lo que implica el título de este artículo: 
“tomar el lenguaje a nivel de la escritura”, en otras palabras, im-
plica tomar el Uno todo solo y leerlo, porque en este terreno ya no 
se escucha el sentido pues el sentido se agota. No haremos más que 
mencionar la cuestión de los restos sintomáticos para decir que en 
ellos hay algo que está más allá de la interpretación freudiana, más 
acá del sentido. 

Miller resalta que la lectura de la escritura fuera de sentido que 
le concierne al psicoanálisis, a saber, la del goce, implica tomar en 
cuenta la materialidad de la palabra y la letra:

La disciplina de la lectura apunta a la materialidad de la escri-
tura, es decir la letra en tanto que produce el acontecimiento de 
goce que determina la formación de los síntomas. El saber leer 
apunta a esa conmoción inicial, que es como un clinamen del 
goce [...] Para Freud, como él partía del sentido, eso se presenta-
ba como un resto, pero de hecho ese resto es lo que está en los 
orígenes mismos del sujeto, es de algún modo el acontecimiento 
originario y al mismo tiempo permanente, es decir, que se re-
itera sin cesar [...] La interpretación como saber leer apunta a 
reducir su síntoma a su fórmula inicial, es decir al encuentro 
material de un significante y del cuerpo, es decir al choque puro 
del lenguaje sobre el cuerpo. Entonces ciertamente, para tratar 
el síntoma hay que pasar por la dialéctica móvil del deseo, pero 
también es necesario desprenderse de los espejismos de la ver-
dad que ese desciframiento les aporta y apuntar más allá a la fi-
jeza del goce, a la opacidad de lo real. Si yo quisiera hacer hablar 
a este real, le imputaría lo que dice el dios de Israel en la zarza 
ardiente, antes de emitir los mandamientos que son el revesti-
miento de su real: “soy lo que soy”.42 

42	 Ibídem.

DERRIDA <> LACAN ¿DE QUÉ ESCRITURA SE TRATA?	 CLAUDIA GONZÁLEZ AJA 



202 203

Ideas12, revista de filosofía moderna y contemporánea	 #12 NOVIEMBRE DE 2020 - ABRIL DE 2021

Esta frase de Dios a Moisés que se encuentra en el Éxodo es la mis-
ma reducción que la formulación lógica –que también plantea Mi-
ller– sobre la escritura de existencia: “existe un ‘x’ tal que cumple 
la función ‘x’”. Así, ‘x’ es ‘x’. Se trata de la reducción a lo mínimo, al 
inicio, a la letra que se escribió al principio y que produjo al parlêtre 
y que es también núcleo de su síntoma. ¿Cómo se transforma esa 
palabra en escritura? Leyendo, como se plantea en estos párrafos, 
en lo que se dice, “[l]eer en lo que se dice, supone una transmutación 
de la palabra en escritura. Por ejemplo, es imposible jugar con la 
homofonía, si uno no se refiere a la ortografía, a la buena manera de 
escribir. Solo es posible jugar con la homofonía si eso que se pronun-
cia de la misma manera se escribe de maneras diferentes”.43 

 El juego de palabras, lectura de lo escrito en el lenguaje, la inter-
pretación por el equívoco hace resonar el vacío, el agujero, que tiene 
como borde la letra, aislando en el síntoma la letra del goce. Lacan, 
lo dice así: “A partir de esto, a saber, a partir del momento en que se 
pesca aquello que en el lenguaje hay [...] de más vivo o de más muer-
to, a saber, la letra, únicamente a partir de allí tenemos acceso a lo 
real”.44 Tomar el lenguaje a nivel de la escritura tiene que ver con 
esto, con la escritura de lalengua, que se hace pasando del sentido, 
no inyectándolo sino dando lugar al equívoco, a anular uno de los 
sentidos que la palabra en el sentido común tiene. En palabras de 
Esthela Solano-Suárez:

Con respecto a esta dimensión de la lectura, Lacan indica que 
no podemos obviar de que se trata allí de un recurso a la es-
critura. Por ejemplo, podemos decir en castellano “un nombre” 
o “un hombre” sin pronunciar ninguna diferencia fonética. Si 
la operación analítica interrumpe la sesión en tal enunciación, 
quizá la intención del analizante era decir “un hombre”, y la 
interrupción de la sesión le puede hacer escuchar –recurriendo 
a la escritura– una escritura diferente de ese equívoco homofó-
nico: “un nombre”. O sea que hay una relación entre escritura y 
lectura en la operación analítica. ¿Por qué? Porque la aspiración 
de Lacan es precisamente usar el significante dándole el valor 
de letra. La letra es lo que se escribe. Pero la letra de la lalengua 
es una letra fuera de sentido. Es decir, una letra que no se arti-
cula para producir un saber. Aunque el inconsciente se sirve de 

43	 Miller, Jacques-Alain, “La palabra que hiere” en Lacaniana, 24, 2018, p. 24.

44	 Lacan, Jacques, “La tercera” en Intervenciones y textos 2, Buenos Aires, Manantial, 2008, 
p. 106.

la letra, de la lalengua, para producir un saber que se articula en 
las formaciones del inconsciente.45 

Saber leer en lo que se dice, tomar el lenguaje a nivel de la escri-
tura, implica un recorrido tanto para el psicoanalista como para el 
psicoanalizante. El recorrido de sus respectivos análisis los llevará 
por ese camino, a franquear el terreno del sentido para pasar al sin 
sentido, al terreno de la letra. Es decir, a poder tomar el significante 
como semblante y a lo que se escribe en la palabra –es decir la letra 
de goce– como siempre la misma, iteración. Solo así diferenciarán 
entre dos escrituras: la que transcribe la palabra y la escritura de 
existencia en tanto lo que ha estado desde el principio ahí para el 
analizante. Por un lado, entonces se puede situar la palabra, el sem-
blante, el ser y el deseo y, por el otro, la existencia y la escritura. El 
Uno de la existencia, como dice Jacques-Alain Miller, en su curso El 
ser y el Uno (2011), es un efecto de escrito. 

4. El saber y el equívoco

Para llegar a saber algo sobre la escritura de goce en el cuerpo, hay 
que pasar por el sentido, por la palabra. Hace falta gozar de escu-
char sentido para poder sostener lo que no lo tiene. El pensamiento, 
según Lacan, ayuda a esto pues está del lado de la representación 
y de la imagen. En suma, no se puede saber qué es lo que no tiene 
sentido y, sin embargo, hay que saber sostenerlo, unirlo bien con 
otras aristas de la vida. Es lo que implica, de alguna manera, el nudo 
borromeo que enseña Lacan en El Seminario 23, El sinthome y lo que 
sucede cuando el sentido se agota: que hay que sostener el sinsenti-
do de alguna manera y para eso, hace falta un artificio. Nudo, senti-
do y artificio quedan pues para ser tratados alrededor de lo mismo: 
“[e]ncontrar un sentido implica saber cuál es el nudo y unirlo bien 
gracias a un artificio”.46 Esto es lo que sucede en un análisis llevado 
hasta el final, el sujeto obtiene un sentido sobre su síntoma y una vez 
este cae (momento en que franquea el terreno del sentido pasando 

45	 Solano-Suárez, Esthela, “Emparentarse a un pouate” en Freudiana, 84, 2018, pp. 106-
107.

46	 Lacan, Jacques, El Seminario, libro 23, op. cit., p. 71.

DERRIDA <> LACAN ¿DE QUÉ ESCRITURA SE TRATA?	 CLAUDIA GONZÁLEZ AJA 



204 205

Ideas12, revista de filosofía moderna y contemporánea	 #12 NOVIEMBRE DE 2020 - ABRIL DE 2021

pues a otra manera de usar el lenguaje) entonces deberá encontrar 
un artificio –articulado a una ficción que se agarre al cuerpo– que 
le permita tratar, regular, el real en juego para él. Que esta ficción 
“se agarre al cuerpo”, como señala Éric Laurent, quiere decir que 
debe estar agarrada “a la articulación del cuerpo y del goce [...] im-
plica que se introduzca algo de la significación fálica –sino estamos 
en un mecanicismo brutal– pero no del lado de una articulación al 
padre, sino más bien una significación fálica articulada a partir de 
los objetos a, de las inscripciones del goce”.47

Este saber, que será de ayuda para elaborar el artificio debe pa-
sar por los desfiladeros del equívoco. Así, en un principio, el pensa-
miento (es decir los significantes) servirán al sujeto para pensar en 
su manera particular de gozar, en su historia, los significantes que 
le han marcado, su soledad, sus otros, etcétera. Pues ese artificio 
no puede surgir directa y exclusivamente de lo real, sino que debe 
apoyarse en lo simbólico y lo imaginario (es decir, en el sentido): 
“Se trata de un empalme de lo imaginario con el saber inconsciente. 
Todo esto para obtener un sentido, lo que es objeto de la respuesta 
del analista a lo que el analizante expone a lo largo de su síntoma”,48 
es un punto importante de lo que Lacan llama el sinthome, que sirve 
para poder sostener lo real que hemos mencionado hace un momen-
to. Pero Lacan agrega que al realizar este empalme “hacemos con él 
al mismo tiempo otro, precisamente entre lo que es simbólico y lo 
real [...] Lo característico de nuestra operación, volver posible este 
goce, es lo mismo que lo que escribiría j’ouïs-sens. Es lo mismo que 
oír un sentido”.49 

Es para este empalme que los significantes son importantes, no 
solo por el sentido que puedan aportar sino también porque al va-
ciarse de sentido se puede hacer con ellos algo más allá de la sig-
nificación. Este vaciamiento es lo que permite agujerar el lenguaje 
mismo, servirse de los equívocos, saberse fruto del malentendido, 
del equívoco mismo. Se piensa con los significantes y estos llevan 
por la vía de la evidencia (en tanto evocan sentido en el mundo) pero 

47	 Laurent, Éric, “El Uno solo”, op.cit., p. 80.

48	 Lacan, Jacques, El Seminario, libro 23, op, cit., p. 70.

49	 Ibídem. Lacan, Jacques, El Seminario, libro 23, op, cit., p. 70. La nota de traducción, 
respecto de la palabra J’ouïs-sens, dice: J’ouïs-sens (yo oigo sentido) es homófono de 
jouissance (goce).

una vez esa evidencia es vaciada, cuando los significados ya no son 
evidencia de nada, es que se puede sostener el sinsentido en juego ya 
que ese vaciamiento del sentido conlleva también un vaciamiento 
o aligeramiento del goce que está en el sentido mismo. Para decirlo 
de otra manera, cuando se sabe algo a cerca del propio goce y esto 
se asume, cuando el sentido se presenta ya no como una evidencia 
sino como una posibilidad más entre otras, entonces el goce por ese 
sentido se agota, se vacía y se hace lugar a otra cosa. Así, lo real del 
síntoma no puede ser tratado solo por el sentido, sino que este nece-
sita otra vía que, apoyada en el pensamiento a manera de “[s]e pien-
sa contra un significante. Este es el sentido que he dado a la palabra 
apensamiento. Uno se apoya contra un significante para pensar”,50 
pasa a una lógica de “suturas y empalmes”51 de los tres registros. 

Los tiempos a los que me refiero son los que marca Éric Laurent 
con relación al cuerpo, el goce y el saber. En el primero sitúa la 
emergencia de goce en el cuerpo del parlêtre. En el segundo tiempo 
se encuentra que este primer tiempo intenta pasar al decir y no pue-
de. El tercero es el tiempo del saber que se extrae de los otros dos. 
Los detallaré un poco más.

Primer tiempo: el cuerpo como lugar donde se inscribe el goce 
antes que el estadio del espejo, ese momento sin mirada, antes de 
que surja el cuerpo como imagen y el intento del sujeto por identi-
ficarse a ella. Es la inscripción del rasgo de goce, el traumatismo de 
la lalengua que deja un agujero simbólico para el parlêtre, es decir 
un acontecimiento al que las palabras no alcanzan, no cubren. Al 
respecto, Laurent dice “[p]rimero hay una emergencia de goce, un 
‘eso se siente’ que es traumatismo, impacto de goce que se escribe 
como síntoma en la superficie del cuerpo abarrancada por las nubes 
significantes”.52

Segundo tiempo: el parlêtre intenta pasar “eso que se siente” al 
decir. Sus palabras y el camino que ellas recorren, todo su discurso 
es producido por esa letra de goce que quedó inscrita en el tiempo 
uno. Su síntoma viene de ahí también, por tanto, el sentido que le 
da también responde a esto. Todas sus maneras de decir el “eso se 

50	 Ibíd., p. 153.

51	 Ibíd., p. 71.

52	 Laurent, Éric, El reverso, op. cit., p. 75.

DERRIDA <> LACAN ¿DE QUÉ ESCRITURA SE TRATA?	 CLAUDIA GONZÁLEZ AJA 



206 207

Ideas12, revista de filosofía moderna y contemporánea	 #12 NOVIEMBRE DE 2020 - ABRIL DE 2021

206 207

siente”, de intentar atrapar ese primer momento que, por el goce, 
inauguró su inconsciente, son fallidas, no llegan a decirlo del todo. 
El parlêtre entonces está siempre errando y fallando en eso pues se 
trata de que “cuando la palabra pasa al decir, vendrán los efectos de 
significante [...] una palabra pasa al decir, que no puede atrapar el 
tiempo primero sin equívoco, por lo tanto, sin saberlo, la captación 
del trauma estará siempre marcada por el hiato irreductible entre 
escritura y palabra que sostiene la existencia de los equívocos”.53

Tercer tiempo: el tiempo del saber algo sobre eso que “se siente” 
y no puede ser pasado al decir. Momento de saber que estos dos ele-
mentos –si se nos permite llamarles así– son tan heterogéneos que 
no se puede recuperar el primero a través del segundo o que el se-
gundo no puede decir nada cabal sobre el primero. El parlêtre se de-
duce entonces como equívoco, el sentido se agota y un saber unido a 
lo real, que lo trata y lo regula surge a partir de los equívocos de la 
lalengua. El tiempo del saber, según Laurent, “Sólo puede deducirse 
en el a posteriori de los equívocos de la palabra. Cuando uno habla 
con su cuerpo, es importante advertir que lo hace sin saberlo”.54

Se ve pues que lo escrito está siempre presente en la palabra, en el 
síntoma, en el cuerpo. Que hace falta la palabra para llegar a saber 
que hay algo que no se puede decir y que, una vez llegado ese punto, 
ese momento de franqueamiento, los equívocos permiten al parlêtre 
habitar el lenguaje y su cuerpo de otra manera. Una que quizás sea 
menos dolorosa o tal vez con un goce que se hace más ligero porque 
se vuelve posible regularlo a partir de la escritura de lo que se llama 
castración. Es decir, castración del sentido. Un basta al sentido que 
tiende a inflar y a taponar, que es goce en sí mismo. 

De esta manera, servirse del pensamiento, de las elaboraciones, 
del sentido mismo, pero también de los equívocos y los agujeros en 
el tejido simbólico para concluir en un “eso no significa nada” (es 
decir que el acontecimiento primero no tiene ningún sentido en par-
ticular, según lo expuesto en esta investigación) permite trazar cla-
ramente la diferencia entre lo que puede representarse y lo que no, 
entre el dicho y la escritura, permite tomar el lenguaje a nivel de la 
escritura, y hacer algo con eso. Esto implica las tres consistencias 

53	 Ibídem.

54	 Ibídem.

como homogéneas, al mismo tiempo que irreductibles, en las que La-
can insiste en su última enseñanza: Real, Simbólico e Imaginario: 55

Esta escritura de tres consistencias, R, S e I le permite a Lacan no 
solo conservar el significante, sino también reforzar la separa-
ción entre “lo que se modula en la voz”; la “palabra fónica” y la 
escritura como “hacer”. Esta escritura será soporte que permite 
pesar contra. El pensamiento está del lado de la representación, 
de la imagen, mientras que la escritura es notación de lo que no 
tiene representación. En este sentido, la escritura es adecuada 
para la notación del agujero sin imagen.56 

Sin embargo, hay sujetos que no necesitan saber sobre su goce, no 
les hace falta pasar por este recorrido analítico para poder sostener 
el sinsentido, lo real que les concierne. Es el caso de los artistas que, 
con el artificio que ya es su arte, saben –muchas veces sin saberlo– 
hacer con él un borde a lo insoportable de lo real, del trazo de goce 
en el cuerpo. 

55	 Los tres registros, tres consistencias que elabora Lacan, Real Simbólico e Imaginario, 
son trabajados en el libro Los nombres indistintos de Jean-Claude Milner, sobre todo en 
el primer capítulo titulado “R, S, I”, en donde es esclarecedor y de ellos, dice: “Hay tres 
suposiciones. La primera, o más bien la suposición uno, pues ya es excesivo darles un 
orden, es que, por arbitrario que sea, hay: Proposición thética con no más contenido 
que su planteamiento mismo; gesto de corte sin el cual no hay nada que haya. Se 
nombrará esto real o R. Otra suposición, llamada simbólica o S, es que hay lalengua, 
suposición sin la cual nada, y singularmente ninguna suposición, podría decirse. Otra 
suposición, por último, es que hay semejante, donde se instituye todo lo que forma lazo: 
es lo imaginario o I.” (p. 9)

56	 Laurent, Éric, El reverso, op. cit., p. 151.

DERRIDA <> LACAN ¿DE QUÉ ESCRITURA SE TRATA?	 CLAUDIA GONZÁLEZ AJA 



208 209

Ideas12, revista de filosofía moderna y contemporánea	 #12 NOVIEMBRE DE 2020 - ABRIL DE 2021

Bibliografía 

Attié, Joseph, Entre le dit et l’écrit. Psychanalyse & écriture poétique, Paris, 
Editions Michèle, 2015.

Cevasco, Rithée, “La letra, una vía hacia lo real” en Pliegues, Revista de la 
Federación de Foros del Campo Lacaniano en España, N° 4, 2013, pp. 
159-73. 

 Cottet, Serge, “Acerca de Esquizografía, la psicosis y la lengua” en Freudia-
na, N° 80, 2018, pp. 101-108.

Derrida, Jacques, De la gramatología, trad. Oscar del Barco y Conrado Ce-
retti, México, Siglo XXI, 1994.

---, Márgenes de la filosofía, trad. Carmen González Marín, Madrid, Cáte-
dra, 1994.

---, Posiciones, trad. Manuel Arranz, Valencia, Pre-textos, 2014.

Esqué, Xavier, “Acerca de la interpretación inolvidable” en Lacaniana, 25, 
2018, p. 133.

Fuentes, Araceli, El misterio del cuerpo hablante, Barcelona, Gedisa, 2016.

Lacan, Jacques, El Seminario, libro 20, Aun, trad. Diana Rabinovich, Del-
mont-Mauri y Julieta Sucre, Buenos Aires, Paidós, 2004.

--- El Seminario, libro 23, El sinthome, trad. Nora A. González, Buenos Aires, 
Paidós, 2008.

--- “Lituratierra” en Otros escritos, Buenos Aires, Paidós, 2012, pp. 19-29.

--- “La tercera” en Intervenciones y textos 2, Buenos Aires, Manantial, 2008, 
pp. 73-108.

--- “Conferencia en Ginebra sobre el síntoma” en Intervenciones y textos 2, 
Buenos Aires, Paidós, 2007, pp. 115-144

Laurent, Éric, El reverso de la biopolítica, trad. Enric Berenguer, Buenos 
Aires, Grama, 2016.

--- “El Uno solo” en Freudiana, 83, 2018, pp. 73-88.

Major, René, Lacan avec Derrida, Paris, Flammarion, 2001.

Miller, Jacques-Alain, “La causa lacaniana” en Freudiana, 67, 2013, pp. 11-
22.

--- “Leer un síntoma” en Blog de la Asociación Mundial de Psicoanálisis 
[en línea], 2011. Consultado el 02/07/2019. URL: http://ampblog2006.
blogspot.com/2011/07/leer-un-sintoma-por-jacques-alain.html

--- “La palabra que hiere” en Lacaniana, 25, 2018, pp. 23-26. 

Milner, Jean-Claude, Los nombres indistintos, trad. Irene Agoff, Buenos Ai-
res, Manantial, 1999.

Nancy, Jean-Luc, Corpus, trad. Patricio Bulnes, Madrid, Arena libros, 2010.

Solano-Suárez, Esthela, “Emparentarse a un pouate” en Freudiana, 84, 
2018, pp. 87-114.

Soler, Colette, “Du parlêtre”, en L’en-je lacanien, 2, 11, 2008, pp. 23-33.

DERRIDA <> LACAN ¿DE QUÉ ESCRITURA SE TRATA?	 CLAUDIA GONZÁLEZ AJA 

http://ampblog2006.blogspot.com/2011/07/leer-un-sintoma-por-jacques-alain.html
http://ampblog2006.blogspot.com/2011/07/leer-un-sintoma-por-jacques-alain.html


210210 211

Patrice Maniglier1 es doctor en filosofía y docente de la Université Paris Nanterre. Es 
autor, entre otros, de La vie énigmatique des signes. Saussure et la naissance du structura-
lisme (Non & Non, Léo Scheer, París, 2006). Es uno de los directores de la colección “Méta-
physiqueS” de la editorial Presses Universitaires de France.

1	 Sobre Patrice Maniglier, cf. la reseña de Manifiesto por un comparativismo superior en 
filosofía, en este mismo número, pp. 278-286

Terontología 
saussureana:  
lo que Derrida  
no leyó en 
el Curso de 
lingüística 
general
Saussurean Terontology:  
The Things that Derrida Didn’t 
Read in the Course in general 
linguistics

PATRICE MANIGLIER 
(UNIVERSITÉ PARIS NANTERRE – FRANCIA)

TRADUCCIÓN DE MANUEL KERI 

REVISIÓN PEDRO KARCZMARCZYK

Recibido el 1 de agosto de 2020 – Aceptado el 1 de septiembre de 2020



212 213

Ideas12, revista de filosofía moderna y contemporánea	 #12 NOVIEMBRE DE 2020 - ABRIL DE 2021 TERONTOLOGÍA SAUSSUREANA: LO QUE DERRIDA NO LEYÓ EN EL CURSO DE LINGÜÍSTICA ...	 PATRICE MANIGLIER

I ntentaremos aquí leer un texto donde lo que está en cuestión es pre-
cisamente la lectura –un texto que se presenta incluso como una 

defensa y una ilustración de una cierta práctica de la lectura filosófi-
ca: se trata del capítulo II de De la gramatología de Jacques Derrida, el 
cual propone una lectura del capítulo VI de la introducción del Curso 
de lingüística general, donde Saussure considera a título preliminar la 
cuestión de la escritura. Derrida muestra allí la singularidad e incluso 
la anomalía de este capítulo en el seno del dispositivo conceptual esta-
blecido por el Curso. Ve en el mismo el síntoma de un problema que “la 
aventura estructuralista” (como la ha denominado Barthes) revela y 
deja escapar en un mismo movimiento.

Considero que estas páginas de Derrida son esenciales para com-
prender aquello que hace de los años sesenta un auténtico momento 
filosófico. No, sin embargo, debido a que este capítulo haya sido con-
siderado durante mucho tiempo como aquel que operó el pasaje desde 

el “estructuralismo” al “postestructuralismo”, desde las “filosofías de 
la estructura” a las “filosofías de la diferencia”. Pues lo que tiene de 
más característico es más bien la manera en la cual pone en evidencia 
ese movimiento oscilante que anima de manera esencial al “estructu-
ralismo”: comprender la apuesta filosófica de las investigaciones aso-
ciadas a este movimiento en las ciencias humanas y, en primer lugar, 
en la lingüística, exige poner de manifiesto una suerte de exceso de su 
descubrimiento respecto de los recursos conceptuales con los cuales la 
misma se expresaba. Se hace posible, de este modo, apresar el punto 
de inestabilidad más esencial de esta década, aquello que la unifica 
al dividirla no solamente en diferentes fases históricas, sino también 
en diferentes tentativas disyuntas. Un momento filosófico no podría 
ser simplemente una época a la cual podríamos definir por un cierto 
número de tesis o de presupuestos; es siempre la apertura de un pen-
samiento que solicita incesantemente ser recuperado, y que sólo puede 
ser recuperado al ser renovado. De esta repetición creadora, que fue 
por lo demás uno de los grandes objetos de los análisis estructurales, 
el texto de Derrida proporciona una ilustración paradigmática, propo-
niendo simultáneamente una profunda interpretación de la misma.

Para poder apresarla, sin embargo, querría confrontar el texto 
de Derrida con un texto diferente que el que este ha comentado, un 
texto que, de hecho, él no pudo leer, pues no había sido publicado: 
quiero hablar de las huellas relativamente fragmentarias que po-
seemos del discurso, de la enseñanza, del trabajo de Ferdinand de 
Saussure, a partir de los cuales los editores del Curso de lingüística 
general constituyeron su libro apócrifo. Aunque sólo disponemos de 
este corpus desde hace poco,1 su puesta a disposición ha provocado 
ya numerosas interpretaciones nuevas del acontecimiento Saussu-
re.2 Se tratará aquí de evaluar el efecto retroactivo sobre la reinter-

1	 La primera obra que brindó una idea de las “fuentes manuscritas” del Curso de 
lingüística general es Godel, Robert, Les sources manuscrites du Cours de linguistique 
générale de F. de Saussure, Ginebra-París, Droz-Minard, 1957. Desde entonces se debe 
señalar sobre todo la edición crítica de Rudolf Engler (Saussure, Ferdinand, Cours 
de linguistique générale (tome 1) , Wiesbaden, Otto Harrassowitz, 1967 y Saussure, 
Ferdinand, Cours de linguistique générale (tome 2), edición crítica de Rudolf Engler, 
Wiesbaden, Otto Harrassowitz, 1974) y la publicación de textos recientemente 
descubiertos en Saussure, Ferdinand, Écrits de linguistique générale, París, Gallimard, 
2002 [Escritos sobre lingüística general, trad. de Clara Ubaldina Lorda Mur, Barcelona, 
Gedisa, 2004] y en Bouquet, Simon (dir.), Saussure, París, Éditions de l’Herne, 2003.

2	 Cf., entre muchos otros, Bouquet, Simon, Introduction à la lecture de Saussure, París, Payot 
& Rivages, coll. «Bibliothèque scientifique Payot», 1997 ; Bouquet, Simon, Saussure, op. 
cit.  ; Fehr, Johannes, Saussure entre linguistique et sémiologie, trad. fr. Pierre Caussat, 

RESUMEN: El presente texto es una traducción 
de un capítulo aparecido en Le moment philoso-
phique des années 1960 en France (París, PUF, 
2011) del filósofo francés Patrice Maniglier. En 
él se aborda la lectura del Curso de lingüística 
general de Saussure desarrollada por Jacques 
Derrida en el segundo capítulo de De la grama-
tología. El autor propone contrastar la lectura 
derrideana con la evidencia textual que se 
puede hallar en los manuscritos de Ferdinand 
de Saussure aparecidos luego de la publicación 
del trabajo de Derrida. La hipótesis es que estos 
manuscritos revelan que los problemas teóricos 
que aborda Saussure tienen su origen en la 
tradición comparatista, en la cual Derrida se ve 
involucrado sin saberlo. De esta manera, el des-
cubrimiento del estructuralismo no se vincula 
con el carácter diferencial del signo, sino con 
la caracterización del lenguaje como un objeto 
cuyo ser consiste en la variación. En otras pala-
bras, el asunto con el que se enfrenta la lingüís-
tica saussureana no es el de la identidad y de la 
diferencia, como creía Derrida, sino el de lo uno 
y lo múltiple. Pero para abordar este asunto la 
noción derridiana de archi-huella no resulta la 
más adecuada.

PALABRAS CLAVE: Derrida – Saussure – lin-
güística – estructuralismo

ABSTRACT: This text is a translation of a 
chapter from Patrice Maniglier (ed.) Le moment 
philosophique des années 1960 en France (París, 
PUF, 2011) by the French philosopher Patrice 
Maniglier. It considers the reading of Saussure’s 
Course in General Linguistics developed by 
Jacques Derrida in Of gramatology’s second 
chapter. The author aims to compare Derrida’s 
reading with the textual evidence available in 
Ferdinand de Saussure’s manuscripts found 
after the publication of Derrida’s book. The 
hypothesis is that these manuscripts reveal 
that the theoretical problems that occupy Sau-
ssure originate in the comparatist tradition, to 
which Derrida is unknowingly attached. Thus, 
structuralism’s main discovery is not related to 
the differential status of the sign but rather to 
the characterization of language as an object 
whose being consists in variation. This means 
that Saussurean linguistics is not confronted, as 
Derrida believed, with the issues of identity and 
difference, but instead with the problem of the 
one and its relation with the multiple. In order to 
account for this problem, the Derridean notion 
of arche-trace is not the best fitted.

KEY WORDS: Derrida – Saussure – linguistics – 
structuralism



214 215

Ideas12, revista de filosofía moderna y contemporánea	 #12 NOVIEMBRE DE 2020 - ABRIL DE 2021 TERONTOLOGÍA SAUSSUREANA: LO QUE DERRIDA NO LEYÓ EN EL CURSO DE LINGÜÍSTICA ...	 PATRICE MANIGLIER

pretación de los años sesenta.

Evidentemente, al proponer esta lectura tengo presente las adver-
tencias sobre la naturaleza misma del texto que están en el corazón 
del capítulo de Derrida. No deseo tanto discutir la lectura de Derrida 
como comprender un movimiento que la envuelve al mismo tiempo 
que ella lo produce sin necesariamente comprenderlo bien, un mo-
vimiento que viene de más lejos que ella y que toma también otras 
formas. En resumen, deseo comprender algo del momento filosófico 
de los años sesenta, que yo caracterizaría de buen grado así: como 
la infatigable tentativa por reescribir el libro que Saussure mismo, 
por razones esenciales, no pudo escribir. Situar la deconstrucción 
en la escritura interminable de este libro imposible es comenzar 
este trabajo de relectura de los años sesenta, del cual me parece que 
tenemos necesidad hoy en día, para buscar allí el epicentro siempre 
activo de la pregunta que este momento nos dirige.

1. Deconstruir, dice él

De la gramatología se abre con la discusión de una hipótesis: la de 
una ciencia de la escritura, y de su relación eventual con el proyec-
to de constituir al lenguaje en el objeto de una ciencia positiva, tal 
como se supone que fue expuesta por Ferdinand de Saussure en el 
Curso de lingüística general. Este último intenta él mismo mostrar 
que este proyecto, el proyecto lingüístico, encuentra su condición de 
posibilidad en su inscripción en el seno de un proyecto más vasto, 
el de la semiología, definida como la “ciencia de la vida de los sig-
nos en la vida social”. Es sabido que, sin embargo, Derrida detecta 
inmediatamente una paradoja: la escritura, lejos de ofrecerse a la 
semiología como un objeto teórico natural, aparece como un objeto 
devaluado, secundario, incluso perturbador: el verdadero objeto de 
las ciencias del lenguaje sería el lenguaje hablado. Aún más, la ora-
lidad constituiría lo real del lenguaje, su zócalo ontológico, y la es-
critura funcionaría como un representante usurpador que termina 
por hacerse pasar por aquello que él representa.

París, PUF, 2000; Utaker, Arild, La Philosophie du langage, une anthropologie saussurienne, 
coll. «Pratiques théoriques», París, PUF, 2002; Maniglier, Patrice, La Vie énigmatique des 
signes. Saussure et la naissance du structuralisme, París, Léo Scheer, 2006.

Derrida relee complacido el capítulo de Saussure para poner en 
evidencia allí la verdadera condena de la escritura a la cual el maes-
tro de Ginebra procedería con acentos de predicador calvinista. Por 
una parte, la escritura perjudica al estudio científico de la lengua, 
porque en tal caso los lingüistas ya no estudian la cosa en forma di-
recta, sino su “imagen”.3 Pero, por otra parte, ella corrompe al objeto 
mismo, al modificar la evolución de la lengua, cuando los sujetos 
hablantes se ponen a decir una palabra tal como esta se escribe. 
Así, Lefèvre, que tiene una ortografía erudita Lefebvre, termina por 
leerse Lefébure,4 o vingt acaba por pronunciarse haciendo sonar la t 
final, lo cual nos parece natural hoy en día, pero es el resultado de 
una reforma ortográfica. Saussure califica estos fenómenos de “pa-
tológicos” y “teratológicos”, en el sentido de que presentan casos de 
evolución fonética que no siguen para nada las leyes de la evolución 
de la fonética histórica: mientras que se pueden exponer las muta-
ciones fonéticas generales que llevan a pasar, por ejemplo, de caba-
llus a cheval, no hay ninguna razón inmanente a la lengua hablada 
para que le faber devenga lefébure.

Derrida no se demora en el hecho de que esta doble argumenta-
ción parece en verdad estar en contradicción consigo misma, porque 
después de todo, el hecho de que la escritura intervenga en la his-
toria misma del lenguaje, prueba suficientemente que tiene sentido 
tomarla en cuenta en el estudio de este último. Le interesa más pro-
fundamente el hecho de que los motivos de esta puesta en cuaren-
tena que Saussure profesa parecen entrar en contradicción directa 
con la definición misma del signo que construye en otra parte. En 
efecto, sólo puede ser en nombre de una concepción preestructura-
lista del signo, la cual quiere que la escritura represente la palabra a 
título de “imagen”, que Saussure procede a su condena. Se produce 
desde entonces un movimiento que pronto devendrá el ejemplo ca-
nónico de todo proceso deconstructivo.5 Se trata de mostrar que este 
objeto derivado que es la escritura funciona en realidad, en otro 
nivel, como el modelo originario que permite hacer de la propia len-

3	 Saussure, Ferdinand, Cours de linguistique générale, París, Payot, 1972 [1916] [Curso 
de lingüística general, trad. Amado Alonso, Buenos Aires, Losada, 2012] (en adelante 
abreviado CLG), p. 51 [trad. cast., p. 88]; cf. también ibíd., p. 55 [trad. cast., p. 91].

4	 CLG, pp. 53-54 [trad. cast., p. 90].

5	 Cf. Derrida, Jacques, Positions, París, Les Éditions de Minuits, 1972, pp. 56-58.



216 217

Ideas12, revista de filosofía moderna y contemporánea	 #12 NOVIEMBRE DE 2020 - ABRIL DE 2021 TERONTOLOGÍA SAUSSUREANA: LO QUE DERRIDA NO LEYÓ EN EL CURSO DE LINGÜÍSTICA ...	 PATRICE MANIGLIER

gua hablada un objeto teórico. No solamente, en efecto, es siempre la 
letra lo que Saussure ofrece como ejemplo de signo;6 no solamente la 
semiología tiene sentido a condición de que la lengua sea, como dice 
Saussure, “comparable” a la escritura y a otros sistemas de signos; 
sino que, más profundamente, la afirmación del carácter en últi-
ma instancia “formal”, “algebraico” y “de ningún modo fónico” de 
la lengua muestra que solamente a condición de considerarla como 
una suerte de escritura los fonemas lingüísticos pueden ser consti-
tuidos como objetos de una ciencia rigurosa. El error de los lingüis-
tas, según Saussure, consiste en no haber visto que la lengua no se 
confunde con la sustancia fonética o acústica, no haber visto que, en 
la parte “significante” del lenguaje, hay una dimensión inmaterial 
o, como él mismo lo dice, “incorpórea”, y que las unidades de la len-
gua no deben ser definidas en términos positivos, como tipos empí-
ricos de sonidos, sino como términos opositivos cuya realización en 
tal o cual sustancia (gráfica o acústica o articulatoria o gestual, etc.) 
aparece a partir de entonces como contingente. De hecho, es preci-
samente este programa el que dará lugar a toda la fonología estruc-
tural, de la cual se puede pensar, justamente, que fue la verdadera 
demostración de la fecundidad teórica de las hipótesis de Saussure.7

Pero Derrida no se detiene allí. Quiere mostrar que este concep-
to de escritura define al objeto de la ciencia de los signos al mismo 
tiempo que, por las mismas razones, no puede más que sustraer-
se constantemente de ella. Es toda la apuesta de la notable lectura 
que hace de Hjelmslev y de los trabajos del círculo de Copenhague, 
que constituyen la culminación más sistemática del proyecto saus-
sureano de constituir la lengua como pura “forma”, independiente 
de toda sustancia. De hecho, Hjelmslev asume tranquilamente que 
no hay ningún primado de la oralidad sobre la escritura, y que ésta 
debe ser un objeto de estudio autónomo para el semiólogo. Pero De-
rrida hace notar que la escritura no puede ser concebida como deri-
vada de la oralidad, ni como completamente independiente de ella, 
pues ella es más bien la condición de la misma: hay una dimensión 
gramática en el habla (parole), si es cierto que esta última se encuen-
tra constituida por puras puntuaciones diferenciales. Si no hay que 

6	 CLG, p. 165 [trad. cast., p. 222].

7	 Cf. Milner, Jean-Claude, Le périple structurel. Figures et paradigmes, París, Éditions du 
Seuil, 2002 [El periplo estructural, trad. de Irene Agoff, Buenos Aires, Amorrortu, 2003].

seguir definiendo al signo por la propiedad de reenviar a una cosa 
(el signo como nomenclatura), sino por el conjunto de las diferencias 
por las cuales se opone a otros signos horizontalmente, entonces se 
ve que el signo es siempre no solamente un significante de signifi-
cante –lo cual corresponde ya a una definición bastante intuitiva 
de la escritura–, sino incluso una pura marca posicional: el signo es 
huella instituida de una diferencia a realizar, volviéndose desde en-
tonces relativamente contingentes los términos positivos que serán 
distinguidos. Como prueba de ello, la r francesa puede ser pronun-
ciada de manera fuerte o de manera gutural, y ello no hace perder 
la diferencia interviniente. Hablar una lengua es disponer de un tal 
sistema de huellas, y no otra cosa.8

Todo ocurre entonces como si hiciera falta tener ya una cierta 
relación con la posibilidad de la escritura, en el sentido de la hue-
lla pura, para poder hablar. Pero, en tal caso, hace notar Derrida, 
esta noción de escritura no podría ser confundida con los sistemas 
gráficos inventados por los humanos en relación a su actividad lin-
güística. Ella no es tanto un concepto empírico como un concepto 
trascendental (o, más exactamente, cuasi trascendental, dado que 
sólo puede funcionar como origen al negar sin cesar la posibilidad 
de un origen, al hacer de la estructura de reenvíos el origen mismo 
del lenguaje y del sentido). Es para designar esta situación de la es-
critura que Derrida introduce el concepto de archi-escritura o de 
archi-huella. En efecto, la huella no es una cosa que tendría una rela-
ción con otra cosa, siendo la impresión del pie de Viernes una cosa en 
la arena, y el cuerpo de Viernes una cosa distinta. Es la manera en la 
cual Viernes se ausentó de la playa (o más precisamente de cada una 
de las superficies de la playa donde su pie se posó) lo que constituye 
su huella sobre la arena. La estructura fenomenológica de un objeto 
semejante es ya compleja. Pero ella es aún más radical en el caso del 

8	 Pensamos aquí en una nota manuscrita de Saussure recientemente descubierta y que 
Derrida no podía conocer: “Paseando, sin decir nada, hago una marca en un árbol, 
como por distracción. La persona que me acompaña conserva la idea de esta marca 
y es indiscutible que inmediatamente le asocia dos o tres ideas mientras que yo no 
tenía otra idea que tomarle el pelo o divertirme. Toda cosa material es ya para nosotros 
signo: es decir, una impresión que asociamos a otras, pero la cosa material parece 
imprescindible. La única particularidad del signo lingüístico es que produce una 
asociación más precisa que cualquier otro signo y tal vez se comprenda que tenemos 
ahí la forma más perfecta de asociación de ideas, que no puede realizarse más que en 
un soma convencional” (Saussure, Ferdinand, Écrits de linguistique, op. cit., p. 115 [trad. 
cast., pp. 110-111]).



218 219

Ideas12, revista de filosofía moderna y contemporánea	 #12 NOVIEMBRE DE 2020 - ABRIL DE 2021 TERONTOLOGÍA SAUSSUREANA: LO QUE DERRIDA NO LEYÓ EN EL CURSO DE LINGÜÍSTICA ...	 PATRICE MANIGLIER

lenguaje, puesto que en este caso podemos e incluso debemos hacer 
abstracción de la “substancia” para determinar estas huellas: es la 
manera en la cual se ausentan las palabras “bain” y “main” y “lin” lo 
que constituye la palabra “pain” y viceversa. Por lo tanto, los signos 
lingüísticos son necesariamente, para el estructuralismo, huellas 
de huellas. Derrida ve todavía una prueba suplementaria de ello en 
la definición del significante como “impresión psíquica del sonido”, 
e incluso como huella cerebral.9 Parece entonces que el dispositivo 
conceptual de Saussure reposa sobre una suerte de círculo, donde la 
noción de escritura interviene dos veces: por primera vez en el sen-
tido clásico, empírico, de sistema de notaciones gráficas; por segun-
da vez en el sentido trascendental de huella originaria. El concepto 
de archi-huella, que algunos han encontrado incomprensible,10 no 
tiene otra intención que la de llamarnos la atención sobre esta do-
ble posición, o este doble juego, de la noción de huella. Se vuelve 
a encontrar aquí el movimiento ya operante en el comentario que 
Derrida proponía de El origen de la geometría: la escritura no puede 
ser simplemente un objeto de ciencia, en la medida en que ella es 
también la condición de la ciencia misma.

Parece así que el estructuralismo lingüístico, según Derrida, pro-
duce un objeto teórico (la entidad diferencial y opositiva de la len-
gua) que excede los recursos conceptuales de la metafísica conven-
cional, dado que efectivamente instala algo así como una estructura 
de remisión sin término primero ni resultado final. Pero, al mismo 
tiempo, recubre esta “monstruosidad” metafísica bajo el concepto 
mismo de “signo”, buscando con ello algo así como una unidad in-
mediata de sonido y de sentido, de la palabra y del pensamiento. 
La condena de la escritura sería, a la vez, un síntoma de este recu-
brimiento de su propio descubrimiento por parte de Saussure, y un 
recurso para ponerlo en evidencia, a riesgo de pasar por formulacio-
nes paradójicas tales como: en el origen era el no-origen...

Se han formulado diferentes objeciones al programa filosófico 
de Derrida. Algunos han visto en él simplemente una repetición de 
un motivo hermenéutico clásico, aquel que hace del carácter inal-

9	 Se podría agregar la idea de que la lengua es un “tesoro” y un “residuo”. Cf. Maniglier, 
Patrice, La vie énigmatique, op. cit., pp. 204-213.

10	 Cf. Harris, Roy, Saussure and his interpreters, Edimburgo, Edinburg University Press, 
2003, pp. 171-188 (“Derrida’s Saussure”).

canzable del sentido una propiedad esencial de este último. Es por 
el hecho de que no podemos asignar un sentido, que hay sentido, 
como algo continuamente reanudado, continuamente reformulado. 
Todo fenómeno de sentido supondría esta apertura esencial. Un sen-
tido que pudiera ser encontrado efectivamente, dejaría de poseer 
sentido. Para que haya sentido, es necesario que siempre haya más 
sentido, un “sentido detrás del sentido” como decía Lévi-Strauss a 
propósito de Ricoeur. Esto equivale a decir que el sentido es ideal, en 
el sentido de Kant o de Husserl. Pero de este modo no se comprende 
el desplazamiento que opera aquí Derrida: no hace falta buscar el 
origen de los signos en la idealidad del sentido sino, por el contrario, 
buscar en la ontología misma del signo el origen de la idealidad mis-
ma del sentido: es debido a que todo signo es la huella de una huella 
que el sentido es ideal. Considero que esta inversión es esencial y 
profundamente fiel a la inspiración saussureana: la filosofía debe 
aceptar que los verdaderos problemas no estén allí donde ella los ha 
buscado siempre, en una especulación sobre la naturaleza del senti-
do, sino en estos fenómenos en apariencia tan modestos que atañen 
al tipo de objeto percibido que es el signo.11

Otros han acusado a Derrida de extraer consecuencias metafísicas 
atronadoras de un fenómeno lingüístico que no reclama tanto: si los 
fonemas son puramente diferenciales y opositivos, es porque tienen 
por función diferenciar las significaciones. Éstas no constituyen, en-
tonces, entidades puramente diferenciales y no plantean ningún pro-
blema ontológico extraordinario.12 Pero me parece que Derrida está 
aquí mucho más próximo que sus censores de las apuestas metodo-
lógicas y empíricas de la lingüística. Pues ellos tendrían razón si el 
significado no fuera tan diferencial y opositivo como el significante. 
Ahora bien, la hipótesis de Saussure es precisamente que sí lo es, y 
toda una semántica estructural ha sido construida sobre esta hipóte-
sis.13 Cuando digo “metro” tengo presente ante la mente imágenes de 
alguna cosa sólo porque este difiere de tren, de la misma manera que 
autobús difiere de camión, o ruta de camino. Ciertamente esta es una 
hipótesis empírica particular, y ciertos lingüistas, incluso “estructu-

11	 Cf. Maniglier, Patrice, La vie énigmatique, op. cit.

12	 Cf. Pavel, Thomas, Le Mirage linguistique. Essai sur la modernité intellectuelle, París, Les 
Éditions de Minuit, coll. “Critique”, 1988.

13	 Cf. Rastier, François, Sémantique interprétative, París, PUF, 1987.



220 221

Ideas12, revista de filosofía moderna y contemporánea	 #12 NOVIEMBRE DE 2020 - ABRIL DE 2021 TERONTOLOGÍA SAUSSUREANA: LO QUE DERRIDA NO LEYÓ EN EL CURSO DE LINGÜÍSTICA ...	 PATRICE MANIGLIER

ralistas”, la rechazan, Jakobson y Martinet, para empezar. Pero es la 
razón por la cual es posible decir, de estos últimos, que no son estruc-
turalistas, sino funcionalistas: para ellos el lenguaje es, en el fondo, 
un instrumento. No lo es sin embargo para Saussure y, en lo que a él 
le concierne, parece exacto decir que los signos son entidades posi-
tivas constituidas únicamente por la correlación de diferencias, en 
fin, de huellas, es decir, de huellas de huellas, es decir, de entidades 
respecto de las cuales cierta concepción del ser (como presencia) ten-
drá dificultades para dar cuenta.

¿Cómo comprender, en tal caso, la insistencia de Saussure sobre 
la “monstruosidad” de la escritura? ¿No debiera él reconocer en ella 
la monstruosidad de la lengua e incluso del signo en general? Sin 
ninguna duda, y esto es precisamente lo que hace, como vamos a 
mostrar en lo que sigue.

2. La escritura y el escándalo metafísico del lenguaje según 
Saussure

Sabemos hoy que los editores del Curso alteraron profundamente la 
estructura de las lecciones. Transformaron en exposición dogmáti-
ca, axiomática y fundacional lo que era para Saussure un proceso 
crítico, partiendo de la práctica efectiva de los lingüistas (“mostrar 
al lingüista lo que hace”, decía Saussure en una célebre carta a Mei-
llet) –práctica que no es otra que la del comparatismo– para poner 
de manifiesto el carácter problemático del objeto mismo que ellos 
produjeron (“mostrar para ello qué especie de objeto es la lengua”, 
decía la misma carta). Para comprender la situación de las obser-
vaciones de “lingüística general” de Saussure, es necesario recor-
dar que él fue formado en Leipzig en los años 1870 en el momento 
del apogeo del movimiento de los “neogramáticos”. Estos últimos 
esperaban regularizar en cierto modo el status epistemológico de 
la lingüística para hacer de la misma una ciencia de observación y 
de inducción como las otras. Sus datos observables no serían otros 
que las maneras individuales de hablar, y el cambio se explicaría 
por las coacciones fisiológicas y psicológicas que se ejercen sobre 
los sujetos hablantes. Se oponían así a la hipóstasis de la lengua en 
vigor entre sus predecesores (en particular August Schleicher y Max 
Müller) quienes a partir del hecho de que las lenguas evolucionan 

de manera regular sin que los sujetos hablantes se den cuenta de 
ello, creían poder concluir la idea de que ellas constituían una espe-
cie de organismos espirituales supra-individuales. Todo el proyecto 
de Saussure se inscribe contra esta normalización de la lingüística. 
Ninguno más que él ha tenido conciencia de la aberración que cons-
tituía la lengua misma, él que escribía: “Quienquiera que pose el pie 
sobre el terreno de la lengua puede decirse que es abandonado por 
todas las analogías del cielo y de la tierra”.14 Se trata para él de po-
ner en evidencia el verdadero escándalo filosófico que los lingüistas 
descubrieron sin asumirlo ni incluso percibirlo.

Contrariamente a lo que se ha querido creer en los años sesenta, 
la reflexión sobre “el objeto de la lingüística” no depende de “ruptura 
epistemológica” alguna: esta reflexión no pretende ser axiomática sino 
problemática, y concierne de hecho a eso que nosotros denominaría-
mos ontología: se trata de mostrar que un descubrimiento positivo ex-
cede los recursos conceptuales disponibles para caracterizar el género 
de ser de los objetos sacados a la luz o producidos a través de una prác-
tica teórica. Las notas manuscritas de Saussure son particularmente 
explícitas sobre este punto. Se habla sin cesar de “ser”, de “entidad”, de 
“esencia”, de “substancia”, etc. Cuando Saussure dice estar “muy lejos 
de querer hacer metafísica”, es para mostrar mejor que es el lenguaje 
mismo el que lo fuerza a plantear estas cuestiones:

Si no me equivoco, en otros ámbitos se puede hablar de los diferen-
tes objetos contemplados, si no como de cosas que existen, al menos 
como cosas que resumen cualesquiera cosas o entidades positivas 
que puedan formularse de otro modo (a menos, quizá, que se lle-
ven los hechos hasta los límites de la metafísica o de la cuestión del 
conocimiento, de lo que aquí, por supuesto, hacemos abstracción); 
en cambio, parece que la ciencia del lenguaje esté situada aparte: 
porque los objetos que tiene delante no tienen jamás realidad en sí 
mismos, o aparte de los otros objetos que se han de considerar; no 
tienen absolutamente ningún substrato de existencia fuera de su 
diferencia o DE LAS diferencias de toda clase que la mente puede 
unir a LA diferencia fundamental (pero cuya diferencia recíproca 
constituye toda la existencia de cada uno de ellos): pero sin que se 
salga por ninguna parte de este dato fundamentalmente negativo 
para siempre de la DIFERENCIA de dos términos, y no de las propie-
dades de un término.15 

14	 Saussure, Ferdinand, Écrits de linguistique, op. cit., p. 220 [trad. cast., p. 196].

15	 Ibíd, p. 65 [trad. cast., pp. 67-68]; cf. también p. 82 [trad. cast., pp. 83-84].



222 223

Ideas12, revista de filosofía moderna y contemporánea	 #12 NOVIEMBRE DE 2020 - ABRIL DE 2021 TERONTOLOGÍA SAUSSUREANA: LO QUE DERRIDA NO LEYÓ EN EL CURSO DE LINGÜÍSTICA ...	 PATRICE MANIGLIER

Se ve bien que el asunto no es solamente “óntico”, por hablar 
como Heidegger, es decir, que no se trata solamente de calificar 
correctamente lo que depende del lenguaje y lo que no depende 
del mismo, sino que es “ontológico”, es decir, que implica una re-
apertura de la cuestión misma del ser, del hecho de la extranjería 
de un “ente” singular, puesto en evidencia por una ciencia parti-
cular. Parece entonces que el proyecto general de Saussure tiene 
mucho que ver con el del propio Derrida: mostrar el exceso de un 
descubrimiento positivo sobre la conceptualidad metafísica que 
intenta esconderlo.

Ahora bien, resulta que, en los tres cursos, las ref lexiones 
sobre la escritura forman parte de este movimiento crítico y 
sólo pueden ser comprendidas en este contexto. Se trata aún de 
mostrar que hay un “problema” en cuanto a lo que constituye 
los datos mismos de la lingüística, es decir, las “unidades” y las 
“identidades” que operan en el lenguaje. Saussure se inscribe en 
un doble rechazo: por una parte, a creer que las escrituras alfa-
béticas nos proporcionan un análisis correcto del f lujo lingüís-
tico (como lo hacían Bopp o Grimm al hablar de “letras” para 
designar los elementos sobre los cuales operan las mutaciones 
fonéticas); por otra parte, a creer que sería posible ubicarse 
frente a los actos de habla individuales y observarlos con toda 
neutralidad para encontrar allí unidades e identidades dadas. 
Invirtiendo el orden de presentación de las lecciones, las cuales 
iban desde la práctica de la lingüística (indo-europea) hasta la 
exposición de los problemas filosóficos que ellas ocasionan, los 
editores oscurecieron el sentido de las observaciones sobre la 
escritura. Más grave aún, ellos las separaron de la crítica de la 
fisiología fonética, a la cual estaban íntimamente asociadas tan-
to en el primer curso como en el tercero. Ahora bien, la crítica 
de la escritura sólo tiene sentido a condición de ser acompañada 
por la crítica de la utopía de una observación directa del lengua-
je hablado, es decir, de la idea misma de fonética.

Esta crítica se puede resumir de la manera siguiente. Saussure 
muestra que la observación de las acciones articulatorias no nos pro-
porciona ninguna unidad: el flujo articulatorio es, si no continuo, por 
lo menos articulado de una manera que no tiene nada que ver con las 
unidades que percibimos:

Si se pudieran reproducir por medio del cinematógrafo todos los 
movimientos de la boca y de la laringe que ejecutan una cadena 
de sonidos, sería imposible descubrir divisiones en esa secuen-
cia de movimientos articulatorios: no se sabe dónde comienza 
un sonido y dónde acaba otro.16

El fonetista solo tendrá algo para describir si se sale del dominio de 
lo estrictamente observable, y se fía al “juicio del oído”, el único que 
le proporciona unidades. Estas unidades, sin embargo, no son sonidos 
concretos, a los cuales haría falta analizar desde el punto de vista de 
su sustancia física, sino “impresiones acústicas”, es decir, puros efectos 
cualitativos, sensaciones espirituales inducidas, como se sabe, por su 
asociación con un “concepto”. En fin, son entidades de lengua. La con-
secuencia que se deriva es la siguiente: no es posible prescindir de la 
hipótesis de la lengua para describir la actividad del lenguaje. En lugar 
de decir que una lengua es una abstracción estadística resultante de la 
imitación de modos de hablar por diferentes individuos concretos, re-
sulta necesario decir que hablar es esencialmente hablar una lengua, 
es decir, realizar puras posibilidades preexistentes a su actualización. 
Aquí Saussure reintroduce el gran esquema de la pronunciación que 
había condenado en su análisis de la escritura, pero para hacerlo vol-
ver a aparecer con más fuerza: sí, hablar es pronunciar una virtuali-
dad preexistente, pero no es necesario que una virtualidad tal sea un 
texto escrito para que ella sea ya operativa en el lenguaje:

Tal como oímos, hablamos. Sí señores, y jamás de otro modo que 
según la impresión recibida, pero recibida en nuestra mente y 
esta es la única soberana para decidir sobre lo que ejecutamos. 
Ella lo dirige todo, basta con considerarla para saber que la im-
presión será ejecutada, y, lo repito, es necesaria incluso para que 
haya una determinada unidad que ejecutar.17

Saussure es entonces conducido a reintroducir una suerte de hi-
póstasis: la lengua como conjunto de entidades dobles, diferencia-
les y articuladas. Lo que descubre al estudiar los procedimientos 
de análisis fonológico de la “cadena hablada” es que hay realida-
des que sólo pueden ser comprendidas como actualizaciones (lo que 

16	 CLG, p. 63 [trad. cast., pp. 101-102].	

17	 Saussure, Ferdinand, Écrits de linguistique, op. cit., p. 247 [trad. cast., p. 221].



224 225

Ideas12, revista de filosofía moderna y contemporánea	 #12 NOVIEMBRE DE 2020 - ABRIL DE 2021 TERONTOLOGÍA SAUSSUREANA: LO QUE DERRIDA NO LEYÓ EN EL CURSO DE LINGÜÍSTICA ...	 PATRICE MANIGLIER

quiere decir, en el fondo, “pronunciaciones”), y las cuales por lo tan-
to exigen la separación entre entidades “virtuales”18 y procesos de 
actualización. Hay partes de lo real que sólo son reales porque son 
actualizadas. En fin, la lengua nos confronta con un problema onto-
lógico. Es a este problema que el concepto de signo intenta respon-
der, planteando que las unidades lingüísticas no son dadas sobre 
ningún plano de observación porque ellas son siempre dobles, ne-
gativas y sistemáticas.

3. La deconstrucción: una época en la historia del 
comparatismo

Nos parece entonces establecido que el status de la crítica de la es-
critura fue mal comprendido por Derrida: lejos de querer tranquili-
zarnos sobre la esencia del lenguaje, aquella tiene por objetivo for-
zarnos a no esquivar el problema a la vez metodológico y metafísico 
que plantea la lingüística. Pero, ¿qué habría que decir, a fin de cuen-
tas? ¿Acaso que se podrían retomar todas las operaciones que Derri-
da efectúa sobre el texto de Saussure a título de su deconstrucción 
y atribuirlas al propio Saussure? El interés de un razonamiento se-
mejante sería seguramente bastante pobre. Además, revelaría una 
profunda incomprensión del espíritu mismo de la deconstrucción, 
la cual no pretende operar sobre el texto desde el exterior, sino que 
reposa sobre la hipótesis según la cual el texto se deconstruye a sí 
mismo. Esto sería entonces, en el mejor de los casos, una confirma-
ción de la lectura de Derrida.

Pero mostrar que la cuestión de la escritura es ya para Saussure 
síntoma de la singularidad metafísica del lenguaje, es procurarse 
los medios de reinscribir la empresa del propio Derrida en una his-
toria diferente de la que ella se da a sí misma: esta historia no es 
más aquella, enteramente especulativa, del ser, sino esta otra, pri-
mariamente científica, del comparatismo. A continuación se podrá 
plantear la cuestión de saber cuál, si el concepto de signo puesto 
de relieve por Saussure o el concepto de archi-huella propuesto por 

18	 Cf. CLG, p. 98 [trad. cast., p. 142], nota del editor: “La imagen acústica es, por excelencia, 
la representación natural de la palabra, en cuanto hecho de lengua virtual, fuera de 
toda realización por el habla” [se trata de un comentario de los editores del curso, Bally 
y Séchéhaye, n. del t.].

Derrida, permite enunciar mejor el problema metafísico que el com-
paratismo suscitó a pesar suyo.

Tres puntos merecen ser señalados aquí. El primero concierne a 
las relaciones de la filosofía con los saberes positivos. A veces pare-
ce que Derrida quisiera, a la manera de Heidegger, mostrar que la 
ciencia está ella misma bajo la dependencia fatídica de decisiones 
metafísicas tomadas milenios antes: “la filosofía frente a la lingüís-
tica...”.19 Pero creo que es necesario resistir a esta lectura demasiado 
heideggeriana: si Derrida nos interesa tanto, es justamente porque 
vio que el proyecto de las ciencias humanas, tal como se redefinió 
a través del “estructuralismo”, o más exactamente, la “semiología”, 
escapa de facto a la conceptualidad metafísica por la cual se defi-
ne la ciencia como relación a un objeto. Derrida prolongó la obra 
de Saussure en el sentido de que buscó mesurar la importancia del 
cuestionamiento de la naturaleza de la objetividad implicada en la 
producción de un cierto tipo de “objeto” teórico, el de la lingüística. 
De esta manera, Derrida saca verdaderamente a la tradición feno-
menológica del reducto trascendental en el cual continuamente co-
rría el riesgo de quedar encerrada, a riesgo de inscribirse en una 
actitud “reaccionaria” (tanto en las críticas de la técnica por Heide-
gger como, de manera más compleja, en las críticas del proyecto de 
las ciencias positivas por Husserl en la Krisis, resuena, es necesario 
decirlo, el escándalo). Este cuestionamiento desestabiliza la posi-
ción soberana del pensamiento filosófico que aprehendería por sí 
solo las junturas de la historia mundial mientras que todas las otras 
prácticas humanas, sobre todo aquellas asociadas a la “moderni-
dad”, permanecerían encerradas en una suerte de jaula metafísica 
de la cual ellas ignoran la naturaleza. Creo que el proyecto de Derri-
da es, en su mejor versión, exactamente lo inverso de este: se trata 
siempre de darse cuenta de la importancia de los excesos efectivos 
sobre la metafísica.

El segundo punto concierne al punto-fuente de este exceso en el 
caso de la lingüística estructural, es decir el comparatismo. Com-
prender que la crítica de la escritura en Saussure es un instrumento 
para poner de manifiesto el problema ontológico que plantea el len-

19	 Es el subtítulo de un capítulo de Márgenes (Derrida, Jacques, Marges de la philosophie, 
París, Les Éditions de Minuit, 1972 [Márgenes de la filosofía, trad. Carmen González 
Marín, Madrid, Cátedra, 1994]).



226 227

Ideas12, revista de filosofía moderna y contemporánea	 #12 NOVIEMBRE DE 2020 - ABRIL DE 2021 TERONTOLOGÍA SAUSSUREANA: LO QUE DERRIDA NO LEYÓ EN EL CURSO DE LINGÜÍSTICA ...	 PATRICE MANIGLIER

guaje, y no su obstrucción, nos obliga a releer, a la vez, a Saussure 
y a Derrida en el camino del descubrimiento comparatista. Lo que 
los lingüistas descubrieron es la posibilidad de reconstruir lenguas 
desaparecidas desde hace tiempo, de las cuales no poseemos rigu-
rosamente ningún testimonio, pero de las cuales podemos, sin em-
bargo, reconstituir inmensas partes comparando una pluralidad de 
lenguas presentes. Es así que se puede reconstruir el indoeuropeo, 
lengua no documentada del sexto milenio, comparando el latín, el 
griego, el alto alemán, el sánscrito, etc. No se insiste suficientemen-
te en nuestros días, convencidos como estamos del carácter simple-
mente superado de esta lingüística –y superado, precisamente, por el 
estructuralismo–, sobre lo extraordinario de este descubrimiento. 
Este significa nada menos que una concepción enteramente nueva 
de la historia y del acontecimiento. Establece la posibilidad de una 
historia sin documento positivo, que procede únicamente constitu-
yendo múltiples fenómenos como variantes alternativas las unas de 
las otras para encontrar allí las huellas de una unidad anterior: es 
porque el indoeuropeo devino el latín, el griego, etc., que se lo puede 
reconstituir. Pero, ¿qué es lo que se reconstituye entonces? No una 
cierta manera de hablar, sonidos particulares, sino más bien una 
cierta estructura. Esto es exactamente lo que hizo el propio Saussu-
re en el libro que lo volvió inmediatamente célebre a la edad de 21 
años, su Memoria sobre el sistema de las vocales, donde establece que 
en indoeuropeo debían existir cuatro formas de a, y no tres como se 
creía hasta entonces. Es imposible saber si estas a sonaban efecti-
vamente como aes; podía tratarse de sonidos totalmente diferentes; 
en compensación, se puede establecer el número y la función de las 
vocales –en fin, su estructura. De ahí la definición, sorprendente-
mente “moderna”, que Saussure proponía del fonema en la Memo-
ria: “elemento de un sistema fonológico donde, cualquiera que sea 
su articulación exacta, es reconocido como diferente de todo otro 
elemento”.20 Por lo tanto, lo que conduce a Saussure a plantear el 
carácter no empírico de los valores lingüísticos es la posibilidad de 
que realizaciones empíricas totalmente distintas puedan revestir 
en realidad el mismo valor, es decir, de que sean metamorfosis las 
unas de las otras, e, inversamente, la posibilidad de que una única 
realización empírica pueda corresponder en realidad a valores di-

20	 Saussure, Ferdinand, Recueil des publications scientifiques, editado por Charles Bally y 
Léopold Gautier, Ginebra-París, Slatkine Reprints, 1984 [1922], p. 114.

ferentes. Esta es también la razón por la cual él cree poder decir de 
la lengua que ella tiene un carácter “algebraico”. En efecto, un signo 
no es tanto un tipo empírico como una correlación entre límites de 
variación. Así, el fonema debe ser definido por la manera en que 
una cierta variabilidad articulatoria es compatible con una cierta 
variabilidad acústica:

Por ahí vemos que todas las cuestiones de posibilidad (de impo-
sibilidad) que constituyen el fondo de la fonología combinato-
ria, en un sistema bien hecho, tendrían que revestir no la forma 
de la regla que, admitiendo un punto de partida dado, parece 
implicar que, una vez sus límites franqueados, nos encontrare-
mos en otro caso determinado por la fuerza del mismo dato, sino 
exactamente la de la ecuación algebraica que, fuera del equili-
brio de algunos términos, ignora lo que puede ocurrir si se so-
brepasan.21

El tercer punto deriva del segundo. Para Derrida, en efecto, el 
gran descubrimiento del estructuralismo es el del carácter dife-
rencial del signo. Pero se ve que esto es aquí para Saussure solo 
la respuesta a un problema más profundo: el de la eficacia del 
gesto comparatista y del género de objeto que produce. Hacer esta 
observación es quizás proponer una historia del estructuralismo 
completamente diferente, en la cual el trabajo textual y concep-
tual de Derrida estaría atrapado, sin que él hubiera tenido los me-
dios de identificarla correctamente. Ya no se trata tanto aquí del 
problema de la identidad y de la diferencia, sino más bien del de 
lo uno y lo múltiple. Lo que descubre el comparatismo es que hay 
una positividad de lo múltiple como tal. La variación, en efecto, en 
lugar de ser un obstáculo a la investigación científica, deviene su 
instrumento privilegiado: es porque el latín es el francés, el italia-
no y el español, que puede constituir el objeto de un conocimien-
to; solamente esta variación nos dice cuáles eran finalmente los 
valores activos en latín. Lejos de deber concluir, con Montaigne, 
nuestra ausencia de “comunicación con el ser” a partir de la va-
riabilidad de las costumbres humanas, debemos, por el contrario, 
definir el ser mismo como aquello que varía, aquello que sólo exis-
te a través de múltiples variantes. Ya no se trata de rebasar esta 

21	 Saussure, Ferdinand, Écrits de linguistique, op. cit., p. 251 [trad. cast., p. 224].



228 229

Ideas12, revista de filosofía moderna y contemporánea	 #12 NOVIEMBRE DE 2020 - ABRIL DE 2021 TERONTOLOGÍA SAUSSUREANA: LO QUE DERRIDA NO LEYÓ EN EL CURSO DE LINGÜÍSTICA ...	 PATRICE MANIGLIER

variación hacia lo invariante, sino de encontrar, en las alternati-
vas que cada realización propone de la otra, la única verdad que 
se puede enunciar sobre ella. Si alguna vez hubo una inversión 
del platonismo, esta es quizás la más radical: no porque renuncie 
al proyecto ontológico sino, al contrario, porque separa la noción 
de ser de la de invariante, para identificarla con la de variedad. 
Si esta interpretación de la historia del estructuralismo es exacta, 
parece entonces que la deconstrucción de Derrida no se inscri-
be en la larga, y fundamentalmente especulativa, historia del ser, 
sino en una historia relativamente corta y bajo la dependencia de 
un descubrimiento positivo, que es la de la conmoción metafísica 
que las disciplinas comparatistas impusieron, subterránea pero 
firmemente, al conjunto del pensamiento. Lo que irrumpió en el 
pensamiento, y que resulta estar en exceso sobre la metafísica, es, 
extrañamente, el indo-europeo, y con él la noción de variedad.

4. ¿Signo o Archi-huella?

El diálogo entre Saussure y Derrida debe ser retomado sobre el tras-
fondo de esta cuestión que viene de más lejos que cada uno de ellos. 
Dos preguntas surgen aquí: 1) la afirmación, comprobada en Saus-
sure, de una autonomía de la oralidad con respecto a la escritura, 
¿se encuentra justificada con relación a la de la radicalidad metafí-
sica que él mismo reivindica? 2) el concepto de “signo” por el cual 
él buscará sostener esta radicalidad, ¿no la traiciona de hecho, y no 
hace falta para reemplazarla el concepto paradójico de “archi-escri-
tura” que Derrida propone?

Hace falta corregir algunos puntos precisos de la interpreta-
ción de Derrida, a fin de no enredarse con falsos problemas. Para 
empezar, Saussure no pretende que la escritura deba reproducir 
fielmente la palabra. Por el contrario, quiere establecer su inde-
pendencia. Esta es, por cierto, la razón por la cual no es favorable 
a una reforma de la ortografía. No desconoce tampoco el carác-
ter de sistema semiológico autónomo de la escritura, ni siquiera 
cuando la “critica”; por el contrario, se trata precisamente de esta-
blecer esto, a fin de separarla de la oralidad:

el estudio de la ortografía sería entonces un estudio social al 
mismo tiempo que semiológico. Este estudio sería evidentemen-

te muy interesante, pero a condición de estar separado de la se-
miología hablada que no se puede reunir con ella en una unidad 
imaginaria. Nos confinaremos resueltamente, por lo tanto, a la 
lengua hablada.22

Estas son, dice él, dos tradiciones separadas, que evolucionan 
cada una por su lado. Entonces, precisamente porque se trata de dos 
sistemas distintos, no se debe confundir el uno con el otro. Desde 
este punto de vista, se puede invertir la argumentación de Derri-
da: es precisamente porque la escritura no tiene que representar 
la palabra que es necesario separarla del análisis de la palabra, y 
estudiar cada sistema por sí mismo.

Del mismo modo, por supuesto, él no condena moralmente las 
evoluciones teratológicas como Lefébure, sino que se contenta con 
afirmar el carácter excepcional de ello desde el punto de vista de la 
evolución fonética.23 Más aún: acepta que se pueda considerar tales 
evoluciones como “normales” en un contexto largamente alfabeti-
zado, y llega a decir que son las leyes fonéticas mismas las que se 
transforman:

Siendo general el error sugerido por la escritura, se puede decir 
que las leyes fonéticas se transforman cuando la lengua hablada 
se adjunta a un sistema de signos escritos. Se tienen en la lengua, 
entonces, dos ejes semiológicos; incluso si se considera a estos fe-
nómenos de falsificación como regulares y no como patológicos, 
se tienen dos ciencias lingüísticas y es necesario considerar la 
lengua hablada de manera por completo separada de la lengua 
escrita.24

No se trata, por lo tanto, de rechazar tales fenómenos. Por el con-
trario, Saussure insiste sobre la necesidad de tomar en cuenta la 
escritura para comprender la evolución de las lenguas alfabetiza-
das (“no se puede negar toda importancia a la escritura”;25 “estamos 
obligados a tener en cuenta la lengua literaria, escrita”).26 Lo que 

22	 Saussure, Ferdinand, Cours de linguistique générale. Prémier et troisième cours d’après 
les notes de Riedlinger et Constantin, Tokio, Universidad Gakushuin, 1993, p. 23.

23	 Así, precisa en las lecciones: “Bien entendido, solo fijamos allí un juicio científico” 
(Ibíd., p. 22).

24	 Ibíd., pp. 21-22.

25	 Ibíd., p. 12.

26	 Ibíd., p. 14



230 231

Ideas12, revista de filosofía moderna y contemporánea	 #12 NOVIEMBRE DE 2020 - ABRIL DE 2021 TERONTOLOGÍA SAUSSUREANA: LO QUE DERRIDA NO LEYÓ EN EL CURSO DE LINGÜÍSTICA ...	 PATRICE MANIGLIER

231

márgenes

231230 231231231231231231231

Saussure quiere decir entonces a propósito de la escritura, es que 
existe una semiología de la palabra que es de derecho independiente 
de la de la escritura, que el habla (parole) tiene leyes que la escritura 
no conoce, e inversamente. Esto no quiere decir ni que no se pueda 
hacer una semiología de la escritura, ni incluso que no haya mu-
chas cosas interesantes para decir sobre las particularidades de las 
lenguas alfabetizadas. Sin embargo, ello no impide que lo esencial 
de los lenguajes humanos no depende de la escritura, ya sea porque 
algunos jamás han sido escritos, o bien porque la tradición oral con-
tinúa su camino de manera independiente, incluso en un contexto 
alfabetizado.

Pero entonces surge la verdadera pregunta: ¿cómo puede Saussure 
decir a la vez que estos son dos sistemas semiológicos distintos y que 
uno debe ser subordinado al otro? El tercer curso es particularmente 
virulento sobre este punto: “La lengua y la escritura son dos sistemas 
de signos, de los cuales uno tiene por misión «únicamente» la de repre-
sentar al otro. [...] Uno es sólo la sirvienta o la imagen del otro”.27 

Del mismo modo escribe en el primer curso:

El objetivo del alfabeto es fijar mediante signos convencionales 
lo que existe en la palabra. No hay dos clases de palabras (por 
lo menos en toda escritura fonética y no puramente ideológica 
como el chino); la palabra escrita no está coordinada con la pa-
labra hablada sino que le está subordinada. La preeminencia 
vuelve entonces de derecho a la palabra hablada sobre la palabra 
escrita.28

¿En qué sentido entender esta subordinación? ¿Por qué una solo 
puede ser la imagen de la otra? ¿No es esto contrario a la noción mis-
ma de signo que él mismo construye?

Pero, ¿hay verdaderamente una contradicción entre decir que la 
escritura es un sistema semiológico, y decir que su función es re-
presentar la lengua oral? No lo creo. La arbitrariedad del signo lin-
güístico, por ejemplo, no significa que el lenguaje no tiene nada que 
ver con el mundo; bien al contrario. Significa antes que nada que 
no se debe explicar un signo por su relación aislada con una idea (o 
una cosa), sino por la estructuración recíproca de dos continuos, que 

27	 Ibíd., p. 249.

28	 Ibíd., p. 15.

Hjelmslev, siguiendo a Saussure, llama “sustancias”, produciendo 
dos sistemas (o “formas”) emergentes, de expresión (significante) y 
de contenido (significado). Significante y significado no se dan exte-
riormente uno respecto del otro: el “sentido” es una dimensión inte-
rior del significante, e inversamente. En fin, el signo es una sineste-
sia, un “pensamiento-sonido”, un tercer percepto totalmente origi-
nal.29 De la misma manera, el error sería creer que un signo gráfico 
representa un signo oral aisladamente, es decir, que el significado de 
un signo gráfico está ya dado en el significante oral, a pesar de que 
el sonido que se lee (la manera en la que una grafía suena para no-
sotros) es propio a la escritura: toda escritura lingüística es también 
una sinestesia, una habla-grafía (parole-graphie). Esto no quiere de-
cir que la escritura no tenga ninguna relación con el habla (parole). 
Lo que quiere decir es que la escritura trata a la propia forma oral 
como una sustancia a analizar, y que la analiza por medio de otra 
sustancia, la sustancia gráfica, de donde resultará una nueva forma. 
La particularidad de la escritura respecto a la palabra es entonces 
que su sustancia de contenido es ya una forma de expresión. Es en este 
sentido que se puede decir de la escritura que ella es una “represen-
tación”, es decir, de hecho un sistema segundo. La representación del 
habla (parole) por la escritura no es, por lo tanto, contradictoria con 
la dimensión semiológica de ésta, sino solamente una manera de dar 
cuenta de que se trata de un sistema semiológico que reestructura 
una experiencia ya estructurada por otro sistema semiológico.

Pero aquí se toca la cuestión más profunda. Pues se podría ob-
jetar, y con razón, que la tesis de Derrida es precisamente que todo 
sistema de signos es ya segundo, que todo sistema capaz de produ-
cir sentido es ya de este orden. La tesis dice sencillamente que un 
sistema simbólico no viene jamás solo: que siempre opera sobre, al 
menos, otro sistema simbólico, el que a su vez, etc. Si Derrida afirma 
que la escritura es un mejor modelo que la oralidad para pensar el 
signo en su generalidad, es precisamente porque la escritura es un 
sistema segundo, que reposa sobre la deconstrucción-reconstruc-
ción de otro, y que no hay signo sin este movimiento de “representa-
ción”. Lo que se rechaza, por lo tanto, es la idea de que la sustancia 
de contenido de la lengua oral no sea también ya la forma de expre-
sión de otro sistema semiológico.

29	 Cf. Maniglier, Patrice, La vie énigmatique, op. cit.



232 233

Ideas12, revista de filosofía moderna y contemporánea	 #12 NOVIEMBRE DE 2020 - ABRIL DE 2021 TERONTOLOGÍA SAUSSUREANA: LO QUE DERRIDA NO LEYÓ EN EL CURSO DE LINGÜÍSTICA ...	 PATRICE MANIGLIER

232 233

márgenes

Se trata, a decir verdad, de una tesis empírica, que sería necesa-
rio poner a prueba. Pero sólo se puede estar impresionado de cuán 
fiel es ella, en realidad, a ciertas intuiciones fundamentales del es-
tructuralismo. Así, Lévi-Strauss, al hablar de la cultura como de un 
sistema de sistemas simbólicos en desfasaje los unos con los otros,30 
del bricolaje como esencia del pensamiento salvaje,31 o del mito como 
de un sistema segundo, orientado no hacia la cara significante de las 
lenguas naturales como la escritura, sino hacia su cara significada.32 
Así, el concepto de estructura con niveles en Althusser,33 o las “comu-
nicaciones aberrantes” entre las facultades en Deleuze, o las relacio-
nes complejas de lo “visible” y lo “decible” en Foucault, etc. Pero Saus-
sure mismo compara la lengua con un “traje cubierto de remiendos 
hechos con su propio paño”34 o aún con un “mecanismo que continúa 
funcionando a pesar de los deterioros que se le causan”,35 incluso con 
“el hormiguero cuando se clava un palo e inmediatamente se repa-
ran las brechas”.36 De una manera general, insiste a menudo sobre 
el hecho de que la lengua no cesa de reconstruirse sobre sus propios 
despojos, de reinterpretarse a sí misma, de manera que la historia 
de las lenguas es un movimiento por el cual materiales formados se 
convierten para la generación siguiente en sustancias a interpretar:

Cuando surgen formas nuevas, como acabamos de ver, todo ocu-
rre por descomposición de formas que existen y recomposición 
de otras formas por medio de materiales proporcionados por las 
primeras.37

30	 Cf. Lévi-Strauss, Claude, “Introduction à l’ouvre de Marcel Mauss”, en Mauss, Marcel, 
Sociologie et anthropologie, París, PUF, 1995 [“Introducción a la obra de Marcel Mauss”, 
en Mauss, Marcel, Sociología y antropología, trad. Teresa Rubio de Martin-Retortillo, 
Madrid, Tecnos, 1979].

31	 Cf. Lévi-Strauss, Claude, La Pensée sauvage, París, PUF, 1962 [El pensamiento salvaje, 
trad. Francisco González Arámburo, México, FCE, 1984], cap. I.

32	 Cf. Lévi-Strauss, Claude, Mythologiques IV. L’homme nu, París, Plon, 1971 [Mitológicas IV, 
trad. Juan Almela, México, Siglo XXI, 2000], “Final”.

33	 Puede leerse sobre este punto el libro admirable de Lucien Sebag (Sebag, Lucien, 
Marxisme et structuralisme, París, Payot, 1964 [Marxismo y estructuralismo, trad. de 
Ignacio Romero de Solís, Madrid, Siglo XXI, 1969]), donde este produce el encuentro 
entre Lévi-Strauss y Althusser.

34	 CLG, p. 235 [trad. cast., p. 306].

35	 Maniglier no referencia esta cita. Puede hallarse una versión ligeramente diferente en 
CLG, p. 124 [trad. cast. p. 172] [n. del t.].

36	 Saussure, Écrits de linguistique, op. cit., p. 267 [trad. cast., p. 238].

37	 Ibíd., p. 191; [trad. cast., p. 171].

Pudimos mostrar en otro sitio que para Saussure un sistema 
está siempre rehaciéndose, siendo trabajado entonces por una se-
cundariedad esencial, y esta es la razón por la cual no hay origen 
del lenguaje.38 Parece, por lo tanto, que Derrida toca aquí un punto 
fundamental, que se encuentra en el corazón no sólo de los arcanos 
del pensamiento saussureano, sino también de su herencia “estruc-
turalista” en sus puntos más agudos de los años sesenta. Él pone el 
acento sobre la doble exigencia con la cual es confrontado el estruc-
turalismo: mantener a la vez una cierta inmanencia de la determi-
nación de los signos en el seno de los sistemas y la comunicación de 
estos sistemas los unos con los otros. Es quizás este problema el que 
explica el punto de inflexión interior por donde el estructuralismo 
ha siempre ya comenzado a confundirse con su “post”.

En tal caso, ¿se debe reemplazar decididamente el concepto de 
“signo” por el de “huella”? No es seguro que se salga ganando real-
mente. Hay, en efecto, tres cosas que se deben poder pensar juntas, 
si se quiere conceptualizar la esencia de este objeto teórico inaudito 
producido por el comparatismo, pero que también hay que distin-
guir correctamente, y que la noción de huella que Derrida utiliza 
tiende a confundir. Para empezar, el carácter diferencial y sistemá-
tico de las unidades del lenguaje; luego, el carácter doble de estas 
diferencias; por fin, el carácter intrínsecamente segundo, “bricola-
do”, deconstruido y reconstruido, de todo sistema, es decir, el hecho 
de que toda estructura sea reestructuración de otra estructura y, 
antes que nada, de ella misma. Si la noción de huella captura bien la 
primera, ella trata bastante mal a las dos últimas. La segunda es ab-
solutamente esencial. Ella corresponde a lo que Saussure denomina 
“la esencia doble” del lenguaje, y a lo que Hjelmslev llama la “bipla-
nidad”, propiedad que distingue, a su entender, los sistemas auténti-
camente semióticos de los lenguajes de fórmulas.39 Ella significa que 
una diferencia no viene jamás sola, sino que ella es siempre doble: 
un fonema no remite solamente a otros fonemas, sino que depende 
de una diferencia entre significados, y viceversa. Ciertamente, De-
rrida parece decir algo por el estilo cuando afirma que toda huella 
es huella de huella. Pero si se desea hablar de huella aquí, es necesa-

38	 Cf. Maniglier, Patrice, La vie énigmatique, op. cit., pp. 361-369.

39	 Cf. Hjelmslev, Louis, Prolégomènes à une théorie du langage, trad. Fr. Canger Una, París, 
Les Éditions de Minuit, 1971 [1943], [Prolegómenos a una teoría del lenguaje, trad. José 
Luis Díaz de Liaño, Madrid, Gredos, 1984], pp. 139-143.



234 235

Ideas12, revista de filosofía moderna y contemporánea	 #12 NOVIEMBRE DE 2020 - ABRIL DE 2021 TERONTOLOGÍA SAUSSUREANA: LO QUE DERRIDA NO LEYÓ EN EL CURSO DE LINGÜÍSTICA ...	 PATRICE MANIGLIER

234 235

márgenes

rio al menos darse cuenta de que se trata de un proceso por el cual 
cada huella holla a la otra, un poco a la manera del dibujo de Escher 
en el que dos manos se dibujan recíprocamente. Mejor aún, haría 
falta poder imaginar un dibujo donde una mano humana traza (tra-
ce) una pata de lobo que ella misma traza un ordenador que traza la 
primera mano humana (con tantos intermediarios como usted quie-
ra, y sobre todo, la separación por las relaciones laterales de la mano 
con otras manos que dibujan ellas también otras patas de lobo, etc.). 
Se ve que la estructura de este objeto es más compleja incluso que la 
de una temporalización en varios niveles.

Lo mismo vale para la tercera propiedad: la noción de huella sólo 
la captura sacrificando su complejidad. Ella está bien presente en 
Saussure, pero está asociada allí a una distinción de niveles en el 
seno mismo de la lengua, entre lo que él llama diferencias y lo que 
llama oposiciones, distinción que corresponde a lo que los lingüis-
tas llaman, desde Martinet, la “doble articulación” del lenguaje. Si 
la lengua es siempre una suerte de representación, se debe a que 
las oposiciones entre los signos globales (entidades dobles) pasan 
por diferencias que se pueden repetir de un signo al otro: por ejem-
plo la misma diferencia opera entre pain y bain que entre pal y bal 
(igualmente, del lado significado, entre metro y tren y entre autobús 
y camión o calle y ruta). Así como el nivel de las oposiciones es pura-
mente formal (es decir, que se puede en teoría hacer abstracción de 
todo rasgo substancial), así también el nivel de las diferencias es to-
davía parcialmente sustancial (se trata de diferencias cualitativas, 
seleccionadas por su asociación con otras diferencias cualitativas). 
Saussure se esfuerza por mostrar que el instinto lingüístico no cesa 
de reconstruir el sistema formal de las oposiciones (de los valores) 
a partir de diferencias cualitativas tales que ellas son producidas 
en un cierto contexto lingüístico, y espera incluso encontrar en este 
mecanismo de “poselaboración” o “posmeditación-reflexión”40 el 
principio fundamental del cambio lingüístico. De este modo, preci-
samente porque solo importa la conservación de ciertas diferencias 
(u oposiciones) entre los términos, los sujetos tienen una gran liber-
tad de pronunciación. Es así que el plural de las lenguas germánicas 
puede variar, fôti deviniendo fêti después fêt o feet, igualmente que 
têthi deviene teeth, etc. Pero esta libre variación produce una nueva 

40	 Saussure, Ferdinand Écrits de linguistique, op. cit., pp. 87-88 [trad. cast., p. 88].

oposición, que ya no se funda sobre el añadido de una desinencia fi-
nal, sino sobre una alternancia del radical: los sujetos parlantes que 
nacen en este contexto van a interpretar esta variación cualitativa 
como una nueva oposición de valor, la oposición singular/plural que 
no está desde entonces marcada por la desinencia, sino por la alter-
nancia. Es, por lo tanto, el mecanismo gramatical en su totalidad 
el que ha cambiado, a causa del doble juego entre, de un lado, una 
variación relativamente libre de diferencias y, del otro, una inter-
pretación de oposiciones formales sobre estas diferencias. Se ve que 
Saussure explica entonces el cambio lingüístico por este fenómeno 
de representación interna de la lengua por ella misma, a causa del 
carácter doblemente determinado como diferencias y como oposi-
ciones, de las entidades de la lengua.41

Se ve entonces que el concepto de archi-huella es demasiado sim-
ple para dar cuenta de la ontología descubierta por el comparatis-
mo, que es a la vez diferencial, dual y doblemente articulado. En 
compensación, se le debe reconocer a Derrida el mérito de haber 
visto claramente que el problema le incumbía a la ontología, y de 
haber mantenido abierto, de este modo, el trabajo de escritura que 
Saussure, por razones esenciales, no había logrado plasmar en la 
forma de un libro. Por lo tanto, que el concepto de huella no sea 
quizás satisfactorio solo quiere decir que este trabajo de escritura 
no está terminado aún: es un problema también para nosotros, hoy 
en día.

Es cierto que una última observación se impone aquí. Si Derrida 
utiliza las nociones de huella, de escritura y de archi-escritura, es 
también porque no piensa que esta crisis ontológica deba resolver-
se por la sustitución de una ontología por otra. Ella solo puede ser 
continuada por la desestabilización de las parejas opositivas de la 
tradición metafísica. La cuestión es aquí estratégica, ella compro-
mete en realidad a toda una concepción de la práctica filosófica. De 
un lado, una apuesta deconstructiva, del otro, una apuesta construc-
tiva. A Derrida habría que oponerle aquí sobre todo a Deleuze: es 
él sin duda el que se propuso construir esta otra metafísica que se-

41	 Sobre todo esto, estoy obligado a reenviar a mi propia obra (Maniglier, Patrice, “L’etre 
du signe. Linguistique et philosophie dans le projet sémiologique de Ferdinand de 
Saussure”, Thèse de doctorat, París X Nanterre, 2002); en particular, sobre la distinción 
de la diferencia y de la oposición, cf. pp. 298-333, y sobre su uso en la explicación del 
cambio, cf. pp. 422-429.



236 237

Ideas12, revista de filosofía moderna y contemporánea	 #12 NOVIEMBRE DE 2020 - ABRIL DE 2021 TERONTOLOGÍA SAUSSUREANA: LO QUE DERRIDA NO LEYÓ EN EL CURSO DE LINGÜÍSTICA ...	 PATRICE MANIGLIER

236 237

márgenes

ría adecuada a la radicalidad ontológica del concepto saussureano 
de signo, y más allá de ella, de la invención comparatista. La elec-
ción entre estas estrategias no podría ser, sin embargo, puramente 
conceptual. La misma involucra también la cuestión de la eficacia: 
cuál de entre ellas sabrá preservar y prolongar mejor la creatividad 
teórica de las ciencias comparatistas. No se trata solamente aquí de 
“salvar los fenómenos”, sino también de hacer ver de nuevo, de di-
rigir hacia nuevos formalismos, que no sacrificarían la naturaleza 
del objeto en el nombre de su “modelización”, en fin, de instalar las 
condiciones de un diálogo fecundo entre las ciencias, las disciplinas 
formales (es decir, ante todo la matemática), la filosofía e incluso las 
artes o la poesía. Pero la evaluación del éxito de estas estrategias 
nos conduciría mucho más allá de los años sesenta: los decenios que 
siguen serán, en efecto, aquellos donde se verá a estas operaciones 
filosóficas ser volcadas en las ciencias humanas e incluso formales 
(piénsese en la suerte de la deconstrucción en el campo de los es-
tudios anglófonos o, en un registro completamente distinto, en el 
uso de Deleuze por Jean Petitot en su tentativa de formalización del 
estructuralismo), aquellos también donde se verá una intervención 
más directa de estos autores en estos campos (piénsese en Deleuze 
con Guattari en El anti-Edipo y Mil mesetas), aquellos que nos condu-
cen, finalmente, a las cuestiones que son las nuestras hoy en día: las 
de una herencia activa de los años sesenta.

Bibliografía

Bouquet, Simon, Introduction à la lecture de Saussure, París, Payot & Riva-
ges, coll. «Bibliothèque scientifique Payot», 1997.

--- (dir.), Saussure, París, Éditions de l’Herne, 2003.

Derrida, Jacques, Positions, París, Les Éditions de Minuit, 1972

---, Marges de la philosophie, París, Les Éditions de Minuit, 1972 [Márgenes 
de la filosofía, trad. Carmen González Marín, Madrid, Cátedra, 1994].

Fehr, Johannes, Saussure entre linguistique et sémiologie, trad. fr. Pierre 
Caussat, París, PUF, 2000 [1997].

Godel, Robert, Les sources manuscrites du Cours de linguistique générale 
de F. de Saussure, Ginebra-París, Droz-Minard, 1957.

Harris, Roy, Saussure and his interpreters, Edimburgo, Edinburgh Univer-
sity Press, 2° ed., 2003.

Hjelmslev, Louis, Prolégomènes à une théorie du langage, trad. Fr. Canger 
Una, París, Les Éditions de Minuit, 1971 [1943] [Prolegómenos a una 
teoría del lenguaje, trad. José Luis Díaz de Liaño, Madrid, Gredos, 
1984].

Lévi-Strauss, Claude, La Pensée sauvage, París, PUF, 1962 [El pensamiento 
salvaje, trad. Francisco González Arámburo, México, FCE, 1984].

---, Mythologiques IV. L’homme nu, París, Plon, 1971 [Mitológicas IV, trad. 
Juan Almela, México, Siglo XXI, 2000].

---, “Introduction à l’ouvre de Marcel Mauss”, en Mauss, Marcel, Sociologie 
et anthropologie, París, PUF, 1995 [“Introducción a la obra de Marcel 
Mauss”, en Mauss, Marcel, Sociología y antropología, trad. Teresa Ru-
bio de Martin-Retortillo, Madrid, Tecnos, 1979].

Maniglier, Patrice, «L’etre du signe. Linguistique et philosophie dans le 
projet sémiologique de Ferdinand de Saussure», Thèse de doctorat, 
París X Nanterre, 2002.

---, La Vie énigmatique des signes. Saussure et la naissance du structuralis-
me, París, Léo Scheer, 2006.

Milner, Jean-Claude, Le périple structurel. Figures et paradigmes, París, 
Éditions du Seuil, 2002 [El periplo estructural, trad. Irene Agoff, Bue-
nos Aires, Amorrortu, 2003].



238 239

Ideas12, revista de filosofía moderna y contemporánea	 #12 NOVIEMBRE DE 2020 - ABRIL DE 2021 TERONTOLOGÍA SAUSSUREANA: LO QUE DERRIDA NO LEYÓ EN EL CURSO DE LINGÜÍSTICA ...	 PATRICE MANIGLIER

239

reseñas

Los textos publicados en esta sección están sometidos a referato ciego.

Pavel, Thomas, Le Mirage linguistique, Essai sur la modernité intellectuelle, 
París, Les Éditions de Minuit, coll. “Critique”, 1988.

Rastier, François, Sémantique interprétative, París, PUF, 1987.

Saussure, Ferdinand, Cours de linguistique générale (tome 1), edición críti-
ca de Rudolf Engler, Wiesbaden, Otto Harrassowitz, 1967.

---, Cours de linguistique générale, París, Payot, 1972 [1916] [Curso de lin-
güística general, trad. Amado Alonso, Buenos Aires, Losada, 2012].

---, Cours de linguistique générale (tome 2), edición crítica de Rudolf Engler, 
Wiesbaden, Otto Harrassowitz, 1974.

---, Recueil des publications scientifiques, editado por Charles Bally y Léo-
pold Gautier, Ginebra-París, Slatkine Reprints, 1984 [1922],

---, Cours de linguistique générale. Prémier et troisième cours d’après les no-
tes de Riedlinger et Constantin, Tokio, Universidad Gakushuin, 1993.

---, Écrits de linguistique générale, París, Gallimard, 2002 [Escritos sobre 
lingüística general, trad. Clara Ubaldina Lorda Mur, Barcelona: Ge-
disa, 2004].

Sebag, Lucien, Marxisme et structuralisme, París, Payot, 1964 [Marxismo 
y estructuralismo, trad. Ignacio Romero de Solís, Madrid, Siglo XXI, 
1969].

Utaker, Arild, La Philosophie du langage, une anthropologie saussurienne, 
coll. «Pratiques théoriques», París, PUF, 2002.



241

FENOMENOLOGÍA DEL ESPÍRITU MILITANTE	 SEBASTIÁN AMARILLA

240240 241240 241

Fenomenología  
del Espíritu militante
SEBASTIÁN AMARILLA
(UNIVERSIDAD DE BUENOS AIRES – ARGENTINA)

Reseña de Selci, Damián, Teoría de 
la militancia. Organización y poder 
popular, Buenos Aires, Editorial 
Las cuarenta y El río sin orillas, 
2018, 195 pp.

Recibida el 10 de agosto de 2020 –  
Aceptada el 11 de septiembre de 2020

Sobre este libro, cf. el artículo “Un círculo 
en la filosofía política argentina recien-
te”, de Federico Vicum, en este mismo 
número, pp. 14-80.

El primero de los tres capítulos de los que 
consta el libro (titulado “Dialéctica de la 
razón populista”) comienza manifestando 
su objetivo general: no se trata de realizar 
una crítica de la teoría de Laclau, ya sea 
señalando sus limitaciones o directamente 
negándola, sino más bien de extremar sus 
premisas, es decir, de asumir una actitud 
dialéctica, en el sentido hegeliano, que será 
el motor de toda la obra. La premisa fun-
damental puede resumirse de la siguiente 
manera: con el populismo no alcanza, pero 
sin el populismo no se puede. De esta 
manera, se reponen y resumen los linea-
mientos básicos de la teoría de Laclau de 
manera clara y sencilla, es decir, cómo se 
da la construcción del Pueblo –sujeto del 
populismo–, que surge de la articulación 
discursiva mediante la lógica de equivalen-
cia de demandas atomizadas, subsumidas 
bajo una demanda hegemónica. Sin em-
bargo, en este mismo acto, el Pueblo así 
constituido invierte el orden de las razones, 
poniéndose a sí mismo como el funda-
mento del que emanan esas demandas 
y “haciendo de cuenta” que está desde el 
principio. “[E]l Sujeto de la teoría populista, 
que «en realidad» es un complicado efecto 
discursivo, da vuelta las cosas y termina 
presentándose como sustancia” (p. 31).

Esta apariencia de sustancialidad, con-
clusión donde Laclau detiene su análisis y 
cuya importancia no detecta, es el proble-
ma nuclear que Selci evidencia en la teoría 
del populismo, a partir de las críticas que 
le realiza Slavoj Žižek –sobre todo, pero no 
solamente, en el artículo “Contra la tenta-
ción populista”, publicado en Critical Inquiry 
(vol. 32, n° 3, 2006, pp. 551-574)– y de las 
que nuestro autor se servirá como punto 
arquimédico para elaborar su argumenta-
ción posterior. La mencionada apariencia 
de sustancialidad borra el proceso de cons-
titución y reviste al Pueblo de una inocen-

Luego de la derrota del Frente para la 
Victoria en las elecciones presidenciales 
de diciembre de 2015, lo más común era 
escuchar el llamado –tanto desde la dere-
cha como desde el propio movimiento– a 
realizar una profunda autocrítica. “Algo” se 
había hecho mal, “algo” había llevado a que 
el macrismo gane las elecciones, “algo” 
había hecho que las personas desearan 
un cambio radical del rumbo político. Sea 
como fuere, así planteada la cuestión, la 
derrota era culpa “nuestra”, más que un 
mérito de la oposición, llevando a una 
inmovilidad que perimía la posibilidad de 
tomar distancia para poder elaborar nuevas 
estrategias: era muy común escuchar que 
no era momento de pensar. Una interpre-
tación apresurada tanto de este contexto 
–que se completa con las diversas derro-
tas en la región– como incluso de la teoría 
populista misma, llevaría a afirmar que esta 
última –que había podido teorizar más que 
satisfactoriamente la experiencia política 
popular de la región en la década del 2000– 
ya no funcionaba más.

En esta circunstancia, Damián Selci (quien 
actualmente preside el Honorable Concejo 
Deliberante de Hurlingham) comienza a ela-
borar la Teoría de la militancia, que se es-
tructura en torno a dos grandes preguntas: 
¿por qué perdimos? y ¿qué significa ganar? 
La primera pregunta recoge, en cierta forma, 
la mencionada demanda de autocrítica, pero 
con una respuesta novedosa. De la respues-
ta a la segunda pregunta surge el aporte 
teórico original, mixturando populismo y 
materialismo dialéctico, poniendo en diálogo 
a Laclau, Žižek, Badiou y la teoría psicoanalí-
tica, todo servido en clave dialéctica. 

En la introducción, que esboza el marco y 
los propósitos generales de la obra, Selci 
comienza haciendo un diagnóstico del 
panorama de la filosofía política previo a la 
publicación de La razón populista (2005), de 

Ernesto Laclau, es decir, cuál era el tono de 
las “teorías de lo político” de los años 90, re-
presentadas por Hardt, Negri y Holloway. Se 
trata de teorías antiestatalistas en clave pos-
marxista, “neodeleuzianas”, que se limitaban 
a la explicación de fenómenos de resistencia 
a un Imperio en apariencia invencible, ante 
el cual resultaba imposible cualquier intento 
de triunfo: “una teoría sofisticada para una 
lúcida resignación” (p. 11). 

Ante el advenir de los gobiernos popu-
lares latinoamericanos, dichas teorías 
pierden todo poder explicativo, surgiendo 
un vacío teórico que vendría a ser llena-
do por la mencionada obra de Laclau, 
haciendo coincidir teoría y praxis y, al 
mismo tiempo, resignificando la palabra 
“populismo”, que deja de ser una ofen-
sa para pasar a señalar una forma de 
construcción política. Todxs conocemos 
cómo sigue la historia y, como menciona-
mos más arriba, una lectura apresurada 
del giro derechista en la política global 
podría llevar a concluir que el populismo 
ha llegado a su fin. Pues bien, siguiendo 
a Selci, esto no es así, dado que uno de 
los rasgos fundamentales de la teoría po-
pulista es su formalismo neutral, es de-
cir, que puede explicar tanto experiencias 
de izquierda como de derecha mediante 
la misma lógica de construcción de po-
der. Como sea, aquí se trata de encontrar 
la falla interna de la teoría –y así poder 
operar su superación dialéctica– más 
que de salvaguardar su poder explicativo: 
“Si la teoría del populismo permitió fun-
damentar (al menos en parte) el ascenso 
político y el ejercicio gubernamental de 
las experiencias latinoamericanas, la «fa-
lla» de estas experiencias debe recondu-
cirse a la misma «teoría del populismo»” 
(p. 13). Los problemas prácticos son pro-
blemas teóricos, o ¿qué viene después 
del populismo?



Ideas12, revista de filosofía moderna y contemporánea	 #12 NOVIEMBRE DE 2020 - ABRIL DE 2021

242 243

FENOMENOLOGÍA DEL ESPÍRITU MILITANTE	 SEBASTIÁN AMARILLA

cia, depositando la responsabilidad de la 
frustración de sus demandas en el exterior. 
El enemigo es el Otro, el “frustrador univer-
sal”, la Oligarquía que parasita al Pueblo (p. 
36). El antagonismo se exterioriza y, por 
esto mismo, no puede ser superado.

¿Cómo salir del atolladero? La clave está en 
una relectura de la lógica del objeto a, se-
gún la cual el antagonismo es interiorizado 
en el Pueblo. El enemigo no es exterioridad 
simple, sino objeto éxtimo: un Otro radical 
inasimilable que encarna dentro nuestro de 
manera necesaria, como un “hueso atra-
gantado”. De esta manera, el antagonismo 
pasa a ser contradicción interna, pasible de 
ser superada dialécticamente.

En el segundo capitulo, esta conclusión 
es retomada y desarrollada a partir de una 
lectura del materialismo dialectico en clave 
zizekiana. No ahondaremos aquí en dicha 
presentación, pero valga decir que, como 
se venía anunciando, el objetivo es lograr 
fundamentar una dialéctica materialista 
de la razón populista. Si el antagonismo 
permanece exterior, la oposición Pueblo 
versus Oligarquía no se resuelve nunca, 
la victoria no puede producirse jamás. 
Estamos en el ámbito de la “mala infinitud” 
hegeliana: “El Pueblo solo puede avanzar si 
logra volverse materialista [...] si asume «la 
inherencia absoluta del obstáculo externo 
que [le] impide lograr identidad plena con-
sigo mismo»” (p. 62), es decir, lo que antes 
fue llamado “lógica del objeto a” y que se 
equipara a la contradicción hegeliana: un 
materialismo dialéctico del objeto a. 

Hasta aquí llega el rescate que Selci hace 
de Žižek. En lo sucesivo, se le criticará 
su falta de propuesta estratégica política 
concreta, que es justamente lo que el autor 
busca elaborar a partir de estas teorías. 
Nuevamente: un populismo con “estructu-
ra” de materialismo dialéctico, que resuelva 

el problema de la “apariencia de sustancia-
lidad” o, lo que es lo mismo, que permita 
hacer salir al Pueblo de su inocencia, a 
través de la interiorización de la oposición 
antagónica.

Ahora bien, ¿qué significa interiorizar el 
antagonismo? Retomando la vieja disputa 
conocida como “la 125” –el libro abunda 
en ejemplos de este tipo– el autor muestra 
cómo, a pesar de la derrota popular que 
significó (“la 125” no logró los votos ne-
cesarios en la cámara de senadores), es 
posible encontrar un saldo político positivo. 
Dicha disputa hizo emerger el antagonis-
mo social, que se tradujo en politización, 
entendida no solo como “estar más infor-
mado”, sino como participación, es decir, 
permitir que el antagonismo comience a 
dirigir nuestras vidas: “la contradicción 
Pueblo-Oligarquía (...) sólo se «resuelve dia-
lécticamente» en la interiorización llamada 
politización –es decir, cuando notamos 
que nos atraviesa por entero, que la lucha 
se libra en nosotros mismos, en nuestro 
interior” (p. 71). Así las cosas, los nuevos 
polos de la lucha, que surgen al interior 
del pueblo, son, de un lado, los que se 
hacen cargo del antagonismo y actúan en 
consecuencia y, del otro, los que lo niegan, 
prefiriendo mantenerse en la apariencia de 
sustancialidad inocente: Politización versus 
Cualunquismo. El cualunquismo niega la 
politización, reacciona contra ella, pregona 
la antipolítica; por esto mismo, no tiene 
existencia por sí mismo: “Si el discurso poli-
tizado afirma que hay que hacerse cargo de 
la lucha, el discurso cualunque responde: 
dejen trabajar y vivir en paz” (p. 75).

Seguidamente, recurriendo a la teoría de 
las contradicciones de Mao, Selci muestra, 
desde otra perspectiva conceptual, lo que 
ya se ha dicho: que la cuestión solo puede 
progresar con la interiorización del anta-
gonismo, que tiene como ventaja salir del 

corolario maoísta de la lucha interminable 
que nos plantea un enemigo que permane-
ce exterior, la mala infinitud. Como contra-
partida, el precio a pagar es que la contra-
dicción progresa en nosotros. Se plantea 
así una primera estrategia: lo primordial 
debe ser la lucha interna o la contradicción 
en el seno del Pueblo entre Politizados y 
Cualunques, y esto no es otra cosa que la 
batalla cultural. La tarea del politizado será 
imponer el sentido común de que tenemos 
responsabilidad sobre el mundo; los anta-
gonismos son asuntos de todos, y no solo 
de los políticos de carrera. Nadie es inocen-
te y la inacción redunda en “acción negati-
va” (p. 84). En otras palabras, el Cualunque 
es Inocente, no asume responsabilidad por 
lo que ocurre y busca culpables en el Otro, 
resguardando su propia sustancialidad, 
demandándole al Otro incansablemente; en 
el otro polo, el Politizado interioriza la culpa 
y se hace cargo, se responsabiliza o, lo que 
es lo mismo, se emancipa, deja de deman-
dar al Otro. 

Con la reaparición de la demanda en la ar-
gumentación, se retoma la pregunta “¿Por 
qué perdimos?” A partir del psicoanálisis 
lacaniano, Laclau toma la demanda como 
unidad mínima de su teoría para afirmar 
que, una vez que una demanda es satisfe-
cha, el problema se acaba. En este punto, 
Selci propone un “retorno a Lacan”: ajustán-
dose a la letra de la teoría es preciso com-
prender la demanda no como un pedido 
de satisfacción de algo en particular sino 
como demanda de respuesta ante el Otro. 
Esta dimensión de la demanda no está 
presente en Laclau, lo que torna imposible 
la satisfacción de demandas atendiendo 
a su contenido expreso, estrategia básica 
del populismo. Si la demanda no se satis-
face nunca, la situación nunca deviene; 
el Pueblo es eternamente demandante, 
depositando de esta manera el poder en 

el Otro. La misma lógica que significó el 
acierto teórico del populismo es la que lo 
hace fracasar. 

Entonces ¿cómo sortear el problema? 
¿cómo salir del cualunquismo? Es preciso, 
nos dice Selci, recurrir al criterio político 
de Robespierre, la “confianza en el Pueblo”. 
Confiar en el Pueblo significa considerarlo 
un adulto abismalmente libre y absoluta-
mente responsable de su historia. El mili-
tante decide creer en el Pueblo, no ponién-
dose nunca por encima de él asumiendo 
una actitud paternalista: “no le perdona 
nada” (p. 97). 

En este punto, hace su aparición la Conduc-
ción, en la figura del Amo. Para hacernos 
cargo del antagonismo, no basta con su 
interiorización, sino que también hay que 
asumirlo. Para esto, es necesario un Amo 
que nos muestre con el ejemplo, con el 
cuerpo, existencialmente, cómo hacernos 
cargo: “«confianza en el Pueblo» es el gesto 
del Amo hacia nosotros, un gesto que no 
es paternalista, sino al nivel de la amistad: 
como el Amo confía y da el ejemplo, el 
pueblo se atreve” (p. 103). La figura del 
politizado interioriza el antagonismo “sal-
vándose” del cualunquismo, pero aún hace 
falta hacerse cargo de dicho antagonismo 
y para eso se precisa la conducción del 
Amo que enseñe con el ejemplo a poner 
el cuerpo. Para cambiar la realidad no 
basta la pura conciencia política, también 
es preciso involucrarse, organizarse con 
otros. Hacerse cargo del antagonismo solo 
tendrá sentido en el marco de una organi-
zación colectiva, siendo la Conducción tan 
solo el “piso superior” de la Organización. 
Al organizarse, el politizado se convierte 
en militante, que no “entiende más” que la 
conciencia politizada, sino que se pone a 
disposición, encarnando el paso de la teo-
ría a la praxis. “A tientas, va palpando los 
contornos del aspecto más espiritual de la 



Ideas12, revista de filosofía moderna y contemporánea	 #12 NOVIEMBRE DE 2020 - ABRIL DE 2021

244 245

FENOMENOLOGÍA DEL ESPÍRITU MILITANTE	 SEBASTIÁN AMARILLA

política, el menos obvio, el menos inmedia-
to, el más bellamente gris, el más lógico: la 
Organización” (p. 105). Esta transformación 
será desarrollada en el siguiente capítulo.

El capítulo tres, “El espíritu de la militancia”, 
es quizás el más osado, el más estratégico 
y, por supuesto, el más interesante. El ob-
jetivo general es lograr finalmente elevar al 
nivel del concepto filosófico a la militancia, 
entendiéndola como parte indispensable de 
una estrategia de poder popular. 

En esta oportunidad, quien entra en esce-
na es Badiou con su teoría del sujeto, y la 
hipótesis de Selci es que dicha teoría es 
exactamente una teoría del militante. Muy 
resumidamente, Badiou plantea que la filo-
sofía no se ocupa del ser (que es tema de 
la matemática) sino del Acontecimiento (al 
que le corresponde el orden de la verdad). 
El Acontecimiento irrumpe imprevistamen-
te, quebrando el “saber de una situación”. 
El ejemplo, en este caso, es el 17 de octu-
bre de 1945: los trabajadores salen a las 
calles reclamando por la libertad del líder, 
en un acto completamente imprevisible, 
quebrando el discurso hegemónico oligar-
ca (el “saber”) acerca de que la chusma 
argentina era incapaz de hacerse cargo de 
nada. Asimismo, Badiou elabora una tipo-
logía de los sujetos que surgen a partir del 
Acontecimiento. El sujeto fiel es aquel que 
permanece leal, es decir, vive de acuerdo a 
las consecuencias del Acontecimiento y se 
propone producir los efectos cuya posibili-
dad ha abierto aquel. Este es, para Selci, el 
militante. El sujeto reactivo es el que niega 
el Acontecimiento; en nuestro caso particu-
lar, el antiperonismo. Por último, el sujeto 
oscuro, que pretende abolir el presente y 
las consecuencias del Acontecimiento, 
borrando sus huellas. Selci lo equipara 
con los que bombardearon la Plaza de 
Mayo para matar a Perón. Su objetivo es 
desperonizar. Con esta conceptualización, 

el militante logra llegar a la filosofía y es 
dignificado, es puesto en relación directa 
con la verdad. 

Tenemos, así, más elementos para com-
prender la crisis del populismo, que pode-
mos entender ahora como una crisis de su 
sujeto: el Pueblo. Se hace necesaria otra 
figura de la subjetividad, y Selci encuentra 
la respuesta en el militante, entendido en 
términos de Badiou. Sin embargo, y como 
se viene diciendo, no se trata de desechar 
la teoría del populismo, que ha logrado 
elaborar una táctica con posibilidades de 
éxito. En palabras del autor: “Badiou analiza 
las consecuencias de un Acontecimiento, 
pero Laclau dice cómo lograr que haya uno” 
(p. 113). Es necesario poder engastar a los 
dos autores, es necesario un pensamiento 
político que los comprenda a ambos, y esto 
es lo que se propone Selci, a través del re-
curso al materialismo dialéctico y la lógica 
de la interiorización. 

Selci nos presenta la militancia como una 
“segunda subjetividad”: si el sujeto es el 
que se hace cargo de la realidad que le 
toca, el militante agrega la conciencia de 
que aquello que le toca es el antagonismo 
que atraviesa a la realidad, y esto es algo 
que “le queda grande” (p. 121). Ahora bien 
¿cómo se llega a este estadio? Siguiendo la 
progresión dialéctica que atraviesa al libro, 
será necesaria una “interiorización de la 
interiorización” que traslade la contradic-
ción al interior de la conciencia politizada. 
El politizado desprecia al infantil cualunque 
y se enorgullece de no pensar como ellos, 
de tener un pensamiento propio. Pero este 
orgullo por sí solo lo llevaría a la soledad, 
a una politización en lo discursivo. Como 
se adelantaba al final del capítulo dos, para 
probar que no es un cualunque, decide po-
ner el cuerpo, poniéndose a disposición de 
la Organización política. Finalmente puede 
decir “yo me hago cargo”. Su individualidad, 

su ego, se opone radicalmente al cualun-
quismo, lo desprecia, no comparte nada: 
nuevamente, pero ahora en el seno del Pue-
blo, aparece el antagonismo en apariencia 
irresoluble. Pero este mismo desprecio, 
esta misma radicalidad de la contradicción, 
provoca que su ego crezca. En la medida 
en que el politizado más se esfuerza por 
diferenciarse del cualunque, más lo inte-
rioriza en su ego, orgulloso de ese acto de 
hacerse cargo al ingresar en la Organiza-
ción. Y de la misma manera en que había 
sucedido al interiorizar la Inocencia, que 
daba lugar al par Politizado-Cualunque, 
“ahora aparece la contraposición dentro del 
politizado y mediante el Orgullo, ¿entre qué? 
Entre el Ego y la Organización” (p. 128).

El Ego, dice Selci, es el “objeto antipolítico 
y antiorganizativo por excelencia. El tesoro 
interior. El objeto interior e inasimilable” (p. 
130). Es el mayor problema que enfrenta la 
Organización. A la inversa, la Organización 
se le presenta al Ego como un núcleo del 
que emanan restricciones. La conciencia 
política que aspira a la militancia deberá 
sacrificar el orgullo de haberse politizado, 
deberá sacrificar su Ego (que es otra forma 
de la apariencia de sustancialidad), que le 
impide hacerse cargo. El texto abunda en 
ejemplos que grafican esta cuestión. 

Este nuevo par contradictorio (Ego-Orga-
nización) encuentra su superación en la 
figura del Cuadro político, que representa el 
hacerse cargo supremo. Cuando el militan-
te se plantea el problema verdaderamente 
como suyo, interioriza una vez más la con-
tradicción que se presentaba como exterior 
y la Organización pasa a estar dentro suyo: 
“un militante se vuelve Cuadro cuando 
«descubre» que la Organización está en 
él [...], y que, por consiguiente, el militante 
debe hacerse cargo de la Organización mis-
ma” (p. 133). El Cuadro toma conciencia de 
que no solo debe ser conducido, sino que 

es responsabilidad suya el conducir en-
trando así en el ámbito terrible de la toma 
de decisiones, el abismo de la libertad. El 
cuadro político ya no encuentra ninguna 
sustancia externa que se le oponga y, por 
lo tanto, no hay nadie a quien culpar. Esta 
situación paradojal marca una separación, 
un hiato entre la responsabilidad absoluta 
que asume sobre la realidad y las faculta-
des limitadas que tiene disponibles para 
ocuparse de ella. 

Selci propone una triada muy interesante 
de conceptos que sirven para orientarse en 
este escenario de responsabilidad máxima: 
la orgánica, la lógica y la línea (Para quien 
desee profundizar sobre este punto, puede 
consultar el artículo de Violeta Kesselman 
“Verticalismo”, aparecido en la compilación 
digital: AA. VV., La posibilidad del siglo, 
Ediciones Pedro Díaz & Gluck, Buenos Ai-
res, 2020, pp. 18-26, disponible en: https://
kranear.com.ar/descargas/LA%20POSIBI-
LIDAD%20DEL%20SIGLO.pdf). De manera 
muy sucinta, la orgánica es la estructura 
que asigna los lugares de cada responsabi-
lidad en la Organización, la lógica designa 
un protocolo de comportamientos, y la 
línea representa el discurso oficial de la 
Organización. Estos tres elementos han 
sido interiorizados por el Cuadro, sacrifi-
cando su individualidad o apariencia de 
sustancialidad. 

Entonces, ¿qué hacer?, ¿cómo ser libres? 
Si la libertad es la asunción de respon-
sabilidades, el poder popular consiste en 
que el pueblo asuma más y más respon-
sabilidades, que considere cada vez más 
asuntos como suyos, a diferencia de lo que 
planteaba el populismo, que consistía en 
demandas a un Otro que se ocupaba de 
satisfacerlas. En la propuesta del libro –y 
como ya se señaló– no se trata de descar-
tar al populismo, sino de interiorizarlo: dejar 
de demandar y ponerse a responder. Aquí, 

https://kranear.com.ar/descargas/LA POSIBILIDAD DEL SIGLO.pdf
https://kranear.com.ar/descargas/LA POSIBILIDAD DEL SIGLO.pdf
https://kranear.com.ar/descargas/LA POSIBILIDAD DEL SIGLO.pdf


Ideas12, revista de filosofía moderna y contemporánea	 #12 NOVIEMBRE DE 2020 - ABRIL DE 2021

246 247247

poder popular se iguala a responsabilidad 
popular, y este es el núcleo de la estrategia 
de poder propuesta: “para evitar la eterni-
dad de la lucha entre Pueblo y Oligarquía, la 
gracia es que el Pueblo empieza a vencer a 
la Oligarquía cuando empieza a ser ‘derro-
tado’, cuando interioriza la contradicción” 
(p. 151). Esta derrota interna es el signifi-
cado de ganar, logrando que proliferen los 
Cuadros políticos, incrementando las facul-
tades –que son necesariamente limitadas 
en cada individuo– para poder asumir la 
responsabilidad absoluta sobre la realidad: 
el poder popular.

El libro cierra con un apéndice titulado 
“El grafo de la militancia” (donde el autor 
analiza qué sucede cuando los diferentes 
estadios contradictorios no se superan 
dialéctica o “hegelianamente”, sino que 
quedan atascados en una repetición en 
clave freudiana dando lugar a tres nuevas 
figuras: la beneficencia, el intelectual crítico 
y el quebrado, respectivamente), un aparta-
do de Conclusiones, y una interesante nota 
final a cargo de Martín Rodríguez quien, en 
pocas páginas, bosqueja un horizonte teóri-
co a conquistar.

La Teoría de la militancia es, sin ningún 
lugar a dudas, un libro de filosofía política 
de gran riqueza y novedad, que se ha ga-
nado un lugar en las filas del Pensamiento 
Latinoamericano. Se plantea como objetivo 
fundamental y manifiesto –más allá de 
encarar un diagnóstico de lo que ha pasa-
do– realizar una defensa filosófica de la 
militancia que la dote de contenido teórico, 
elevándola al nivel del concepto. Es me-
diante este gesto que será posible abordar 
la respuesta original y situada a la pregunta 
¿Qué hacer?

Fichte y la filosofía de la 
intersubjetividad de la 
conciencia encarnada
LEONEL SERRATORE
(UNIVERSIDAD DE BUENOS AIRES – ARGENTINA)

Reseña de López-
Domínguez, Virginia, Fichte 
o el yo encarnado en el mundo 
intersubjetivo, Buenos Aires 
/ México, RAGIF Ediciones / 
UNAM, 2020, 375 pp. 
Recibida el 16 de julio de 2020 –  
Aceptada el 1 de septiembre de 2020

En la “Introducción” de Fichte o el yo encar-
nado en el mundo intersubjetivo, Virginia 
López-Domínguez se encarga de trazar cier-
tos paralelismos entre la filosofía heideg-
geriana y el sistema filosófico de Fichte. La 
elección comparativa no es ingenua pues si 
existe algo que une a los intereses de am-
bos autores es su pretensión de forjar lazos 
entre la filosofía y la vida. Justamente, el 
inicio del primer capítulo alude a la famosa 
frase fichteana: “El tipo de filosofía que se 
elige depende del tipo de persona que se es, 
porque un sistema filosófico no es un uten-
silio muerto que pueda dejarse o tomarse a 
nuestro antojo, sino que está animado por 
el alma de la persona que lo posee” (p. 31). 
Esta frase es un fiel reflejo de lo desplegado 
en los dos primeros capítulos, cuya explícita 
impronta biográfica apunta a describir la 
búsqueda emprendida por Fichte de una 
posición propia respecto de la kantiana, 
inmerso en un ambiente atravesado por 
una serie de acontecimientos sumamente 
relevantes tanto en el terreno intelectual (la 
polémica Jacobi- Mendelssohn y la incipien-
te preocupación sistemática reinholdiana) 
como en el campo político (la Revolución 
Francesa). Sin lugar a dudas, merece una 
mención especial la protección de Fichte 
por parte del Barón Ernst Haubold von Mil-
titz y su posterior tutelaje a cargo del pastor 
Gotthold Leberecht Krebel. Estos sucesos 
supusieron un punto de inflexión en la vida 
de Fichte. El cambio radical de su otrora 
vida rural a una educación propia de la élite 
intelectual marcó decisivamente su pen-
samiento y la opción de los principios que 
rigen su sistema filosófico. En virtud de ello, 
el texto se concentra en detallar los cami-
nos recorridos para alcanzar la tan ansiada 
posición propia, encontrando un recorrido 
posible en el tratamiento de la intersubjetivi-
dad, la corporalidad y las relaciones recípro-
cas entre la conciencia y el mundo.



Ideas12, revista de filosofía moderna y contemporánea	 #12 NOVIEMBRE DE 2020 - ABRIL DE 2021 FICHTE Y LA FILOSOFÍA DE LA INTERSUBJETIVIDAD DE LA CONCIENCIA ENCARNADA	 LEONEL SERRATORE

248 249248 249

98). (5) Procurar la conclusión del sistema 
cuando resulte imposible continuar la de-
rivación proposicional. Esto se verifica en 
la reaparición del principio originario como 
resultado de la deducción.

La filosofía se exhibe como la ciencia más 
originaria que provee de un fundamento 
sólido tanto a la lógica como a los demás 
saberes. En otras palabras, la Doctrina de 
la Ciencia (la filosofía, el sistema) se erige, 
en tanto “metaciencia”, como un “saber 
del saber” capaz de ofrecer un criterio de 
realidad para las ciencias. Sin embargo, 
esto no debe confundirse con un mero 
discurso epistemológico. Precisamente el 
hecho de proporcionar una base real a las 
ciencias da cuenta del interés metafísico 
del proyecto fichteano. Una vez aclaradas 
estas disposiciones, López-Domínguez 
prosigue desplegando los principios de 
la Fundamentación de la Doctrina de la 
Ciencia que fundamentan los principios 
lógicos de identidad, contradicción y fun-
damento. Para aproximarnos al principio 
más originario, Fichte parte del principio de 
identidad (A = A). A pesar de su pretensión 
de explicitar el carácter condicionado de 
las leyes lógicas, apela a estas leyes para 
su argumentación ya que, desprovisto de 
las mismas, resultaría imposible pensar. De 
este modo, admite una cierta circularidad 
y, a la vez, la validez provisional de estas 
leyes, hasta que la Doctrina de la Ciencia 
alcance su pleno desarrollo y las ciencias 
puedan probar su certeza vinculándose 
al principio fundamental. Este argumento 
evidencia, por una parte, la prioridad de la 
conciencia pensante sobre el principio de 
identidad y, por otra, la prioridad de la posi-
ción absoluta del sujeto frente a cualquier 
posición en la conciencia (p. 101). Así, el 
Yo absoluto no refiere a una subjetividad 
individual sino más bien a un sujeto tras-
cendental como condición de posibilidad 

Con el tercer capítulo inicia lo que constitu-
ye el eje fundamental de la argumentación 
y la sección más extensa del texto. En pri-
mer lugar, López-Domínguez reconstruye 
la estructura general de la Fundamentación 
de toda Doctrina de la Ciencia a los fines 
de introducir, posteriormente, la filosofía 
de la intersubjetividad fichteana. Para ello, 
comienza caracterizando –en consonancia 
con la obra Sobre el concepto de la Doctrina 
de la Ciencia– los rasgos impostergables 
que toda filosofía debe presentar si pre-
tende ajustarse a la concepción sistemáti-
ca-científica de Fichte: (1) conformar una 
totalidad interrelacionada de proposiciones 
de tal modo que la certeza particular de 
cada una de ellas dependa del sitio que 
ocupe en el sistema total. (2) Contar con 
un principio incondicionado colocado en la 
cúspide de la serie proposicional, evitando 
la caída en una remisión infinita y la impo-
sibilidad de encontrar una certeza absoluta 
a partir de la cual edificar el sistema total 
(corte remisional efectuado por un acto 
libre de la voluntad). (3) Instituir ese princi-
pio como fundamento, esto es, como prin-
cipio explicativo que se sitúe por fuera de la 
esfera que funda, pues únicamente de esta 
manera se logra soslayar cualquier clase 
ulterior de círculo vicioso. El principio ha de 
ubicarse en un nivel diferente de la expe-
riencia, anterior a la conciencia y a la rela-
ción empírica entre sujeto y objeto. (4) Con-
figurar un principio plenamente originario y 
autosuficiente que no dependa de ninguna 
instancia externa dadora de sentido, sino 
que sólo se dé en virtud de sí mismo. Esto 
se alcanza una vez que el contenido y la 
forma se determinan recíprocamente. “De 
ahí que –según Fichte– sea posible pensar 
en otros dos principios que se subordinen 
al absolutamente primero y que, sin embar-
go, mantengan una cierta interdependencia 
respecto de él: uno, condicionado por el 
contenido de éste, y otro, por su forma” (p. 

múltiples dimensiones. Con respecto a ello, 
López-Domínguez señala: “A mi juicio, la 
intuición intelectual es sólo un momento 
dentro de la labor de síntesis que realiza 
la imaginación, pues ella no sólo produce 
intuiciones intelectuales sino también sen-
sibles. La intuición intelectual sirve como 
punto de referencia absoluto e inmodifica-
ble en torno al cual la imaginación organiza 
y unifica todo el quehacer humano en un 
proceso constante de oscilación que, sin 
un eje siempre idéntico a sí mismo, haría 
que el individuo se perdiese en el caos de la 
infinita variedad de lo sensible” (p. 112).

Además del primer principio fundamental, 
es posible pensar un segundo principio que 
dependa de aquél por su contenido aunque 
sea incondicionado por su forma. Este 
segundo principio es el No-Yo al que Fichte 
accede de un modo similar a como accedió 
al primer principio, es decir, acudiendo a 
una proposición indubitable, esta vez “no A 
no = A”, y aplicando la reflexión abstractiva. 
Lo que sobresale de esta incipiente formu-
lación es que la proposición no deriva de 
“A = A” y la negación no está incluida en el 
principio de identidad. Sin embargo, la for-
ma lógica de esta proposición presupone la 
conciencia juzgante, pues no habría juicio 
alguno sin ella. En cuanto a su contenido, 
la proposición “no A no = A” depende de la 
proposición “A = A”, ya que “no A” es lo que 
A no es; únicamente por medio de la exclu-
sión de “A” llegamos a “no A”, esto es, para 
poner “no A” primeramente debemos poner 
“A” y, por lo tanto, al Yo. El No-Yo se revela 
como opuesto al ser, como la categoría 
de negación. De aquí se desprende una 
contradicción: ¿cómo es posible el darse 
simultáneo de dos principios radicalmente 
opuestos? Esto sucede así porque el se-
gundo principio es un absurdo aceptado 
sólo provisionalmente con una validez 
estrictamente metodológica. El vínculo de 

de la totalidad de acciones particulares, 
incluso del conocimiento entendido como 
tipología de acción secundaria. El Yo ab-
soluto es el principio fundamental sobre 
el que descansan todos los restantes 
principios que configuran el ámbito de la 
objetividad. No es un resultado o producto; 
por el contrario, es producción, donde el 
ponerse, el afirmarse y el ser son lo mismo. 
En efecto, el Yo absoluto es actividad pura, 
un fluir libre sin sujeciones de ningún tipo. 
La acción autoconstitutiva del Yo absoluto 
supone una relación entre lógica y Doctrina 
de la Ciencia muy particular, basada en 
un condicionamiento material de los prin-
cipios de la lógica mediante la fundación 
de la categoría de realidad. De ahí que 
todo aquello que ingrese en el campo de 
acción del sujeto y que se relacione con su 
quehacer puro es real. Fichte se aproxima 
al Yo absoluto a través de la reflexión abs-
tractiva, un método exclusivamente lógico 
que, considerado aisladamente, deviene en 
una filosofía formularia, pero si se comple-
menta con la intuición intelectual, resulta 
sumamente fructífero. En este sentido, 
la abstracción opera como una instancia 
previa que despeja todo lo innecesario para 
la reflexión. Asimismo, la reflexión adquie-
re contenido, concediendo una auténtica 
significación a la filosofía y eludiendo la 
posibilidad de incurrir en un vacío sin vida 
(p. 110). La intuición intelectual aporta se-
guridad, un primer punto de apoyo para la 
filosofía, por ser la constitución indubitable 
del propio Yo en la cual él mismo se pone 
y, al hacerlo, se capta inmediatamente. 
De esta forma, el Yo se afirma como pura 
acción de autoafirmación, distinguiéndose 
de la intuición intelectual kantiana. La fa-
cultad primordial que debemos adscribir a 
tal intelección intelectual es la imaginación. 
Para Fichte, la imaginación productiva es 
la facultad por excelencia, ya que constitu-
ye la base de la actividad humana en sus 



Ideas12, revista de filosofía moderna y contemporánea	 #12 NOVIEMBRE DE 2020 - ABRIL DE 2021 FICHTE Y LA FILOSOFÍA DE LA INTERSUBJETIVIDAD DE LA CONCIENCIA ENCARNADA	 LEONEL SERRATORE

250 251250 251

esta oposición es pensable en función de 
elementos finitos y relativos, conduciendo 
inexorablemente hacia la formulación del 
tercer principio de la Fundamentación de la 
Doctrina de la Ciencia: el Yo y el No-Yo limi-
tados. Este tercer principio inaugura la ca-
tegoría de limitación que sintetiza las dos 
categorías anteriores (realidad y negación). 
En este tercer principio ya están conteni-
dos todos los elementos deducibles para 
la constitución de la conciencia finita. De 
este modo, han sido explicitados tanto los 
tres principios lógicos básicos (identidad, 
contradicción y fundamento), como los tres 
tipos de juicios que es capaz de articular el 
espíritu humano: el tético, el antitético y el 
sintético, a la vez que se justifica el método 
sintético fichteano. Dice López-Domín-
guez: “La Doctrina de la ciencia es, en este 
sentido, un «idealismo crítico», un «idealis-
mo-real» o un «realismo-ideal», que acepta 
la existencia del mundo con independencia 
del sujeto finito y admite, para explicar la 
materialidad, un fundamento indeducible 
de la subjetividad absoluta, apoyándose 
en el primado de la razón práctica sobre 
la teórica, que necesita para su desarrollo 
la creencia firme en un entorno que pueda 
convertirse en el campo de realización del 
deber. Con la aceptación de algo distinto 
del Yo como inexplicable desde el Yo mis-
mo (al menos, no totalmente explicable) y 
la admisión de la relación recíproca con lo 
otro como constitutiva del hombre (Yo divi-
sible), queda garantizada la libertad de éste 
frente a lo absoluto” (p. 116).

El tercer principio contiene dos proposicio-
nes que, conjuntamente, ofician de funda-
mento para la categoría de acción recípro-
ca: (a) el Yo pone al No-Yo como limitado 
por el Yo; (b) el Yo se pone a sí mismo 
como limitado por el No-Yo. La proposición 
(a) funda la instancia práctica, porque 
enfatiza la acción subjetiva del Yo como 

determinando y limitando a su opuesto, 
y la proposición (b) se comporta como el 
fundamento de la instancia teórica en la 
cual se resalta la pasividad del sujeto, pues 
el Yo se pone a sí mismo aunque como 
limitado por el No-Yo. A partir de (b) Fichte 
realiza dos síntesis que fundan la categoría 
de causalidad y la categoría de sustancia-
lidad, mediante las cuales demostrará que 
el conocimiento es una trasferencia del Yo 
al No-Yo, es decir, aquello que denomina 
“alienación”. En el caso de la categoría 
de causalidad, una parte del hacer del Yo 
resulta anulada, siendo reemplazada por 
un padecer. La afección es definida como 
todo lo que no es puesto espontánea e 
inmediatamente por el Yo. Esto no implica 
necesariamente que el No-Yo posee una 
realidad autónoma en virtud de sí mismo 
o una actividad independiente del sujeto, 
sino que toda la actividad ha sido trasferi-
da desde el Yo como consecuencia de su 
padecimiento. Si en el caso de la categoría 
de causalidad la relación recíproca es 
vista cualitativamente, en la categoría de 
sustancialidad, en cambio, es vista cuan-
titativamente. En el conocimiento se da 
una transferencia de la actividad del Yo al 
No-Yo; sin embargo, el padecer de aquél 
no puede ser entendido como una inactivi-
dad extrema, pues en la afección, aunque 
mediatamente, el Yo continúa actuando 
de alguna manera y su hacer se encuentra 
disminuido. De ahí que sea una cantidad, 
un quantum mínimo de acción (p. 119). 
Debido al carácter cuantitativo del padecer 
y el hacer, el Yo puro, en tanto acción pura, 
es susceptible de ser concebido como la 
totalidad de ellos, como un quantum de 
quanta. Así, el Yo puro puede ser entendido 
como una sustancia, esto es, un sustrato 
en el que inhieren accidentalmente el Yo 
y el No-Yo determinados. El conocimiento 
se presenta aquí como alienación, porque 
para que se finitice el Yo absoluto es nece-

sario que niegue una parte de sí. Mientras 
ocurre esta negación (sin una connotación 
temporal), el Yo proyecta sus categorías 
objetivamente en lo opuesto de sí, el No-Yo. 
En la medida en que el No-Yo posee un ser 
trasferido, carece de realidad por fuera de 
su relación con el sujeto o, lo que es igual, 
el No-Yo causa la afección del Yo y no es, 
por ende, su fundamento real sino ideal. 
Esta aparente contradicción en el ámbito 
gnoseológico, ante la limitación de la razón 
especulativa que incurre constantemente 
en contradicciones al intentar explicar lo 
que está más allá de la experiencia, se re-
suelve con la razón práctica. 

Las actividades desplegadas en el terreno 
del saber teórico pueden ser resumidas 
en, por un lado, una relación recíproca 
(la relación gnoseológica) y, por otro, una 
actividad subjetiva independiente que fun-
damenta la relación recíproca y es determi-
nada por ella.

Cuando el Yo encuentra un obstáculo en su 
actuar que no ha sido puesto por él mismo, 
sobre su pretensión de absoluto acaece un 
choque, una resistencia opuesta a la activi-
dad del sujeto, su encuentro con el No-Yo. 
Ante este obstáculo, el Yo debe restringir 
su actuar determinándose a sí mismo en un 
acto de autolimitación. El choque no resul-
ta ser la causa de la autolimitación, sino la 
ocasión para que el Yo realice la acción a 
la que estaba dispuesto (determinabilidad). 
Tomando como modelo esta primera ac-
ción de autolimitación se puede inferir que 
todas las demás determinaciones del Yo 
serán limitaciones que él mismo se (auto)
imponga (p. 128). Las repetidas tentativas 
del Yo lo impulsan a chocarse continua-
mente con la resistencia y a ser devueltos 
los choques una y otra vez, provocando 
así una oscilación entre la determinación y 
la no determinación. Esta oscilación es la 
reciprocación del Yo consigo mismo, que 

se pone como finito (actividad reflexionada) 
y como infinito (actividad que intenta ir más 
allá del límite), es su exigencia de vencer 
la resistencia y su impotencia al no conse-
guirlo. Gracias a estas limitaciones el Yo 
descubrirá el mundo que lo rodea. La facul-
tad que procura conciliar y enlazar ambos 
contrarios es la imaginación, y al estado 
de oscilación de un extremo a otro Fichte 
lo llama “intuición”. La intuición puede ser 
o bien intelectual, cuando el Yo se afirma 
como infinito, o bien sensible, cuando se 
afirma como finito. “En cuanto momentos 
de la imaginación, ambas intuiciones son 
complementarias: la intuición intelectual 
es el polo fijo sin el cual lo plural, múltiple 
y cambiante sería imposible de captar, y 
la intuición sensible es lo que da realidad 
efectiva, concreción, al conocer” (p. 129). 
Hay una facultad más en el espíritu huma-
no: la de abstraer objetos determinados de 
lo puesto en el entendimiento, esto es, la 
facultad del juicio. Además, si abstraemos 
de todo objeto en general, permanece la 
posibilidad de abstraer según una determi-
nada regla, la razón pura (p. 132).

La parte práctica de la Fundamentación de 
la Doctrina de la Ciencia puede ser sistemá-
ticamente resumida de la siguiente manera: 
(1) se deduce el concepto de tendencia 
(Tendenz) o aspiración (Streben) a través 
del cual se afirma la prioridad de la praxis 
respecto de la teoría; (2) a partir de (1) se 
desprende toda la estructura del actuar 
humano, que se destaca mediante una se-
rie de sentimientos en reciprocación; (3) el 
factum que da contenido al pensar se expo-
ne también como sentimiento (Gefühl).

La tendencia es una actividad pura e infinita 
del Yo que se dirige a un objeto antes de su 
constitución. En su proyección incesante el 
Yo aspira a afirmarse sin restricción alguna 
hasta encontrar un objeto a determinar, y 
en esa aspiración se fundan las exigencias 



Ideas12, revista de filosofía moderna y contemporánea	 #12 NOVIEMBRE DE 2020 - ABRIL DE 2021 FICHTE Y LA FILOSOFÍA DE LA INTERSUBJETIVIDAD DE LA CONCIENCIA ENCARNADA	 LEONEL SERRATORE

252 253252 253

de la razón práctica (p. 141). Sin embargo, 
en la actividad autoafirmante del Yo acaece 
un choque. De la reflexión del choque se 
postula una contratendencia equilibradora 
del No-Yo, para finalmente producirse el 
restablecimiento de la actividad. La acti-
vidad reestablecida u objetiva puede ser 
de dos tipos: finita, cuando se dirige a un 
objeto efectivo; infinita, cuando se dirige a 
un objeto imaginado cuyos límites han sido 
puestos por el Yo, que es el producto de la 
imaginación oscilando más allá del límite 
provocado por el choque con el No-Yo y que 
constituye el objeto hacia el cual tenderá la 
actividad práctica. El proyecto práctico es 
denominado por Fichte como “ideal”. El pri-
mer principio fundamental reaparece aquí 
en el descubrimiento de la idea como meta 
reguladora y se cierra así el círculo descrip-
to por el sistema filosófico (p. 143). 

En consonancia con lo anterior, la aspira-
ción se encuentra con una resistencia, se da 
un equilibrio proveniente de una contraten-
dencia; el equilibrio consecuente es la exte-
riorización de algo puramente subjetivo (el 
sentimiento de limitación), la aspiración se 
hace consciente, se determina convirtiéndo-
se en impulso (Trieb). De la imposibilidad de 
satisfacer plenamente cierta determinación 
se sucede un sentimiento de vacío que exi-
ge ser llenado, el “anhelo”. Una vez colmado 
este sentimiento de vacío, se da lugar al 
sentimiento de “satisfacción” (Befriedigung), 
el impulso y la acción ahora son uno y el 
mismo (p. 147). El sujeto reflexiona sobre 
su actuar intentando sintetizar el impulso 
con la acción realizada. Si entre ambas hay 
convergencia, se despertará un sentimiento 
de aprobación (Beifall), de suceder lo con-
trario, se impondrá la desaprobación.

Esta breve reposición no agota el exhaus-
tivo análisis que Virginia López-Domínguez 
desarrolla a partir de la comparación entre 
los diferentes textos fichteanos, a partir 

de la originalidad que en ellos reside y de 
la distancia que los separa de la filosofía 
kantiana. No obstante, es destacable cómo 
la autora logra traducir en términos simples 
y asequibles un sistema de semejante mag-
nitud y complejidad, facilitando, de esta 
forma, el acceso a la lectura de las fuentes 
a los menos avezados. 

Con los capítulos cuatro y cinco asistimos 
al núcleo central de la exposición del libro. 
La filosofía de la intersubjetividad está 
íntimamente relacionada con el concepto 
de comunidad que en Fichte adquiere dos 
acepciones fundamentales: se trata de, por 
un lado, un concepto de comunidad ligado 
a las relaciones físicas que mantiene un 
conjunto de individuos entre sí y, por otro, 
un concepto de comunidad ligado a las 
relaciones morales que expresan la mutua 
correspondencia de deberes y derechos.

La primera acepción se presenta en el pa-
rágrafo VI de la Fundamentación del dere-
cho natural en términos de una comunidad 
material surgida de las relaciones espacia-
les entre seres humanos. La comunidad es 
el efecto de la proyección puramente ideal 
del anhelo que, intentando alcanzar efica-
cia por medio del impulso, se concreta en 
la materia (p. 169). Como resultado, la co-
munidad material es símbolo de la comuni-
dad teleológica, es decir, es su explicitación 
en el terreno corporal y espacio-temporal; 
pero, al mismo tiempo, al tender hacia una 
meta espiritual, trasciende el propio ámbito 
material. Todo este esbozo demanda la 
necesidad de deducir dentro del sistema 
el concepto de cuerpo. La deducción del 
cuerpo implica dos presupuestos: la liber-
tad del Yo y su necesaria autolimitación 
para realizar acciones. Una vez que ambos 
presupuestos se conjuntan aparece la no-
ción de “persona”. La persona se adjudica 
una esfera para la libertad, esto es, un 
campo de actuación libre y exclusivo. En 

primera instancia, este campo se presenta 
ante el Yo como un obstáculo que forma 
parte del mundo exterior (No-Yo) y que se 
debe asumir para existir en tanto persona 
individual. La facultad que configura esta 
esfera sintetizando tamaña oposición no es 
otra que la imaginación productiva. Según 
Fichte, al oscilar entre ambos extremos la 
imaginación productiva genera la extensión 
pura, un concepto previo al espacio y al 
tiempo, y que posibilita su posterior unifi-
cación. López-Domínguez sostiene: “De la 
necesidad de la permanencia de la persona 
resulta la determinación de su campo de 
libertad como algo persistente y, en cierto 
sentido, inmodificable. Y con semejante 
acto se genera el espacio en cuanto «ex-
tensión quieta y determinada por siempre», 
perfectamente distinguible del tiempo, 
cuyo carácter es la constante fluencia, el 
perpetuo devenir” (p. 171).

Como consecuencia, se deduce un cuerpo 
de índole espacial (Körper) en tanto perí-
metro de acciones libres posibles. Esta 
concepción del cuerpo aún no remite a la 
corporalidad humana (Leib) sino a un ám-
bito corpóreo que, para poder finalmente 
instituirse en esfera corporal, requiere una 
configuración orgánica en un todo articu-
lado y cerrado. La articulación corporal es 
el argumento del que Fichte se vale para 
explicar la incidencia de la voluntad sobre 
la materia. Aquí supone una doble instancia 
o dos tipos de órganos que, a pesar de sus 
distinciones, componen una misma unidad: 
el órgano superior, que se relaciona estre-
chamente con la voluntad, y el órgano in-
ferior asociado al mundo sensible (p. 172). 
Cada órgano se vincula con distintas clases 
de materia: el superior con la materia sutil, 
aquella que provee el sustrato sensible 
para las imágenes y, por ende, se sitúa a 
mitad de camino entre el ámbito sensible 
e inteligible; el inferior con una materia 

bruta, cuya modificación está mediada por 
una modificación de la materia sutil. De 
lo previamente expuesto se concluye que 
el cuerpo tiene una doble función: por un 
lado, la transformación del mundo material 
(trabajo), por el otro, la actuación de medio 
para la expresión de la persona, de sus 
gesticulaciones, sentimientos, ideas y sen-
saciones. 

En el marco de este tratamiento materialis-
ta, el estado de plena indigencia en el que 
nace el individuo humano respecto de las 
demás especies hace patente la necesidad 
del otro en la constitución de la persona 
individual. Otros animales han sido com-
pletamente favorecidos por la naturaleza; 
en cambio, el ser humano, aunque se en-
cuentre vulnerable, posee la potencialidad 
de extender sus articulaciones hacia el 
infinito. Mientras que los animales persi-
guen continuamente la autoconservación y 
la satisfacción particular, el ser humano se 
distancia de estos intereses en aras de un 
compromiso comunitario, de trabajar y vivir 
con sus congéneres en un contexto de ple-
na lucha contra la naturaleza. La relación 
intersubjetiva es un proceso que tendrá 
lugar a través del cuerpo y, principalmente, 
de su doble articulación, ya que dispone 
de un órgano inferior que permite captar el 
cuerpo del otro en tanto objeto material y 
de un órgano superior que lo acepta como 
un ser racional semejante. De esto último 
se desprende la necesidad de respetar su 
libertad considerándola un fin en sí mismo 
(p. 180). En este punto surge una cuestión 
problemática: ¿cómo es que el órgano 
superior realiza una acción que, sin ser cau-
sal, modifica al otro? Fichte llama apelación 
(Aufforderung) a esta acción tan singular 
que consistiría en un llamado del otro, exi-
giendo atención y el reconocimiento de su 
libertad. A nivel corporal, según López-Do-
mínguez, el problema se resuelve recu-



Ideas12, revista de filosofía moderna y contemporánea	 #12 NOVIEMBRE DE 2020 - ABRIL DE 2021 FICHTE Y LA FILOSOFÍA DE LA INTERSUBJETIVIDAD DE LA CONCIENCIA ENCARNADA	 LEONEL SERRATORE

254 255254 255

rriendo a la mirada: “Así pues, sin contacto 
directo con la materia, por su sola visión, el 
hombre reconoce en el cuerpo del otro la 
presencia de un semejante, especialmente 
gracias a su rostro, a través de su boca y, 
sobre todo, a través de los ojos, en los cua-
les ha de trasuntarse la racionalidad. Si se 
trata de la mirada de un ser racional, ésta 
se presentará siempre como una mirada 
amorosa, humanizada, claramente opuesta 
a la mirada cosificadora” (p. 181).

En este aspecto cabe insistir en que la 
noción de alteridad fichteana comprende 
una tarea sumamente imprescindible para 
soslayar los tópicos recurrentes en que 
la filosofía postlevinasiana ha incurrido al 
acusar a la modernidad de una aparente 
anulación o propuesta aniquilatoria de las 
diferencias. Contrariamente a ello, Fichte 
no sólo reconoce la función preeminente 
del otro en la constitución personal, sino 
también su respetabilidad, hasta el punto 
de presentar ciertos antecedentes temáti-
cos ampliamente explorados en la filosofía 
contemporánea como el rostro (Lévinas) y 
la mirada (Sartre).

En el quinto capítulo López-Domínguez 
esboza los múltiples aportes novedosos 
de la Doctrina de la Ciencia nova methodo 
haciendo un especial énfasis en la facultad 
imaginativa y en el concepto de corporali-
dad. El análisis que merece nuestra particu-
lar atención es el apartado que refiere a “la 
conciencia encarnada”. 

Según la autora, la primera deducción com-
pleta del concepto de cuerpo tiene lugar 
en la Doctrina de la Ciencia nova methodo. 
Si bien ya existía un desarrollo previo en 
la Fundamentación del derecho natural 
(y en Algunas lecciones sobre el destino 
del sabio), éste se aplica únicamente al 
ámbito jurídico. En el ámbito jurídico la 
preocupación consiste en establecer los 

límites de lo permitido en una comunidad 
real fundada en relaciones materiales y 
espaciales no identificables con el reino 
de los fines kantiano. A diferencia de este 
planteo, la Doctrina de la Ciencia nova me-
thodo extiende el ámbito de alcance de la 
deducción del cuerpo a la explicación de la 
finitización del Yo en general, definiéndolo 
como el sistema de sensibilidad humana en 
el que se inscriben las diversas sensacio-
nes. Fichte no trasforma al cuerpo en una 
cosa en sí, esto es, en algo material ajeno 
a la conciencia; por el contrario, subraya el 
carácter entramado del mismo en cuanto 
plexo de relaciones que se mantiene fijo a 
pesar de las variaciones sensitivas que lo 
afectan. De hecho, esto último posibilita su 
papel regulador en la organización de las 
sensaciones en vista a evitar su constante 
dispersión. El cuerpo se presenta como una 
totalidad viva (no una sumatoria de partes) 
que se realiza a través de sus miembros. Es 
una síntesis producto de la relación entre la 
afectibilidad y la espontaneidad que oficia 
de punto de contacto originario entre el Yo 
y el No-Yo, donde la actividad autoafirmante 
del Yo se ve obligada a autolimitarse ante 
el choque con aquello que le opone resis-
tencia, descubriéndose en ese acto como 
atada o ligada (Gebundenheit). El Yo asume 
esta condición por medio de un sentimien-
to en el que se capta a sí mismo como 
determinado, constituyendo este instante 
el inicio de la conciencia. Las sensaciones 
implican sentimientos de limitación que el 
Yo posee de sí mismo, de las incapacidades 
y carencias para emprender su actuar. Por 
ende, el cuerpo es condición de posibilidad 
para la conciencia de nuestros límites, 
ya que da cuenta de los obstáculos que 
se imponen a su actividad espontánea e 
infinita. “El cuerpo es lo que traspasamos 
constantemente en nuestro actuar hacia el 
mundo, pero que nos recaptura una y otra 
vez, porque estamos atados, ligados a él” 

(p. 217). Este sentimiento del cuerpo es 
un sentimiento originario: nosotros somos 
capaces de percibir las partes de nuestro 
cuerpo aunque estemos imposibilitados de 
percibir el conjunto del organismo, es decir, 
el movimiento de las partes depende de la 
totalidad fija y viva que el cuerpo es. Según 
López-Domínguez, esto se debe a que el 
sentimiento del cuerpo es del mismo Yo en 
su relación con el mundo: “se trata más bien 
de una condición existencial por la que el Yo 
finito se hace transparente a sí mismo” (p. 
218). Nuevamente Fichte nos ofrece un pun-
to de referencia ineludible para los debates 
contemporáneos en torno a las ontologías 
corporales del tener y el ser (Merleau-Ponty, 
Jean-Luc Nancy, Jacques Derrida, entre 
otros). El cuerpo vivido (Leib) no se presenta 
como un mero cuerpo material (Körper), es 
un cuerpo con conciencia. 

Para alcanzar una comprensión de la intui-
ción interna se torna necesaria la deducción 
del espacio como forma externa de la 
sensibilidad. En base a ello, Fichte preten-
de resaltar el matiz complementario de la 
intuición del Yo y del mundo. Mi cuerpo me 
individualiza como un centro de referencia 
que ordena toda la realidad proveyendo 
un punto de vista intransferible. En Nova 
methodo, el cuerpo y el alma se identifican 
configurando una misma entidad que es 
vista desde diferentes perspectivas, pues-
to que estamos ante la presencia de una 
concepción del cuerpo espiritualizado. A 
pesar de ser reiteradamente definido como 
un instrumento en función del cual se hace 
patente nuestra voluntad en el mundo ma-
terial, y que ello suponga una doble articula-
ción corporal elevando las sospechas de un 
retorno a posiciones dualistas, la Nova me-
thodo de Fichte –y siempre según la inter-
pretación de López-Domínguez– previene 
estas suposiciones estableciendo una equi-
valencia entre el órgano superior y el alma: 

“De este manera, no se puede decir que el 
cuerpo sirva al Yo de instrumento, como si 
se tratase de una herramienta exterior a él, 
más bien su cuerpo es su modo de estar 
instalado en el mundo, un mundo con el que 
se ha encontrado al actuar y que, por tanto, 
es primariamente el lugar de realización 
de acciones, de sus fines. Es el modo de 
adaptación a un entorno planteado desde el 
principio teleológicamente” (p. 222).

Así se infiere que la inconveniente inci-
dencia de la voluntad sobre la materia 
es un falso problema, pues no existe una 
actuación de una sobre otra en ninguno de 
los sentidos posibles; más bien, la acción 
es ejecutada por una unidad psíquico-or-
gánica. El ser humano es un centro de 
referencias, una unidad originaria que con-
fiere coherencia al resto de las plausibles 
unificaciones, esto es, les otorga sentido, 
significación. Ahora bien, en tanto el cuerpo 
es conciencia volcada al mundo, el mundo 
deviene en mediador de la totalidad rela-
cional con lo real y, por supuesto, con los 
demás seres racionales.

Los últimos tres capítulos comienzan con 
una suerte de inventario de la sucesión de 
acontecimientos biográficos posteriores a 
la desvinculación de Fichte de la Universi-
dad de Jena, prosigue con el desarrollo del 
Fichte de Berlín y culmina con los rasgos 
más prominentes de su pensamiento políti-
co. Aunque Virginia López-Domínguez nos 
había advertido en la “Introducción” que no 
se dedicaría a realizar un análisis minucioso 
del pensamiento político fichteano, cierta-
mente entre la multiplicidad de aristas que 
aborda en estos tres últimos capítulos que-
remos destacar dos: la polémica del ateís-
mo y la concepción del Estado racional.

En cuanto a la primera, López-Domínguez 
parte de que el objetivo de Fichte siempre 
fue el de aplicar su sistema filosófico a 



Ideas12, revista de filosofía moderna y contemporánea	 #12 NOVIEMBRE DE 2020 - ABRIL DE 2021 FICHTE Y LA FILOSOFÍA DE LA INTERSUBJETIVIDAD DE LA CONCIENCIA ENCARNADA	 LEONEL SERRATORE

256 257256 257

distintas áreas, al derecho, a la moral y a la 
religión. Esto lo conduce a apoyar y editar 
el artículo de Forberg, titulado Desarrollo 
del concepto de religión, que consiste en un 
análisis crítico de la religión donde se la re-
duce al ámbito de la moralidad. Fichte era 
consciente de los posibles efectos políticos 
de tal propuesta, por lo que decide acom-
pañar la publicación con un ensayo propio: 
Sobre el fundamento de nuestra creencia 
en un gobierno divino del mundo, en el cual 
manifiesta abiertamente su posición sobre 
el tema. El escándalo estalló de inmediato, 
a partir de la circulación de un escrito anó-
nimo titulado Carta de un padre a su hijo 
estudiante sobre el ateísmo de Fichte y de 
Forberg en el que se los acusa de no creer 
en el Dios personal cristiano. Tras sucesi-
vas defensas y objeciones, la polémica que 
involucró a la mayoría de los intelectuales 
del momento culminó en el castigo que el 
Consistorio de Dresde impuso a la corte del 
Principado de Sajonia y en la confiscación 
de los escritos. En lo que duró la disputa, 
Fichte, lejos de rectificar su postura, y de 
un modo extremadamente obstinado, se re-
husó a suavizar los términos de su artículo. 
Finalmente, renuncia a su cátedra, imbuido 
en una vaga esperanza que anhelaba un 
apoyo jamás concretado de sus alumnos 
y colegas. Si atendemos al aparentemente 
polémico artículo Sobre el fundamento de 
nuestra creencia en un gobierno divino del 
mundo avizoramos que Fichte, contraria-
mente a lo que sostenían sus acusadores, 
reconocía la necesidad de la fe en un orden 
divino como garante de la vida moral en la 
comunidad y como fundamento de toda 
certeza. Dice la autora: “Fichte no pretendía 
introducir ningún principio contrario a la 
religión cristiana, ya que con su concepto 
de lo divino no hacía sino retomar la idea 
del Evangelio de San Mateo de que Dios se 
manifiesta principalmente en la acción in-
tersubjetiva, de tal modo que la comunidad 

es el más alto símbolo de la perfección en 
la tierra” (p. 230).

Respecto del Estado racional, Fichte 
procura postular las bases para un tipo 
de Estado que se ajuste a la razón. Bre-
vemente, la transición hacia un Estado 
racional se considera forzosa y necesaria, 
dado que los hombres no están listos 
para la moralidad. Su objetivo implica 
obligar a los miembros de una comunidad 
a respetarse mutuamente a través de una 
legislación externa o, en otras palabras, 
lograr que los ciudadanos supriman sus 
intereses egoístas y particulares sin 
perder, en el proceso, su propia indivi-
dualidad. Dos obras fundamentales se 
inscriben en el marco de estas tratativas: 
la mencionada Fundamentación del dere-
cho natural y El Estado comercial cerrado. 
En ellas se distingue –según López-Do-
mínguez– entre la comunidad material 
y el reino de los fines kantianos, siendo 
este último una instancia de relaciones 
morales que se presenta como meta 
ideal a la que pueden aproximarse las 
sociedades reales. Este proceso de apro-
ximación conlleva “miríadas y miríadas de 
años” hasta concluir en la disolución del 
Estado y desembocar en la anarquía. Su 
operatividad reside en facilitar a los seres 
humanos el ejercicio pleno de su libertad 
para así alcanzar paulatinamente la inte-
riorización de la ley (p. 336).

En conclusión, el libro de Virginia López-Do-
mínguez nos invita a un vasto recorrido por 
las fuentes fichteanas, recorrido imposible 
de abarcar en el breve espacio de una re-
seña. Entre los múltiples niveles de análisis 
posibles, la intersubjetividad y su vínculo 
con la noción de corporalidad ocupa –a 
nuestro entender– un lugar preeminente. 
Su preeminencia excede al contenido 
textual, pues nos ofrece lineamientos 
generales para repensar las diversas 

apropiaciones de las que ha sido objeto la 
modernidad en la hermenéutica contem-
poránea. El papel asignado al No-Yo como 
resistencia nunca plenamente reductible y 
al cuerpo como mediación necesaria en la 
constitución identitaria, así como también 
el énfasis puesto en la respetabilidad inex-
pugnable de la libertad del otro, contradi-
cen en gran medida a la actual perspectiva 
sobre la filosofía fichteana que, injustifica-
damente, describe a esta última como un 
caso ejemplar de una subjetividad mayes-
tática supresora de las diferencias y con-
denable por su mero agenciamiento. Este 
detallado estudio de López-Domínguez 
representa una oportunidad clave para 
confrontar las versiones más superfluas de 
un pensamiento complejo y prolífico como 
el de Fichte. 

 



EN BUSCA DE UNA POLÍTICA PLEBEYA	 JULIÁN FERREYRA

258 259258 259

Diego Sztulwark aspira en La ofensiva sen-
sible a dar cuenta de la lógica de un mundo 
múltiple, vibrante y lleno de potencia: el 
ámbito plebeyo donde las formas de vida 
se crean sin cesar, libres de toda coacción 
“desde arriba” (sea del Estado, sea del 
neoliberalismo). “El Estado no posee los 
medios para crear la sociedad nueva, que 
en ningún caso puede ser creada desde 
arriba” (p. 124, yo subrayo). Ante este diag-
nóstico, un desplazamiento del campo de 
batalla se hace indispensable: “A la batalla 
de las ideas debe precederle una ofensiva 
sensible” (p. 26). La problemática política 
que el libro pone en el tapete es clave: se 
trata, en efecto, de crear formas de vida no 
neoliberales (básicamente que no se basen 
en el consumo y la valorización) a partir de 
la lógica de las masas, sus reivindicacio-
nes, deseos y poder creativo. La cuestión 
es cómo se eslabona argumentativamente 
esa ofensiva “desde abajo” (la inteligencia 
colectiva y las tramas comunitarias, p. 84) 
con el fin político último de “la invención 
de la infraestructura y de los derechos 
necesarios para disfrutar de lo común” (p. 
54), prescindiendo de (casi) toda mediación 
estatal u orgánica. Es cierto que “lo que 
realmente importa está lejos” (p. 68) pero, 
¿cómo llegamos sin Estado ni organiza-
ción? Parados sobre una “precariedad que 
vuelve ilusorio todo pacto social estable” 
(p. 109), ¿cómo hacemos frente a la estabi-
lidad cruel de la lógica neoliberal?

En busca de construir una ofensiva sensible 
eficaz, la voz de Sztulwark se trama a lo 
largo de las páginas con la de más de 40 
autores y libros, construyendo una suerte 
de discurso indirecto libre que va desde 
su amplio abanico de lecturas a su visión 
personal. Se trata de una rica selección, 
donde se reúnen algunos pensadores 
de su propia generación y nacionalidad 
(como Schwarzböck, Trímboli, Lewkowicz, 

En busca de  
una política plebeya
JULIÁN FERREYRA
(CONSEJO DE INVESTIGACIONES CIENTÍFICAS Y TÉCNICAS – 
UNIVERSIDAD DE BUENOS AIRES)

Reseña de Sztulwark, Diego,  
La ofensiva sensible. 
Neoliberalismo, populismo  
y el reverso de lo político,  
Buenos Aires, Caja Negra, 2019,  
186 pp. 
Recibida el 10 de julio de 2020 –  
Aceptada el 27 de agosto de 2020

sumamente interesante. Particularmente, la 
crítica a los “dispositivos de felicidad”, en la 
línea de Ahmed y Heffesse, y la exposición 
de la manera en que ha logrado penetrar 
en las fuerzas que solían resistirle, como la 
multitud y la democracia directa, que hace 
apenas 20 años estaban ligadas a la resis-
tencia, y se han transformado en fuerzas 
capturadas por el neoliberalismo, como lo 
ejemplifica el posfascismo brasilero (p. 87, 
siguiendo a Negri). 

Frente a este avance por momentos irre-
frenable del neoliberalismo, el pretendiente 
a ser el contendiente privilegiado es el 
populismo (Sztulwark utiliza mucho éste 
término, pero la expresión propia que pro-
pone y que considera más adecuada para 
caracterizar los gobiernos populares de 
América Latina es la voluntad de inclusión 
–tal es el título del capítulo 2, aunque no 
sea el único momento del libro dedicado 
analizar y criticar este proceso político–). 
Pero la discontinuidad entre la lucha social 
y la conducción política es para Sztulwark 
inzanjable (p. 119). “Se pusieron demasia-
das fichas al Estado” (p. 12, citando a Rita 
Segato). Sztulwark se dedica pacientemen-
te a mostrar el collar de motivos por el cual 
no puede ocupar el lugar que pretende, 
cómo su lucha contra el neoliberalismo (si 
genuina fuera, condición que está teñida de 
escepticismo página a página) es ineficaz y 
perdida. Se trata por ello de una “democra-
cia de la derrota”. La derrota a priori tiene 
que ver con su debilidad ineluctable ante la 
ofensiva neoliberal (p. 120). No se propone 
transformar sino meramente reparar. De allí 
la idea –sobre la cual el autor insiste mu-
cho– de “mediación precaria” (p. 122). La 
cadena de significantes es clara: derrota, 
precariedad, debilidad, caracterizan una 
(mala) voluntad, una (mala) mediación y 
una (mala) alternativa política, incluso ines-
cindible del espíritu colonial (“colonización 

Pacheco o Selci), consagrados argentinos 
(como Rita Segato, León Rozitchner o 
David Viñas), colectivos de pensamiento 
(Juguetes Perdidos y Situaciones) con 
algunos clásicos de la filosofía (Spinoza y 
Maquiavelo en primer lugar) y pensadores 
europeos más o menos contemporáneos 
con clara preferencia por lo franco-italiano 
(desde Foucault, Deleuze, Guattari, Badiou 
y Negri hasta Marazzi, Hadot, Lordon o 
Malabou). 

La “ofensiva sensible” no debe ser leído 
como un concepto vinculado meramente 
con la parte propositiva del libro (como 
una propiedad de lo plebeyo), sino como el 
terreno privilegiado de la lucha, entre los 
agenciamientos plebeyos y los dispositi-
vos neoliberales. A ese terreno el Estado 
nunca llega (por motivos que veremos más 
abajo). Pero allí donde el Estado fracasa, 
el neoliberalismo se muestra eficaz. Logra 
emprender su propia ofensiva sensible (“el 
neoliberalismo emprende una ofensiva 
contra la sensibilidad”, p. 74), moldeando 
las vidas (“modos de vida”) con su lógica 
del consumo y la empresa. El secreto de su 
eficacia es que trabaja a dos puntas: “desde 
arriba”, apropiándose de la maquinaria esta-
tal, pero también “desde abajo”, a través de 
sus micropolíticas (que implican justamente 
una ofensiva en el plano de la sensibilidad). 
En efecto, la fase actual del capitalismo 
no sólo se ha amparado en los aparatos 
de Estado (el libro estudia los efectos de 
su capacidad de permear tanto gobiernos 
populistas como conservadores), sino que 
también ha logrado intervenir con eficacia 
en el plano micropolítco. En la doble pinza 
del neoliberalismo, Sztulwark le da clara 
preeminencia a esta última (“las micropolíti-
cas liberales no necesitan controlar al Esta-
do para crear modos de vida”, p. 32). El aná-
lisis de estos dispositivos “desde abajo”, la 
manera en que impregnan el todo social, es 



Ideas12, revista de filosofía moderna y contemporánea	 #12 NOVIEMBRE DE 2020 - ABRIL DE 2021 EN BUSCA DE UNA POLÍTICA PLEBEYA	 JULIÁN FERREYRA

260 261260 261

y estatalidad se implican”, p. 158). 

Ese razonamiento lo lleva al punto de con-
siderar que el fracaso del “populismo de 
izquierda” constituye una “buena noticia” 
(p. 53). Cierto que bajo una doble conside-
ración, por un lado, “su incapacidad para 
cuestionar la doble representación en la 
que se basa la hegemonía del capital [legi-
timación electoral del Estado neo-liberal y 
la subsunción del trabajo bajo el capital]” y, 
por el otro, la posibilidad de que ese fraca-
so desencadene “un nuevo alineamiento de 
alianzas y estrategias en el enfrentamiento 
con las élites neoliberales” (p. 53). El fra-
caso de la voluntad de inclusión tiene así 
una doble cara: la incapacidad de producir 
modos de vida no neoliberales y la preca-
riedad de las mediaciones sociales puestas 
en juego (pp. 57-58). De alguna manera, 
el autor responsabiliza a estos fracasos 
de la emergencia de la ola de gobiernos 
neo-liberales. El ataque es por momentos 
tan extremo que la objeción que le dirige 
a la teoría de la militancia de Selci (repre-
sentante, en términos de Sztulwark, de la 
voluntad de inclusión), “no reconoce fuerza 
política alguna en las dinámicas sociales 
no estructuradas” (p. 117), podría volverse 
hacia el propio autor: no reconoce fuerza 
política alguna en las dinámicas sociales 
estructuradas. 

Una de las críticas a ese populismo de la 
voluntad de inclusión aparece de la mano 
de Rita Segato, quien señala que la amplia-
ción del consumo no se vio acompañada 
(de la misma manera) por la ampliación 
de ciudadanía, o, en todo caso, que la pri-
mera le ganó la pulseada a la otra, con sus 
consecuencias ambientales y ecológicas 
(la ampliación del consumo se sostuvo 
sobre la exportación de materias primas 
dependiente de la sobreexplotación de los 
recursos naturales, p. 84). La imposibilidad 
de sostener “la dinámica caliente del flujo 

de mercancías” (p. 137, en torno a las re-
flexiones del Colectivo Juguetes Perdidos 
en su gran La gorra coronada) produce la 
paradoja que Sztulwark pone en la pluma 
de García Linera: promover los flujos de 
capital a través de ese fogoneo del consu-
mo, fortaleciendo así a los mercados y los 
modos de vida que se le subordinan. Ca-
rente de la posibilidad de producir formas 
de vida, el populismo sólo reproduce los 
modos de vida capitalistas, y por lo tanto 
es incapaz de dar cabida a ningún tipo de 
emancipación o mejora real en las vidas de 
las mayorías. Es un cruel aparato de captu-
ra de lo plebeyo, desde arriba hacia abajo 
(p. 156). O, en el mejor de los casos, su 
“incompatibilidad con el capitalismo” choca 
contra la “compatibilidad subjetiva de la 
burocracia” (p. 155, retomando a Cooke, y 
suponiendo que la burocracia es necesa-
riamente un monstruo frío, y no un plexo de 
agentes estatales que son parte del “abajo” 
mismo).

Las críticas a la voluntad de inclusión están 
atravesadas por la concepción clásica de 
la política que subyace a este libro que se 
pretende instalar en una visión heterodoxa 
de la misma. El Estado se concibe como 
verticalidad y trascendencia, y aparece 
enfrentado al pueblo, bajo la polaridad 
“arriba” y “abajo”. Quizás la idea misma 
de mediación sea sin embargo fallida, y 
responde a una concepción del Estado 
demasiado clásica para el marco teórico de 
Sztulwark. En efecto, la idea de mediación 
acepta acríticamente la escisión entre el 
Estado y el pueblo, y no logra lo que uno de 
sus autores privilegiados pone como base 
fundamental de su filosofía: la inmanencia. 
No se trata de mediar, sino de concebir un 
Estado donde exista inmanencia entre su 
maquinaria y el pueblo. 

Esa posibilidad aparece como un breve 
relámpago en la bisagra de las páginas 

106 y 107, donde considera a la voluntad de 
inclusión como un fenómeno de desborde 
que no llega a desarrollarse como “hipóte-
sis política”. Cito en extenso: 

Una hipótesis según la cual la democracia es 
igualitaria cuando las luchas se despliegan 
en y desde la economía misma, y que en la 
actualidad se confirma dentro de los movi-
mientos feministas. La contracara de lo que 
más arriba fue nombrado como mediación 
social precaria, es decir, la misma mediación 
pero vista desde abajo por los nuevos sujetos 
del consumo, bien pudo haber sido una de las 
mejores semillas del kirchnerismo: la presen-
cia de la crisis dentro del mercado, la propia 
aberrancia plebeya desplegada dentro de las 
categorías de la economía política” (pp. 106-
107, el subrayado es mío). 

Este fragmento se continúa dentro del 
mismo párrafo hacia otra orientación (los 
haikus de Diego Valeriano), con lo cual 
no termina de definirse el argumento. En 
esas breves líneas, aparecen ligadas con 
algo de precipitación varias ideas poten-
tes: la posibilidad de ver la mediación 
desde abajo, la lucha desde la economía 
(a la que podría serle inmanente la abe-
rrancia plebeya), y el movimiento feminis-
ta. En suma: la potencia del movimiento 
feminista podría verse replicada en otras 
luchas, en la medida en la cual el abajo 
se articula efectivamente con “el arriba” 
(¿o la misma mediación vista desde abajo 
pone en crisis el modelo abajo-arriba?). 
Al mismo tiempo, uno de los motivos 
del fracaso y la fragilidad del populismo 
(fogonear el consumo popular) podría ser 
la clave de su éxito y su gran semilla. La 
idea de un consumo que libera y la posibi-
lidad de “traducir dinero en intensidad” (p. 
109) apunta en la misma dirección, pero 
su articulación con las críticas al consu-
mo que la preceden queda ambigua. Otra 
de las fugaces reivindicaciones de la polí-
tica “estructurada” es cuando señala que 

las instituciones son necesarias cuando 
decae la energía plebeya (su “energía vol-
cánica”, p. 125). 

Más allá de estos breves relámpagos, 
el libro favorece en su pars construens 
al espontaneísmo, ya desde una de sus 
distinciones clave, aquella que traza entre 
modos de vida y formas de vida. Los “mo-
dos” son existencias derivadas del mando 
del capital, mientras las formas establecen 
un cortocircuito con los automatismos 
y obediencias. La ausencia de mando (u 
obediencia) aparece reiteradamente como 
un fin en sí mismo, como imposibilidad de 
una existencia creativa y plena en el marco 
de una autoridad que nos sobrepase. Una 
“voz de mando que normativiza y modula 
la vida” es en sí misma negativa, más allá 
de los criterios y valores que se pongan en 
juego. Si bien Sztulwark se detiene a ca-
racterizar al capitalismo en su fase actual 
(neoliberal), en tanto la vida toma la lógica 
de la valorización y la forma de la empresa, 
el problema es que nos manda y domina. 

La objeción que yo le plantearía a este 
enfoque es que la liberación aparece como 
buena en sí misma, y la constitución de la 
propuesta positiva queda abstracta. De 
hecho, el capítulo más fuerte del libro es el 
segundo, donde critica al populismo, pero 
el tercero y último, donde Sztulwark busca 
construir una política plebeya, no tiene 
el mismo vigor. La definición de filosofía 
política es imprecisa: “la filosofía deviene 
política cuando asume su tarea más propia: 
diagnosticar devenires” (p. 177); habría que 
internarse profundo en la teoría del devenir 
de Deleuze y Guattari para avistar el sen-
tido concreto de tan bella afirmación. Las 
formas de vida son definidas de manera 
negativa como “micropolíticas no-neolibe-
rales” y a través de nociones abstractas 
como “la sociedad” o “la gente” (p. 84). Se 
multiplican las fórmulas encendidas en tor-



263263

Ideas12, revista de filosofía moderna y contemporánea	 #12 NOVIEMBRE DE 2020 - ABRIL DE 2021

262262

no a la “energía plebeya” (p. 106) o “las nue-
vas posibilidades vitales del caos” (p. 104, 
en intertexto con Rolnik: “lo plebeyo tiene 
la plasticidad apta para atravesar el caos”, 
p. 136), que entusiasman pero no ofrecen 
pistas claras sobre la senda de la cons-
trucción política. Lo mismo ocurre con la 
noción de amistad como “base del proceso 
de individuación alternativa al neo-liberal” 
(p. 114). La complejidad de una política de 
la amistad (como el libro homónimo de De-
rrida pone de manifiesto) exigiría mayores 
determinaciones. Sobre todo si se recono-
ce la importancia de “la invención de la in-
fraestructura y de los derechos necesarios 
para disfrutar de lo común” (p. 54).

Este romanticismo de la liberación de toda 
atadura se corresponde con una afirmación 
de la crisis, la incertidumbre y el caos. El 
2001 aparece como el símbolo de la es-
peranza, de la emancipación atrapada en 
una revolución continua (es el “momento 
plebeyo”, p. 135). En contrapartida, el capi-
talismo tendría miedo a la crisis y reforzaría 
el orden sin cesar. “El inconsciente colonial 
identifica toda desestabilización como 
amenaza” (p. 104). Esto puede parecer 
extraño si se considera que la plasticidad 
de las respuestas a la crisis es una de las 
características del capitalismo, pero Sz-
tulwark define “crisis” en un sentido bien 
preciso: “no poder producir aquellos mun-
dos deseantes en los cuales el consumo de 
sus mercancías sea su realización” (p. 67). 
Otro aspecto que puede generar ciertas re-
servas es que la reivindicación de la crisis 
y el caos puede parecer una romantización 
de la enfermedad, el síntoma y la fragilidad; 
también aquí la cuestión se aclara cuando 
se comprende en el marco de la crítica al 
imperativo de la felicidad (p. 67) que, como 
señalamos más arriba, es uno de los instru-
mentos micropolíticos a los que recurre el 
neoliberalismo. No se trata de romantizar 

la enfermedad, sino de romper con la de-
monización que cae sobre toda fragilidad 
humana y nos exige vivir incluso lo intole-
rable con una sonrisa apacible en el rostro 
(“lo que sucede conviene”).

Como contrapartida, en las últimas páginas 
del libro asoma una propuesta positiva con 
vigor y cuerpo, en torno a las madres de 
plaza de mayo, y a partir de un fragmento 
de León Rozitchner donde emplaza la 
soberanía de una nación “en la vida de sus 
ciudadanos que se expande desde sus 
cuerpos” (p. 179). En los cuerpos concre-
tos de las madres, y en otras luchas que 
Sztulwark enlaza con las de ellas (pañuelos 
verdes, cortes de ruta piqueteros y ollas 
populares) asoma la trama concreta que 
algunas de las fórmulas vibrantes del libro 
no logran determinar. El desafío aparece 
bien definido: desovillar en qué consiste 
ese “saber fundamental que va desde los 
afectos a la política” (p. 180). Esa interpela-
ción, junto con la necesidad de una política 
que ponga en el centro de la escena la 
inteligencia colectiva y las tramas comu-
nitarias, son el gran aporte que la ofensiva 
sensible nos deja. Cómo darle la fortaleza 
necesaria para protegernos de los embates 
constantes, desde arriba y desde abajo, del 
capitalismo, es la tarea pendiente.

263263263263263

Vitalismo conceptual  
y ontología práctica
Filosofía, cuerpo y amor en los 
márgenes de la libertad
IVÁN PAZ
(FACULTAD DE FILOSOFÍA Y LETRAS –  
UNIVERSIDAD DE BUENOS AIRES – ARGENTINA)

Reseña de Ezcurdia, José, 
Cuerpo y amor frente a la 
modernidad capitalista: a 
propósito de Spinoza, Bergson, 
Deleuze y Negri,  
Ciudad de México, Editorial 
Itaca, 2018, 218 pp.
Recibida el 13 de agosto de 2020 -  
Aceptada el 23 de septiembre de 2020

¿Cuáles son los aportes que, desde la filo-
sofía, el vitalismo puede hacer como he-
rramienta de resistencia y lucha contra los 
devenires de este presente? Esta pareciera 
ser la pregunta que mueve las investigacio-
nes de José Ezcurdia, Licenciado y Doctor 
en Filosofía por la Universidad Nacional 
Autónoma de México y la Universidad de 
Barcelona, respectivamente. En otra reseña 
publicada en el número 6 de esta revista 
(noviembre 2017-abril 2018), a propósito 
del libro Cuerpo, intuición y diferencia en 
el pensamiento de Gilles Deleuze del pro-
pio Ezcurdia (Ciudad de México, Editorial 
Itaca, 2016), encontrábamos ya la fuente 
del deseo de que un renovado vitalismo 
filosófico y una propuesta materialista 
nos develen, lisa y llanamente, formas 
de existir en el mundo. Lo que en el libro 
anteriormente mencionado constituía un 
recorrido extenso por el pensamiento de 
Gilles Deleuze y las diversas fuentes de su 
filosofía adopta en esta obra un desafío 
extra. Al ya presentado concepto de cuer-
po se suma también el de amor, ambos 
entendidos como formas de comprender 
los mecanismos necesarios para pensar 
en modos de resistencia y formas de cons-
tituir alternativas ético-políticas a partir 
de esquemas ontológicos. De la misma 
manera, se propone aquí un recorrido filo-
sófico por la obra de cuatro emblemáticos 
autores: Baruch Spinoza, Henri Bergson, 
Gilles Deleuze y Antonio Negri. El desafío 
del vitalismo, en esta ocasión, se renueva 
en un juego dialéctico entre autores que, 
desde una perspectiva materialista, hacen 
frente a la modernidad capitalista a partir 
de un ejercicio de pensamiento contra el 
absolutismo y la dominación. Ezcurdia nos 
presenta un profundo despliegue concep-
tual que ahonda en lo que, a lo largo de sus 
obras, constituye minuciosas reflexiones 
en torno a la dimensión crítica de aquellos 
autores con los que se propone trabajar. La 



Ideas12, revista de filosofía moderna y contemporánea	 #12 NOVIEMBRE DE 2020 - ABRIL DE 2021 VITALISMO CONCEPTUAL Y ONTOLOGÍA PRÁCTICA	 IVÁN PAZ

264264

está en constante diálogo entre ellas y 
consigo mismas. El lector se encuentra, 
entonces, con un decálogo explícito y bien 
definido: en Spinoza, se sientan las bases 
de la lucha contra la modernidad capitalis-
ta; en Bergson, se da cuenta del avance de 
la crítica a la ciencia y la metafísica como 
forma de expresión de la tesis materialista; 
en Deleuze, la inmanencia cobra sentido 
como articuladora de un pensamiento libre; 
y en Negri, el proyecto filosófico-ontológico 
se convierte en una herramienta política 
emancipatoria.

Antes de adentrarnos en cada sección, en-
tonces, es esencial destacar los aspectos 
que el autor considera que articulan cada 
una de estas instanciaciones. En primer lu-
gar, la modernidad capitalista está siempre 
presente en tanto enemigo a vencer, pero 
lo está veladamente, oculta detrás de la 
máscara de la metafísica de la trascenden-
cia. La inmanencia, otro concepto de fuerte 
impronta en los trabajos de Ezcurdia, es el 
arma por excelencia del vitalismo filosófico 
para dar esta batalla encarnada contra el 
fatalismo de nuestros tiempos en nombre 
de un deseo que apunta a la libertad. En 
segundo lugar, el cuerpo y el amor son las 
claves de lectura que, a medida que se 
avanza por este camino, surgen como ejes 
indispensables para comprender la pro-
puesta de cada filósofo y, a través de ellos, 
del autor de este libro.

El primer apartado, titulado “Spinoza”, ubica 
al filósofo judío como exponente de la onto-
logía inmanentista que sienta las bases del 
camino trazado en el libro. Ezcurdia propo-
ne avanzar desde una crítica a la metafísi-
ca de la trascendencia hacia una lectura de 
la filosofía spinozista en clave política. La 
Ética demostrada según el orden geomé-
trico y el Tratado teológico-político son 
las herramientas de las que se sirve para 
ello. A la manera de Spinoza, entonces, 

elección de Gilles Deleuze, primeramente, 
y la posterior adición de filósofos de los 
que este parte (Spinoza, Bergson) y en los 
que su obra repercute (Negri) instauran la 
primera confesión filosófica de Ezcurdia, 
quien siempre, desde el primer momento, 
adscribe al vitalismo como forma de con-
vertir a la filosofía tanto en (como diría el 
propio Deleuze) una nueva arma, como 
también en una solución que puede y debe 
resultar en un problema o concepto para la 
coyuntura.

El prólogo del libro, a cargo de Patricio 
Landaeta, nos presenta ya la definición del 
vitalismo conceptual con la que nos en-
contraremos a lo largo del recorrido: “una 
máquina de guerra tramada con palabras y 
gestos que busca [...] crear colectivamente 
más y mejores ambientes para la vida en 
común” (p. 9). El camino se traza de esta 
manera, como afirma Landaeta, no bajo la 
forma de un manifiesto o un panfleto, sino 
como un esfuerzo metódico y analítico que 
propone a cada autor como una instancia, y 
a cada instancia como una parada obligada 
antes de llegar al objetivo prometido. Las 
nociones de cuerpo y amor, que funcionan 
como conceptos articuladores de todo 
aquello que va a derivar de cada una de 
las teorías propuestas, cobran sentido y 
se reivindican a sí mismas en un plano 
estrictamente vitalista. El vitalismo, a su 
vez, se ve representado en la reflexión de 
cada filósofo que el autor compromete con 
este esfuerzo metódico. Es este quizás 
el más logrado de los diversos aspectos 
metodológicos presentes en este libro de 
Ezcurdia: presentar cada capítulo, simple-
mente, con el nombre del autor a retratar, 
y establecer, de esta manera, una guía, un 
camino, un trazado. Cada autor de esta 
constelación marca una nueva impronta a 
lo largo de este camino pero, siguiendo a la 
filosofía deleuziana que inspira el escrito, 

265265

infinito del Dios spinoziano, el amor como 
fuente del vitalismo de la idea, la ontología 
inmanentista, la figura de Cristo y el ma-
terialismo del cuerpo dotan al filósofo, en 
este primer apartado, de las armas contra 
la metafísica de la trascendencia en nom-
bre de una renovada modernidad.

El segundo apartado, “Bergson”, da cuen-
ta inmediatamente de cómo cada instan-
cia del recorrido retoma aquella que la 
precede convirtiéndola en punto de parti-
da para su propio desarrollo. Si bien Spi-
noza es el filósofo omnipresente en este 
libro, aquel que todo lo ve y que en todo 
se manifiesta, Bergson sienta las bases 
para dar cuenta de aquel materialismo 
que ya está fuertemente anclado en el 
esfuerzo conceptual de la obra pero que 
aquí cobra certera relevancia. La articula-
ción de la reflexión filosófica bergsoniana 
se sostiene sobre dos conceptos que 
ya nos son familiares: cuerpo y libertad. 
Materia, imagen, memoria y conciencia 
son los ejes que articulan el aporte de 
Bergson en el marco de lo que él llamará 
la “forma viva”, la cual da lugar al materia-
lismo vitalista (o vitalismo materialista) 
en el que esta forma viva adquiere la es-
tructura de la conciencia. El concepto de 
duración, clave en toda la filosofía bergso-
niana, entendido aquí como duración de la 
vida, aparece como corazón de la libertad 
buscada. Toda esta dialéctica de concep-
tos, sin embargo, cobra sentido cuando 
Bergson establece la importancia abso-
luta de su noción del cuerpo entendido 
como nudo de percepciones, afecciones 
y reacciones. El cuerpo es una intensidad 
que se destaca en el plano de la materia 
viva, y da lugar a la idea que es clave en 
todo el apartado: la de “cuerpo vivo”. Para 
el filósofo vitalista, el cuerpo vivo, con-
cebido como intensidad en la que la me-
moria asegura su forma, se ordena en un 

proponemos dar cuenta de este recorrido 
de forma analítica, a través de dos pasos. 
El primer paso es dar cuenta del amor y la 
ontología inmanentista contra la metafísica 
de la trascendencia y sus derivas axiológi-
cas y psicológicas: Spinoza, el filósofo de 
las pasiones, plantea el deseo, el conato y 
la alegría como piedras de toque de este 
esfuerzo para sentar las bases de “la revo-
lución ética de un sujeto que se constituye 
como fuente de la determinación del valor 
moral” (p. 41). Encontramos una primera 
pista de aquello que propone Ezcurdia, a 
saber, una lectura del inmanentismo pan-
teísta spinoziano como proyecto ontológico 
con un horizonte de liberación ético-políti-
ca. El amor, entonces, acompaña al conoci-
miento que el Dios spinozista tiene de sí (en 
tanto se conoce como su propia causa): el 
amor como autoconciencia divina e idea en 
sentido spinoziano se articula en las dimen-
siones interiores de la Naturaleza. El mayor 
logro de Ezcurdia en este primer punto es 
dar cuenta, exitosamente, de cómo este 
idealismo de Spinoza es un inmanentismo 
que refleja un vitalismo de la idea, posee-
dor de un carácter productivo. Prosiguien-
do con la estructura analítica, el segundo 
paso, entonces, plantea cómo en la propia 
ética spinozista hay una teoría de los cuer-
pos y los afectos. La teoría del cuerpo, arti-
culada con las reflexiones epistemológicas 
de Spinoza, batalla contra la metafísica de 
la trascendencia y las tradiciones funda-
das en esta, que postulan la negación del 
cuerpo como sinónimo de virtud. El cuerpo 
como principio de reconfiguración de la 
vida ética del ser humano es el elemento 
fundamental de todo proceso de liberación. 
Cuerpo y amor, en este sentido, aparecen 
como factores determinantes del conjunto 
de planteamientos ontológico-prácticos 
del pensamiento de Spinoza en vistas de 
articular una filosofía política que parta de 
la potencia de la multitud. El entendimiento 



Ideas12, revista de filosofía moderna y contemporánea	 #12 NOVIEMBRE DE 2020 - ABRIL DE 2021 VITALISMO CONCEPTUAL Y ONTOLOGÍA PRÁCTICA	 IVÁN PAZ

266 267266 267

régimen intensivo de imágenes en su pro-
pia estructura sensomotriz. Los cuerpos 
vivos, que se ven afectados y reaccionan, 
se constituyen como formas de conatos 
spinozianos, y es aquí donde el autor nos 
da la clave: “la libertad no se consigue 
sino en un cuerpo que ha dado actualidad 
a las imágenes de la materia en la que se 
constituye” (p. 81). Es en el vitalismo ma-
terial y espiritualista bergsoniano donde 
florece la materia viva como libertad, y 
es la propia libertad (que toma al cuerpo 
como fuente de sí) la que se articula 
como experiencia encarnada, afirma la 
memoria pura y promociona una vida 
profunda. Es esta reflexión, entonces, la 
que da lugar al planteamiento de un yo 
entendido por Bergson como “yo social”, 
como multiplicidad cuantitativa y doble 
mixto de memoria sensomotriz y memo-
ria pura, es decir, de espacio y tiempo. El 
yo esquemático del discurso científico 
moderno abre las puertas al racionalismo 
filosófico, entendiéndose ambos como re-
ferentes de una concepción esquemática 
que escapa a la vida, una concepción de 
vida que, para Bergson, debe ser entendi-
da y aprehendida como forma intensiva y 
creativa más allá del esquematismo de la 
representación. El vitalismo bergsoniano, 
entonces, es el principio para dar forma 
a una teoría del conocimiento, una ética 
de la afirmación de la vida y una actitud 
frente a las sociedades cerradas de la 
modernidad cristiana y capitalista que, 
enfrentadas a las sociedades abiertas 
del empirismo radical bergsoniano, se 
transforman a partir de una experiencia 
místico-ontológica que considera el amor 
como afirmación de la conciencia en el 
conocimiento intuitivo.

El tercer apartado, “Deleuze”, da cuenta 
de cómo se constituye el pensamiento del 
filósofo francés a partir de sus fuentes, es 

decir, de Spinoza y Bergson considerados 
como fundadores de categorías concep-
tuales para la crítica a la modernidad 
capitalista. Tanto el individuo superior 
spinozista como la sociedad abierta berg-
soniana sustentan aquello que Ezcurdia 
considera como un proyecto ético-po-
lítico que se da a partir de la filosofía 
deleuziana. El concepto de cuerpo vivo 
es el lugar donde confluyen la ontología, 
la epistemología y la propuesta ético-po-
lítica como articulación de una historia 
de la filosofía. Contra la metafísica de la 
trascendencia, el enemigo común en este 
recorrido, el cuerpo deleuziano (que recu-
pera la noción artaudiana de Cuerpo sin 
Órganos) es un plano de inmanencia cru-
zado por intensidades ilimitadas. El plano 
de inmanencia, a su vez, atravesado por 
una realidad de materia y conciencia, arti-
cula las multiplicidades que se realizan en 
la unidad plural y creativa del movimiento 
afirmativo deleuziano. La vida como cau-
sa inmanente es el pliegue de Deleuze 
hacia un vitalismo materialista que pode-
mos denominar bergsoniano-spinozista, 
el cual da cuenta de la determinación de 
la materia viva como forma de lo real y de 
la intuición como estructura ontológica 
capitalista en la que la materia viva se 
resuelve. Es a partir de esto que surge el 
ansiado concepto de libertad, el cual se 
constituye como afirmación de la materia 
viva en la conciencia. La metafísica de la 
trascendencia, en este apartado, cae por 
su identificación con el platonismo, enten-
diendo a ambos como el andamiaje sim-
bólico de una forma de poder que implica 
la determinación de la conciencia subje-
tivada bajo un orden moral. Servidumbre 
voluntaria en Spinoza, sociedades cerra-
das en Bergson, las formas de la moder-
nidad capitalista como autonegación del 
cuerpo convertido en organismo le dan a 
Deleuze herramientas para dar cuenta de 

Negri retoma los conceptos de cuerpo y 
libertad de Spinoza, así como también el 
de multitud, para pensar a esta última de 
manera directa como resistencia frente a 
la metafísica de la trascendencia. Lo que 
según Ezcurdia es en Deleuze un proyecto 
ético-político que considera al amor como 
elemento constituyente de la materia viva, 
se manifiesta en Negri como un principio 
de libertad y vida comunitaria que pone 
a lo político como primordial pero que 
nunca pierde el sentido ontológico. Las 
bases están sentadas desde el comienzo: 
“la multitud, al afirmar su potencia, da 
lugar a una producción de subjetividades 
que [...] precipita una comunidad, que es 
la satisfacción del cuerpo social como 
cuerpo vivo” (p. 182). La batalla contra 
la metafísica de la trascendencia se da 
también contra un Estado que es instru-
mento de la economía de mercado (o, 
retomando a Deleuze, de la axiomática 
capitalista) que atenta contra la vida de-
mocrática. Frente a esto, la formación del 
cuerpo social es una “bioproducción de 
subjetividades que tiene como expresión 
la vida democrática” (p. 183) y que se 
manifiesta en el cuerpo vivo. La cuestión 
democrática es esencial en tanto, para 
Negri, tiene una impronta spinozista que 
se caracteriza por un vitalismo como 
forma de producción de subjetividades. 
A su vez, la multitud, también de carácter 
spinoziano, efectuación de un Dios inma-
nente, se funda en una democracia (o, 
tomando a Bergson, sociedad) abierta. La 
postura de Negri, fundada en el deseo de 
una sociedad libertaria, se nutre de mate-
rialismo e inmanencia para dar cuenta de 
la caracterización de la multitud como es-
pacio de lucha y resistencia, aquella lucha 
enunciada ya desde el principio del libro. 
La perspectiva crítica de la modernidad, 
en este apartado final, da cuenta de una 
búsqueda de libertad como afirmación del 

un devenir-rebelde que Ezcurdia identifica 
en los “pueblos primitivos”. Retomando la 
rostridad, los agenciamientos de poder y 
las maquinarias deleuziano-guattarianas, 
el autor plantea una crítica descarnada 
al cristianismo pero también, a su vez, a 
su reconfiguración como teología mate-
rialista y vitalista de corte spinoziano. La 
estratificación del cuerpo que acarrea el 
cristianismo como proyecto civilizatorio, 
entonces, se articula con el platonismo 
como formas de la axiomática capitalista 
moderna en una lógica de dominación. 
Las multiplicidades minoritarias y las for-
mas de resistencia del cuerpo, sumadas 
al afecto como efectuación de la propia 
potencia del cuerpo vivo y al amor como 
fondo de la vida (y la materia viva) y como 
operación ético-política dan cuenta de 
cómo “la filosofía tiene como objeto la 
producción de pueblo [...] [y] es necesa-
riamente libertaria en tanto el pueblo que 
llama le brinda el plano sobre el que co-
secha los afectos, que son la dimensión 
interior del sentido. Sentido es afecto. Y 
el afecto se constituye como motor de la 
libertad” (p. 169).

El último apartado, “Negri”, resulta inte-
resante por varios motivos. En un primer 
sentido, hasta este momento el lector ha 
sido testigo de cómo cada instancia del 
recorrido, cada filósofo trabajado, plantea 
y resuelve interrogantes en un diálogo 
sistemático y constante con quien lo 
precede. En el caso de Negri, se observa 
acabadamente cómo la propuesta teó-
rica es, desde el primer momento, una 
recuperación directa de los tres filósofos 
anteriores. En un segundo sentido, consi-
deramos que es en este apartado donde 
se desenvuelve más fuertemente la 
lectura ontológico-práctica que propone 
Ezcurdia. Si bien la ética y la política es-
tán presentes desde un primer momento, 



Ideas12, revista de filosofía moderna y contemporánea	 #12 NOVIEMBRE DE 2020 - ABRIL DE 2021

268268 269269

poder de la multitud, como comunalidad 
y lucha por la libertad como razón de ser 
de la filosofía. Desde Spinoza, el vitalismo 
materialista resuelve el pensamiento de 
Negri como una ontología política en sí 
misma; desde Deleuze, la diferencia se 
constituye como horizonte a la crítica de 
la modernidad capitalista. El amor articu-
la toda esta amalgama conceptual como 
nota fundamental de orden del poder 
instituyente de la multitud. El amor y la 
encarnación cristiana como potencia y 
principio de la libertad, que se realiza en 
la producción de lo común, se conjugan 
con las pasiones alegres para dar cuenta 
de un nuevo ejercicio vital. “Para Negri, la 
libertad no es un punto de partida, sino 
fruto de una lucha” (p. 211).

En conclusión, el trabajo de Ezcurdia 
se propone superar las fronteras de su 
escrito anterior y llevar al cuerpo y la 
diferencia a un plano aún mayor: el de 
la reflexión vitalista. El amor, que se 
conjuga con el cuerpo como clave de 
lectura, posibilita la comprensión del 
sistema de crítica a la metafísica de la 
trascendencia en tanto punto de partida 
fundacional de un orden ético-político 
como forma de expresión de la vida en 
común. El autor logra fehacientemente 
dar cuenta del pensamiento de cada uno 
de los filósofos que estudia, expandiendo, 
en esta ocasión, su propio trabajo desde 
Deleuze hacia sus fuentes y aquellos que 
heredan su teoría. Aún más, esta reflexión 
particular en cada apartado funciona, 
como mencionamos, de forma dialéctica 
y dialógica consigo misma y con todas 
estas instancias del libro que caracteri-
zamos como ejercicios conceptuales, o 
más bien como un camino de aprendizaje. 
La libertad es siempre, para Ezcurdia, el 
eje que articula sus lecturas y reflexiones 
filosóficas. El vitalismo, en este caso, se 

constituye como el principio rector de 
toda la exégesis que realiza, con profunda 
y minuciosa dedicación, respecto de los 
devenires conceptuales de los que se sir-
ve. Queda como tarea para lx lectorx, en 
definitiva, la apropiación de este vitalismo 
conceptual y esta ontología práctica si 
es que desea, en su propia constitución 
subjetiva, sumarse a la resistencia contra 
el fatalismo de estos tiempos.

269269

Racionalismo giroscópico
GONZALO SANTAYA
(CONSEJO NACIONAL DE INVESTIGACIONES CIENTÍFICAS Y 
TÉCNICAS – UNIVERSIDAD DE BUENOS AIRES – ARGENTINA)

Reseña de Gouin, Jean-Luc, 
Hegel. De la Logophonie comme 
chant du signe, Quebec, Presses 
de l’Université Laval, 2018,  
314 pp.

Recibida el 10 de agosto de 2020
Aceptada el 9 de septiembre de 2020

¿Qué significa que “lo real es racional”? 
¿Acaso que hay sentido o significado en 
cada uno de los elementos que componen 
el infinitamente diverso universo empírico 
–y en cada una de sus combinaciones, 
ecos y choques–?, ¿también en los que 
hacen la historia y la cultura humanas?, 
¿incluso en el “tic” o el gesto irreflexivo? 
Siguiendo la fórmula de Hegel, habría que 
responder con un firme “sí” a estas pregun-
tas. ¿Aún a riesgo de convertir al gran filó-
sofo de Stuttgart en un nuevo Cándido, más 
sofisticado quizá que el personaje leibni-
ziano de Voltaire, pero igualmente ingenuo 
en su optimismo de fondo –o, peor aún, 
en un cínico, un soberbio, un totalitario...–? 
Los dos siglos de historia que sucedieron a 
Hegel abundan en violencias e injusticias, 
hechos varios que podrían apoyar esta 
imagen, y abundantes fueron también las 
filosofías que han insistido en el fondo con-
tingente, irracional, absurdo o asignificante 
de la existencia. La empresa de un retorno 
a Hegel hoy (y particularmente la que toma 
la vía de la reafirmación de su sentencia 
sobre la absoluta racionalidad de lo que es) 
tiene que enfrentarse a esto al zambullirse 
en la letra hegeliana para reivindicar al Es-
píritu Absoluto, más allá de toda crueldad 
despiadada u optimismo ingenuo.

Jean-Luc Gouin, filósofo canadiense que 
se ha dedicado durante años al pensa-
miento hegeliano, presenta una tentativa 
para abordar esta empresa. En Hegel. 
De la Logophonie comme chant du signe, 
el autor compila una serie de artículos 
propios, publicados entre 2009 y 2018 en 
diversas revistas académicas de excelen-
cia (Hegel-Studien, Hegel-Jarbuch, Revue 
philosophique de Louvain, Freiburger Zeits-
chrift für Philosophie und Theologie, entre 
otras), añadiendo en cada caso un extenso 
y variopinto anexo de notas adicionales, y 
exhibiendo una interpretación global de la 



Ideas12, revista de filosofía moderna y contemporánea	 #12 NOVIEMBRE DE 2020 - ABRIL DE 2021 RACIONALISMO GIROSCÓPICO	 GONZALO SANTAYA

270270

bibliografía recomendada para internarse y 
profundizar en el pensamiento hegeliano, un 
análisis de la idea de “Enciclopedia” y una 
reseña de las reflexiones que Maurice Mer-
leau-Ponty desarrolla a lo largo de los años 
en torno al concepto de dialéctica, donde se 
ven aparecer numerosos atisbos de la pro-
pia reivindicación gouiana de Hegel.

Si bien Gouin se adentra en temas de gran 
complejidad –navegando a lo largo y a lo 
ancho de la obra hegeliana–, hay que des-
tacar su habilidad para combinar una prosa 
suelta y amigable con rigor conceptual y 
un importante aparato crítico. Su expre-
sión, aunque precisa, evita perderse en 
tecnicismos y mantiene un diálogo perma-
nente entre ideas de elevada abstracción y 
problemas y situaciones de la experiencia 
actual y concreta. Combina la escritura 
académica con ciertas licencias experi-
mentales en cuanto al uso, por ejemplo, de 
la puntuación, el subrayado y la tipografía 
en negritas, que dan a la materialidad del 
texto una dinámica singular. Como con-
trapartida, la “soltura” de la pluma gouiana 
arriesga de tanto en tanto ser arrastrado 
por digresiones donde la gracia literaria 
puede hacernos olvidar la centralidad 
del argumento filosófico –esto sucede 
especialmente en sus páginas de “notas 
complementarias”. A menudo el francés 
de Gouin abunda ocasionalmente en ex-
presiones y giros idiomáticos que exigen 
entrenamiento en cierto argot por parte lx 
lectorx y cierto conocimiento general de la 
cultura francófona, cuyos aportes al argu-
mento pueden pasar fácilmente desaperci-
bidos en estas latitudes –por ejemplo, sus 
referencias a poetas, músicos y cineastas 
franco-canadienses.

Las notas de Gouin merecen un párrafo 
aparte. Además de las notas a pie con 
referencias y aclaraciones, encontramos 
al final de cada capítulo un extenso apén-

obra del filósofo alemán –que la publica-
ción fragmentaria en revistas dispersas es 
siempre incapaz de manifestar–. Entre las 
virtudes de este libro, quizás la principal 
sea su carácter accesible y amigable con 
lx lectorx no especialista, su presentación 
general de un sistema hostil a toda primera 
lectura. 

Su objetivo manifiesto es, en efecto, “in-
tentar identificar de alguna manera el foco, 
o la raíz, de la exigente Weltanschauung 
hegeliana [...] ofrecer una llave capaz de 
abrir la vía a una captación verdaderamente 
comprehensiva de la filosofía de Hegel” (p. 
XIII; en todos los casos las traducciones 
del francés al español son propias). Este 
“foco o raíz”, esta “llave”, no se reducirá sin 
embargo a una serie de fórmulas o propo-
siciones, ni a un conjunto de definiciones, 
sino esencialmente a un movimiento. Toda 
determinación de lo real será desde enton-
ces un “signo” que permitirá a su vez captar 
en ella la determinación de la razón (la voz 
del Logos que habla a través de la cosa) 
mediante un movimiento que Gouin carac-
terizará como giroscópico, y donde lo real 
y la razón estarán sometidos a una perma-
nente –e inmanente– transformación.

El libro se compone de un muy breve prólo-
go que desarrolla una semblanza biográfica 
de Hegel, seguido de tres partes principa-
les. La primera parte (“Hegel saisi à bras-le-
corps”, es decir, “Hegel tomado seriamente”, 
o “con firmeza”) se compone de tres capí-
tulos en los que Gouin desarrolla los linea-
mientos principales de su interpretación, 
la “llave” para abrir la vía a la comprensión 
hegeliana. La segunda parte (“Hegel. ¿Y 
después...?”) pone en diálogo esta interpre-
tación con algunos desarrollos posteriores 
–o, en algunos casos, contemporáneos– a 
Hegel, generalmente críticos de su sistema. 
La tercera parte (“Escolios”) se compone 
a su vez de tres secciones: una lista de 

271

dice de “notas complementarias”, donde el 
autor se explaya profusamente y con gran 
libertad de asociación acerca de diversos 
puntos del desarrollo argumentativo del 
artículo. En este despliegue, asisten no sólo 
otros pensadores con los cuales se con-
trasta la posición hegeliana, sino múltiples 
referentes de la cultura popular, sobre todo 
del campo de la música, el cine y la televi-
sión. Construye así una exuberante galería 
donde cohabitan desde Herbert Marcuse 
hasta Serge Gainsbourg, o desde Martin 
Heidegger hasta Barbara Streisand. Las 
críticas y aportes de distintos pensadores 
se complementan con versos de canciones 
y poemas, con líneas de un guion de cine o 
TV, para enriquecer o ejemplificar ideas del 
último gran idealista alemán. Más allá del 
gusto por la digresión, hay que reconocer 
que el estilo de Gouin abunda en giros origi-
nales y que, a fin de cuentas, nunca pierde 
de vista el “a cuento de qué” nos ha interna-
do en ella. En definitiva, este estilo nos ha 
parecido, a lo largo de las páginas, endulzar 
y darle un cierto sentido de familiaridad a 
un recorrido por caminos que sin él habrían 
resultado más inhóspitos. Todo esto lo 
vuelve en efecto un valioso instrumento de 
iniciación en la intimidante selva hegeliana.

Las referencias principales con las cuales 
Gouin asocia al hegelianismo son ante todo 
literarias y filosóficas, y tanto iluminan el 
sentido de algún concepto oscuro como 
muestran la presencia de Hegel en pen-
sadores muy variados del siglo XX, de los 
cuales el autor da muestras de un amplio 
conocimiento. De Shakespeare a Camus, 
de Eckhart a Bataille, de Novalis a Rimbaud, 
sin dejar de lado a comentadores –ortodo-
xos y heterodoxos, clásicos y contempo-
ráneos– de Hegel (así Tilliette, Philonenko, 
Hypollite, Wahl y Weil, y una extensa lista 
de etcéteras). A este respecto, Gouin acla-
ra de entrada el criterio para enmarcar 

su universo de referencias: su estudio se 
inserta y dialoga con la “gran tradición 
europeo-francesa de estudios hegelianos” 
(p. XV), dejando explícitamente de lado la 
corriente anglosajona. Más adelante, en la 
soltura de una de sus notas complementa-
rias, Gouin no dejará pasar la oportunidad 
de defender esta declaración de principios, 
en referencia a El fin de la historia y el 
último hombre: “el ensayo de factura típi-
camente americana del Sr. Fukuyama [...] 
un texto que descansa sobre la seducción 
de sus tesis antes que sobre la solidez de 
su argumentación. Hay que preguntarse si 
los intelectuales estadounidenses [...] no se 
persuaden con entusiasmo que «venden» 
las ideas al modo de los McDonald’s” (p. 
107). La crítica al imperialismo y auto-re-
ferencialidad del academicismo norteame-
ricano, que este reseñador ha encontrado 
simpática y verosímil, no va sin embargo 
acompañada de una reflexión acerca de la 
propia idiosincrasia de la tradición “euro-
peo-francesa” en la que Gouin elige inser-
tarse en rechazo de aquella (como si esto 
lo dispensara de referir a otras tradiciones 
de producción filosófica, o como si no las 
hubiera...). Tendremos todavía alguna oca-
sión de señalarlo.

El primer artículo de la primera sección 
(titulado “El instinto de la razón”) se presen-
ta como una serie de reflexiones generales 
acerca de la identificación hegeliana de lo 
real con lo racional, ante la posible objeción 
de que ella podría fundarse meramente en 
un acto de fe que da a la razón más de lo 
que le corresponde. Esta objeción se des-
dobla en tres, que el autor tematiza y res-
ponde sucesivamente. La primera objeción, 
de corte idealista “clásico” (léase platóni-
co), señala que el reino de lo real está sepa-
rado del reino de lo racional, o que no exis-
te entre ellos esa consustancialidad fuerte 
que Hegel pretende. Gouin comienza por 



Ideas12, revista de filosofía moderna y contemporánea	 #12 NOVIEMBRE DE 2020 - ABRIL DE 2021 RACIONALISMO GIROSCÓPICO	 GONZALO SANTAYA

272 273272 273

responder que “sobre esto, la razón sigue 
siendo en verdad el único juez” (p. 8), pues-
to que en última instancia lo irracional “no 
reviste ningún sentido si no es en el seno 
de un discurso racional sin el cual acaba-
ríamos en una «a-racionalidad irracional»” 
(p. 9); encarar una investigación de algún 
aspecto de lo real para juzgar si allí se pre-
senta o no un rasgo de racionalidad devie-
ne desde entonces un falso problema. Una 
segunda objeción (cuyo origen Gouin sitúa 
en el “irracionalismo romántico”) se dirige 
al carácter absoluto de la razón; ¿cómo 
puede la razón pretender abarcar el todo de 
lo real?, ¿no habrá siempre necesariamente 
un resto irreductible que cae fuera de ella? 
Gouin aborda esta objeción reconduciéndo-
la a un origen “individualista”: quien concibe 
la razón como ajena a la totalidad lo hace 
desde la escisión entre su conciencia per-
sonal finita y la realidad inabarcable o infini-
ta, de modo que al intentar captarla se cae-
rá inevitablemente en el error. Todo cambia 
si se busca el punto de vista de la historia 
de la conciencia, sin fijarla en una forma 
individual. Entonces, “lo Absoluto, que es la 
verdad, deviene la ilustración misma de lo 
falso en tanto se reduce al contenido par-
ticular de la conciencia individual” (p. 14) 
–si bien no lo dice todavía, evidentemente 
Gouin tiene en mente lo siguiente: la reduc-
ción de la razón a la conciencia particular 
impide captar el movimiento propio de la 
racionalidad. La última objeción se acopla 
a la anterior, e insiste: si la razón es afín a lo 
absoluto, cada ser racional podrá depositar 
su Absoluto donde pueda o donde prefiera. 
Si bien esto reconocería la posibilidad de 
un acceso a lo Absoluto, este se refugiaría 
entonces en la inefabilidad de la conciencia 
personal, dando por resultado una prolife-
ración fragmentaria y caprichosa de abso-
lutos, a todas luces contradictoria con su 
esencia. En cuanto la conciencia personal 
está dispuesta a enunciar el sentido de lo 

Absoluto, ha de estar dispuesta a aceptar 
el movimiento del mismo, que la sobrepasa 
y la conduce a su alteridad; si, por el contra-
rio, afirma dogmáticamente a ese Absoluto 
como un contenido firme de su fuero inter-
no –y, por eso mismo, en última instancia 
inefable– estamos en presencia del simple 
“miedo a la verdad”. Y esto, porque lo “inde-
cible –el sentimiento, la sensación– no es 
lo más excelente, lo más verdadero, sino lo 
más insignificante” (p. 16).

El mundo, entonces, es racional. Ahora 
bien, ¿cómo se realiza esta identidad? 
¿Cuál es la naturaleza de ese necesario mo-
vimiento que anula la verdad del momento 
individual? ¿En qué consiste? El segundo 
artículo de la primera sección (que da título 
al libro en su conjunto) avanza sobre esta 
cuestión, analizando la arquitectónica de la 
razón hegeliana. Si bien pueden distinguir-
se diferentes “Hegels” –el de la Naturaleza, 
el de la Fenomenología, el de la Historia, el 
de la Estética–, todos ellos representan “ló-
gicas «regionales» [...] [que reenvían] a una 
misma estructura fundamental de sentido”, 
estructura que Gouin llamará “el Giroscopio 
Sujeto – Negatividad – Resultado – Recon-
ciliación (o matriz de sentido SNRR)” (p. 29). 
He aquí el “foco o raíz”, la “llave”, a través 
del cual Gouin busca sintetizar y sistema-
tizar el movimiento fundamental del hege-
lianismo, sofisticando la simple y vetusta 
fórmula “tesis – antítesis - síntesis”.

Gouin se basará entonces en una cuida-
dosa selección de citas provenientes de la 
Lógica, la Enciclopedia y la Fenomenología 
para construir progresivamente su girosco-
pio. Si lo real es racional, la demostración 
filosófica debe abandonarse a la cosa de 
modo que esta hable por sí misma, en un 
“hablar de sí por sí” donde lo que es se en-
foca “como siendo para sí mismo su propia 
enunciación”, y en consecuencia “se devela 
como Sujeto” (p. 32). Considerar al mundo 

como un lenguaje que se enuncia a sí mis-
mo en cada una de sus partes implicará 
ante todo que él mismo –el mundo, lo que 
es, lo real, la Cosa– sea aprehendido como 
Sujeto. Desde entonces, el tema esencial 
del filósofo será el “movimiento por el cual 
la realidad se enuncia y se conoce en su 
manifestación como realidad” (p. 35), movi-
miento inmanente que define la esencia de 
la dialéctica hegeliana. En esta progresión 
inmanente, el Sujeto no (se) conoce sino a 
través de sus determinaciones y, en conse-
cuencia, en un reenviar a lo otro de sí: “la 
verdad del sujeto reside en su determina-
ción, su predicado, su otro” (p. 37). Sin este 
movimiento, no hay enunciación ni conoci-
miento posible, se permanece en un sujeto 
indeterminado y por lo tanto abstracto. Es 
el movimiento de la Negatividad, por el cual 
el sujeto “se epifaniza en su determinación” 
(p. 41). Ahora bien, la progresión inmanente 
exige que esta determinación posea a la 
vez una relativa autonomía (un carácter 
positivo), y que no permanezca como un 
elemento fijo y accidentalmente añadido 
(pues entonces permanecemos frente a 
dos abstracciones). Que “a” encuentre su 
determinación en “b” (“no-a”) implica que 
“b” se determina asimismo a través de “a” 
(“no-b” o bien “no-no-a”). Es en este retorno 
a sí, propio de la doble negación, que los 
dos universales abstractos precedentes 
(sujeto y predicado) se revelan en su sin-
gularidad efectiva, en su universalidad 
concreta (cf. pp. 45-46). (Se destaca en 
este punto una extensa nota complemen-
taria acerca del término Aufhebung, en sus 
diversas traducciones históricas al francés; 
cf. pp. 66-68.) Volvemos entonces al punto 
de partida, pero este ya no es la vacuidad 
indeterminada del comienzo; en este retor-
no llegamos al Resultado, aquello a partir 
de lo cual se constituye lo Absoluto como 
Absoluto (Gouin afirma que la frase de la 
Fenomenología donde se identifica lo Ab-

soluto con el Resultado condensa “el hege-
lianismo entero”; p. 50). Este movimiento 
culmina en la Reconciliación, “el resultado 
de la negación de la negación” (p. 52), 
aquello que “da sentido” a los momentos 
precedentes, atribuyendo a la abstracción 
del comienzo los caracteres de concretitud 
y verdad. En la Reconciliación, el Resultado 
se muestra como habiendo vuelto al punto 
de partida, pero tras una progresión en la 
que se gana la auto-captación, el verse (de 
sí a sí) de eso que antes sólo era. “Había 
que abandonarse a la Cosa, y por la vía de 
este abandono, la cosa ha hecho oír su 
sentido. Su Logofonía. [...] Hegel no «elige» 
hablar de la razón antes que de otra cosa: 
al desear comprender la realidad, descubre 
la razón que se le impone [...] Ella manifies-
ta el L~A~Z~O viviente entre todas las cosas 
por las cosas mismas” (pp. 54-55-56).

El tercer y último capítulo de esta primera 
parte se dirige al problema de la dialéctica 
del Estado, como la instancia donde se da 
la realización de la libertad constitutiva de 
la Razón. Se pone aquí en juego la “matriz 
SNRR” para abordar la cuestión política, no 
sin penetrar a ella desde una perspectiva 
ontológica fuerte: la pregunta por el co-
mienzo y la elección del Ser inmediato e in-
determinado como punto de partida. Gouin 
se apoya en Joachim Ritter para indicar la 
íntima relación entre la filosofía política y 
la metafísica hegelianas (lx lectorx versadx 
en la tradición en lengua española de estu-
dios sobre Hegel buscará lamentablemente 
en vano la presencia de Jorge Dotti en este 
punto del libro).

El célebre inicio de la Lógica muestra la 
identificación del Ser inmediato, en tanto 
comienzo, con la Nada. En este primer 
movimiento de negatividad, Gouin desliza 
la acción del Espíritu: aprehender al Ser 
como Sujeto es aprehenderlo como Espí-
ritu (p. 76); y este está a la vez unido a la 



Ideas12, revista de filosofía moderna y contemporánea	 #12 NOVIEMBRE DE 2020 - ABRIL DE 2021 RACIONALISMO GIROSCÓPICO	 GONZALO SANTAYA

274 275274 275274

del primer mundo durante el siglo XX; p. 
106. Quizás meros matices insignificantes 
para la “tradición europeo-francesa”, que 
sin embargo influyen aun, y mucho, en los 
modos en que pensamos nuestra tradición 
y nuestra historia.)

Esta plena afirmación hegeliana de la 
libertad supera incluso, según Gouin, los 
postreros ideales de liberación propues-
tos por Marx y los marxismos, en tanto la 
concepción de la dialéctica de Hegel sería 
menos “rígida” y no fijada a un tipo de ob-
jeto (léase las relaciones de producción). 
Gouin se inclina a afirmar que, lejos de hi-
postasiar el Estado Prusiano, el Derecho de 
Hegel otorga una herramienta racional para 
un movimiento de permanente liberación, 
como perpetua revolución-reconciliación 
de las oposiciones de la sociedad civil. “Se 
trata, para Hegel como para nosotros en 
los primeros años del s. XXI, de trabajar por 
modelar un Estado que pueda volver estas 
oposiciones menos brutales u horribles, 
en un clima constantemente acentuado de 
libertad por la comunidad de los hombres 
preocupados [...]. No se trata de una pro-
posición de Estado a construir idealmente 
(como en la que se encasillan Platón o 
Karl Marx, por ejemplo, aunque sea su 
«deconstrucción», en sentido estricto, lo 
que este último preconiza)” (p. 101). Si bien 
las páginas de Gouin pueden dejarnos a 
la espera de un desarrollo más extenso 
y pormenorizado de las relaciones entre 
marxismo y hegelianismo (por ejemplo, 
en la pregunta acerca de si Marx no daría 
herramientas conceptuales más concretas 
que Hegel para lograr que la ciudadanía 
“desee la ley justa”), lo cierto es que esto 
no se adecúa al propósito de su obra. En 
cambio, la apuesta de Gouin –indicada en 
este punto vagamente, pero retomada en 
algunas notas y en el capítulo final– sería la 
de un retorno a Marx a través de su propio 

naturaleza, como el resultado en el cual 
“se hace parlante en la captación de su 
sentido” (p. 78). Pero, así como el Espíritu 
puede verse como resultado, el giroscopio 
puede re-centrarse sobre él y partir de allí 
como Sujeto, cuya “determinación absolu-
ta” (siguiendo un pasaje de la Enciclopedia) 
es la Libertad, o el concepto realizándose 
y determinándose a sí mismo (p. 82). La 
libertad como determinación es Negati-
vidad del espíritu, pero en el sentido de la 
marcha dialéctica inmanente que revela la 
verdad del Sujeto. La realización misma de 
la libertad exigirá su desarrollo necesario, 
su determinación efectiva, y aquí entran 
las distintas etapas de la Filosofía del De-
recho como el modo necesario en que el 
Espíritu como libertad se realiza según la 
razón en el seno del Estado, dejando toda 
idea de libre arbitrio y el laissez-faire como 
determinaciones extremadamente pobres 
e ineficaces para esa realización. El Estado 
–nuevo Sujeto en nuestro giroscopio– en-
contrará su determinación fundamental en 
la Ley, de modo que esta progresión asocia 
la libertad a la aceptación y obediencia.

Gouin se enfrenta entonces a la espinosa 
cuestión de si, al dar el poder a la Razón, no 
estamos dándole la razón al poder (hipos-
tasiando al poder establecido como el po-
der racional). Insiste entonces en la cues-
tión del sentimiento: “el Estado donde el 
individuo no se siente libre (reconciliado o 
en su elemento [chez soi]) no corresponde 
al concepto de Estado en tanto que expre-
sión última del Espíritu objetivo” (p. 93). A 
la inversa, el individuo se siente libre cuan-
do ve realizado su deseo de obedecer la ley 
justa. (Muchxs lectorxs de estas latitudes 
podrán sorprenderse ante la equiparación, 
realizada por Gouin en una de sus extensas 
notas, de Perón con Pinochet y Franco, 
como ejemplos de “arbitrariedades demo-
cráticas toleradas” por las democracias 

275

tanto el moralismo santo como el hedonis-
mo vulgar; una suerte de “Pantragismo” o 
apología del dolor como preludio a una pér-
dida de la individualidad en tanto momento 
insuficiente; el devenir como movimiento 
central de ambas filosofías. Llega así a 
afirmar un “profundo hegelianismo de Niet-
zsche”, o bien, a considerar al hegelianismo 
como “un nietzscheanismo descascarado” 
(pp. 157-158).

El capítulo siguiente (segundo de esta 
segunda parte) es un recorrido por la 
recepción de algunos temas hegelianos 
en algunos comentadores célebres de los 
últimos 200 años. El abordaje se centra 
nuevamente en el carácter móvil –gi-
roscópico– del pensamiento de Hegel, 
acercando este pensamiento a un lenguaje 
más contemporáneo, bajo la declaración 
de que la “la profunda lección del hegelia-
nismo se aloja en esta manifestación de 
la inexistencia de un lugar de verdad –o de 
autoridad” (p. 166). Esta comprensión, y su 
ejercicio de aproximación entre nietzsche-
anismo y hegelianismo, sirven a Gouin para 
reivindicar a la Razón ante las críticas de 
Bataille, Lyotard, Serres, Foucault, Levinas 
y Derrida (exponentes que Gouin recoge de 
la escena francesa de mediados del siglo 
XX, sin entrar en minuciosos detalles sobre 
las críticas de cada uno). El problema con 
estas lecturas de Hegel sería que fallan en 
apreciar su movimiento intrínseco, o bien 
por haberlo interpretado como un bloque 
monolítico, o bien por fijarlo en alguno de 
los aspectos de su sistema que conside-
raron privilegiado y dominante. La lectura 
de Gouin intenta presentar un Hegel cuyo 
“Sistema no es otra cosa que el constante 
movimiento de erosión de la positividad in-
mediata que se devela en relación con la to-
talidad por intermedio de lo que ella no es” 
(p. 175). La “totalidad” no sería entonces 
una “cosa”, un “cierre”, sino “el movimiento 

retorno a Hegel, mediante esta re-vivifica-
ción vivificante del concepto de dialéctica 
como un ejercicio necesaria y permanen-
temente recomenzado de lo real en, por y 
para-sí mismo. De acuerdo con Gouin, la 
naturaleza de incesante transformación y 
auto-determinación del giroscopio hege-
liano constituye una forma de dialéctica 
más sofisticada y crítica (y por eso más 
revolucionaria) que la dialéctica pasada por 
el tamiz de los marxismos, que sostendrían 
una visión “religiosa y dogmática” de la His-
toria (cf. p. 195).

A partir de la segunda parte, la pluma de 
Gouin se libera más del corset académi-
co en su experimentación literaria, pero 
sin dejar de privilegiar la argumentación 
filosófica. El primer capítulo de esta parte 
versa sobre tres conceptos perennes de la 
reflexión filosófica: el amor, la muerte, el 
pensamiento. Centrándose en Hegel y en 
su giroscopio, Gouin diserta aquí acerca de 
estas tres “dimensiones fundamentales” de 
la existencia humana, acercando las tesis 
hegelianas a lecturas de Freud y de Nietzs-
che. El eje principal que recorre y atraviesa 
las tres dimensiones antedichas con la 
filosofía hegeliana es la de la necesaria 
alienación, o abandono de la individualidad, 
que ellas suponen. Abandono que es, a su 
vez, liberador; alienación que no es un mero 
auto-aniquilamiento, sino una comunión 
con el Otro, y por la cual el Yo se constituye 
en su plena dimensión de racionalidad. 
Se destacan los esfuerzos de Gouin (en 
la extensa nota complementaria 48’, pp. 
152-158) por aproximar el movimiento del 
pensamiento hegeliano al de Nietzsche. 
Gouin afirma una profunda afinidad entre 
ambos por debajo del visceral rechazo 
manifestado insistentemente por el autor 
del Zaratustra. Los ejes principales sobre 
los que se desarrolla esta afinidad son 
una cierta idea del amor fati que desprecia 



Ideas12, revista de filosofía moderna y contemporánea	 #12 NOVIEMBRE DE 2020 - ABRIL DE 2021 RACIONALISMO GIROSCÓPICO	 GONZALO SANTAYA

276 277276 277

continuo de sobrepasar las abstracciones 
y su propensión a bastarse a sí mismas en 
ausencia de relación con lo Otro” (p. 176).

Estas reflexiones sobre el Sistema se 
extienden al tema del Estado en Hegel y 
sus recepciones, intentando responder 
de un plumazo a las objeciones diversas 
de Popper y Maritain que hacen de Hegel 
un “teórico del totalitarismo”, y donde 
se recurre al “giroscopio dialéctico” 
individuo-Universalidad de la Ley, que 
mencionamos más arriba. El ideal político 
del hegelianismo de Gouin es el de una 
“Democracia cuyo principio es regene-
rarse desde su propio adentro” (p. 187). 
Análogas reflexiones –basadas en el 
auto-movimiento, la necesaria alienación 
y la insuficiencia de cada momento por sí 
solo– son a continuación desarrolladas 
acerca de los conceptos hegelianos de 
Dios y de la libertad.

El siguiente capítulo de esta segunda parte 
consiste en un curioso intercambio epistolar 
entre Gouin y el célebre hedonista francés 
Michel Onfray. Gouin se deshace en elogios 
hacia su destinatario, pero insiste en criticar 
su “alergia al discurso hegeliano”, exhibiendo 
para esto su propia interpretación giroscópi-
ca, que lo acerca a Nietzsche. La respuesta 
de Onfray ocupa menos de una carilla, donde 
indica que hegel (no usa ninguna mayúscula) 
se asimila sólo bajo el modo de la aceptación 
o el rechazo totales; él ha optado por esto úl-
timo, dado el carácter teológico y luterano del 
idealista alemán (p. 227). Gouin responde en 
una insólita carta de más de diez páginas, en 
un ejercicio literario que repite muchos de los 
argumentos expuestos en los capítulos ante-
riores, intentando complejizar la visión sim-
plista que percibe en Onfray, el cual, según se 
indica en una nota al final de esta carta, “no 
creyó útil continuar la conversación” (p. 239). 

Este diálogo de sordos sirve sin embargo 

de preludio al capítulo siguiente, donde 
Gouin dedica algunas páginas al problema 
del pensar “después de Hegel”. Comienza 
por citar algunos pasajes de Foucault y 
de Merleau-Ponty donde sendos filósofos 
señalan el problema de una filosofía pos-
hegeliana, en tanto Hegel estaría a la base 
de toda gran tentativa filosófica de los 
siglos XIX y XX, por lo que oponerse a él “es 
también ayudarlo” (p, 243). En definitiva, y 
siguiendo una frase de Derrida, la revolu-
ción contra la razón no podrá hacerse sino 
dentro de la Razón misma.

Sigue a esto una tercera y última parte, 
compuesta de tres Escolios. El primero de 
ellos es una extensa selección de bibliogra-
fía secundaria introductoria sobre Hegel. 
El segundo escolio versa sobre la noción 
de Enciclopedia, problematizando su ca-
racterización como un cúmulo muerto de 
saberes fijos, e insistiendo en el carácter de 
“circulación inmanente” que una verdadera 
enciclopedia –esto es, una enciclopedia 
en su sentido hegeliano– debe poseer. El 
tercer escolio es una suerte de recensión 
sobre los textos políticos que Maurice Mer-
leau-Ponty desarrolla entre el fin de la Se-
gunda Guerra Mundial y los años 60, y que 
buscan reflexionar sobre los horrores de la 
guerra y, más tarde, sobre los horrores del 
régimen soviético, siempre en clave de una 
re-lectura del marxismo (posición que Mer-
leau-Ponty se negaría a abandonar, pero 
que considera necesario revisar). Gouin 
elogia el “camino socrático” emprendido 
por Merleau-Ponty, quien “no busca justifi-
car sino comprender – con la humildad del 
que sabe que los resultados de su marcha 
permanecen frágiles” (p. 296). La vuelta 
al fenomenólogo francés le sirve a Gouin 
para recuperar su propia agenda de cues-
tionamiento a la lógica marxista en eso que 
poseería de “dogmática”, y en reivindicar –a 
propósito del análisis de otro pensador– su 

propia concepción de la dialéctica hegelia-
na como marcha relacional y permanente-
mente inestable.

En resumen, un libro a la vez amigable 
y profundo para acceder y reivindicar el 
sentido general del insondable Hegel, en 
un contexto de diálogo enriquecedor con 
la filosofía y la cultura popular contempo-
ráneas.



ACONTECIMIENTO Y SISTEMA	 PABLO NICOLÁS PACHILLA

278278 279279278278

Acontecimiento y sistema 
Una vindicación de la herencia (pos)
estructuralista como intervención 
en la escena filosófica francesa 
actual
PABLO NICOLÁS PACHILLA 
(CONSEJO NACIONAL DE INVESTIGACIONES CIENTÍFICAS Y 
TÉCNICAS – ARGENTINA)

Reseña de Maniglier, Patrice, 
Manifiesto por un comparativis-
mo superior en filosofía, seguido 
de Meditaciones posmetafísicas, 
traducción de Diego Abadi, Bue-
nos Aires, Isla Desierta, 2020, 
175 pp.
Recibida el 21 de julio de 2020 –  
Aceptada el 27 de agosto de 2020

Sobre Patrice Maniglier, cf. su artículo “Te-
rontología saussureana: lo que Derrida 
no leyó en el Curso de lingüística gene-
ral”, en este mismo número, pp. 210-238.

El libro en cuestión, publicado por la fla-
mante editorial Isla Desierta –su otro título 
editado hasta el momento es Pornografía de 
lo contemporáneo, de Laurent de Sutter–, se 
compone de tres textos: un prefacio –“Pa-
trice Maniglier, o el arte de lo contemporá-
neo”– redactado por Louis Morelle, y los dos 
opúsculos que figuran en el título. Patrice 
Maniglier (1973, Corbeil-Essonnes) se formó 
en la prestigiosa École normale supérieure 
(ENS, también conocida como “Rue d’Ulm” 
por su ubicación) y actualmente es profesor 
en la Université Paris-Nanterre –aquella de 
gran protagonismo en el Mayo Francés por 
la inmensa proliferación de organizaciones 
de izquierda y jóvenes militantes como Da-
niel Cohn-Bendit (sobre los “maos de Nan-
terre”, cf. La Chinoise de Jean-Luc Godard). 
Luego de defender su tesis de doctorado en 
filosofía bajo la dirección de Étienne Balibar, 
Maniglier enseñó en la University of Essex 
(Reino Unido) y la ENS, antes de devenir 
profesor regular en Nanterre. Es asimismo 
director, junto a Élie During, Quentin Mei-
llassoux y David Rabouin, de la colección 
“MétaphysiqueS” de Presses Universitaires 
de France. Ha escrito hasta el momento 
cinco libros: Le Vocabulaire de Lévi-Strauss 
(2002), La Culture (2003), La vie énigmatique 
des signes, Saussure et la naissance du 
structuralisme (2006), La Perspective du 
Diable. Figurations de l’espace et philosophie 
de la Renaissance à Rosemary’s Baby (2010) 
y La Philosophie qui se fait (entrevistas con 
Philippe Petit, 2019), además de compilar 
otros varios, entre los cuales cabe destacar 
Matrix, machine philosophique (2003, con la 
participación de Alain Badiou, entre otros), 
Le Moment Philosophique des années 60 
en France (2011) y Foucault va au cinéma 
(2011, en colaboración con Dork Zabunyan). 
Hasta la aparición de la obra que nos ocupa, 
este último era su único trabajo traducido 
al castellano (Foucault va al cine, Buenos 
Aires, Nueva Visión, 2012).

de los nouveaux philosophes, pero cuyos 
principales referentes sí exhiben un alar-
mante desinterés por la política.

El “Manifiesto” comienza, precisamente, con 
una descripción de la situación filosófica 
actual en Francia: “desde hace algunos 
años se oye surgir en Francia una nueva 
reivindicación: la de reapropiarse de la 
ambición filosófica en su totalidad” (p. 17). 
En efecto, la filosofía francesa –nota el 
autor– viene desde hace algunos decenios 
luchando contra la “mala conciencia his-
toricista y deconstruccionista” (p. 17). Se 
trata de la reivindicación de una “inocencia 
filosófica” de la cual Deleuze fue el nombre 
para la generación del autor: “Deleuze se 
mantiene como el símbolo de una posición 
constructiva en filosofía: filosofar no es una 
praxis, es una poiesis” (p. 18). Esta empresa 
de desinhibición fue retomada por Badiou, 
quien no obstante, y al igual que Deleuze, 
era sólo engañosamente “clásico”, puesto 
que ambos renovaron radicalmente las 
maneras de hacer filosofía y le impusieron 
condiciones –algo que el autor denomina 
“tradición bachelardiana”. “Apenas reciente-
mente el retorno a una forma más clásica 
de la filosofía parece haberse hecho más 
marcado” (p. 18), tanto en la obra de Quen-
tin Meillassoux –su ambicioso Après la 
finitude se encuentra traducido al castellano 
(Buenos Aires, Caja Negra, 2015)– como en 
la de Tristan Garcia –no disponible aún en 
nuestra lengua, pero cuyo Nous (2016) será 
traducido próximamente por Isla Desierta. 
Es notorio también aquí cómo Maniglier 
menciona exclusivamente a los filósofos 
francógrafos, no entrando en detalle en el 
pensamiento de Ray Brassier, Graham Har-
man o Markus Gabriel, por mencionar otros 
pensadores pertenecientes a esta corriente.

La generación en cuestión se caracteriza, 
según el autor, por dos rasgos princi-
pales: una impaciencia con respecto a 

De los textos previamente mencionados, 
conviene tener presente especialmente su 
libro sobre Saussure y el estructuralismo, 
ya que, para dar una idea general de la línea 
de pensamiento del autor, hay que decir 
que se trata de un defensor de la herencia 
del estructuralismo y del pensamiento 
francés deudor del mismo. Los puntos que 
Maniglier revitaliza del estructuralismo son 
acaso los puntos clave para comprender el 
Manifiesto. Es preciso mencionar asimismo 
que dicho libro no ha sido publicado en 
francés como tal, sino que su compilación 
es fruto de la labor editorial de Diego Abadi, 
también traductor del mismo.

El “Manifiesto por un comparativismo supe-
rior en filosofía” se plantea eminentemente 
dos preguntas: ¿qué es la filosofía? y ¿por 
qué la forma-sistema? Estas preguntas se 
plantean en un contexto específico: el de 
la filosofía francesa. Podría decirse que 
ello constituye una limitación arbitraria de 
la esfera considerada por el autor, y sin 
embargo, existen dos buenas razones para 
justificarlo: en primer lugar, la explicitación 
constante de este recorte, pero en segundo 
lugar y más importante, la existencia de 
una tradición filosófica específicamente 
francesa que Maniglier retoma. Su caracte-
rización de esta última constituye el núcleo 
de los textos en cuestión, puesto que es a 
partir de este mapeo que puede reclamar 
algunas virtudes olvidadas –especialmente 
del estructuralismo, Bachelard y Deleuze– y 
de ese modo ofrecer una respuesta contun-
dente a las pretensiones de aquellos que, 
retomando la expresión acuñada en los 
años ’70 para referirse a la corriente inte-
lectual compuesta por Bernard-Henri Lévy, 
Luc Ferry y otros críticos del “pensamiento 
del ‘68”, podemos llamar “nuevos filósofos” 
–nos referimos, desde luego, a los “realis-
tas especulativos”, que no necesariamente 
comparten la tendencia liberal-reaccionaria 



Ideas12, revista de filosofía moderna y contemporánea	 #12 NOVIEMBRE DE 2020 - ABRIL DE 2021 ACONTECIMIENTO Y SISTEMA	 PABLO NICOLÁS PACHILLA

280 281280 281

los escrúpulos de los “pensadores de 
la sospecha”, impaciencia que corre el 
riesgo de “exponerse a cierta ingenuidad, 
a cierta facilidad o negligencia” (p. 18) y 
una rehabilitación de la noción de siste-
ma. Maniglier declara querer “contribuir 
a asegurar los derechos del deseo filosó-
fico, e incluso sus deberes” (p. 20); más 
aún, “exhortarnos a tener la audacia de 
filosofar” (p. 20) entendiendo por ello la 
construcción de una filosofía. Ahora bien, 
lo que debe ponerse en cuestión son los 
motivos que nos llevan a querer la noción 
de sistema, y de ello se ocupará el primer 
capítulo, que lleva por título “Dos enga-
ños: el sistema como culminación racio-
nal y como visión del todo”. El capítulo 
parte rebatiendo dos razones esgrimidas 
tradicionalmente para confiar a la filosofía 
la tarea de construir sistemas. La primera 
consiste en pensar la filosofía como la 
disciplina que proveería una razón para 
todo lo que es, y, puesto que no existe un 
axioma primero que justifique todas las 
proposiciones restantes, la única manera 
de encontrar una justificación tal es en la 
coherencia intrínseca del todo. “Solo la 
justificación recíproca permite conducir 
la exigencia racional hasta su límite y 
asegurarse de que nada sea sin razón” 
(pp. 23-24): de allí la necesidad de la for-
ma sistemática. Sin embargo, sostiene 
el autor, todavía nos restaría justificar 
que estas múltiples verdades sean ver-
daderas en conjunto. La segunda razón 
consiste en “definir la filosofía como el 
pensamiento de o del todo” (p. 25). Habría 
tres maneras de concebir esta definición: 
en primer lugar, como ontología formal 
abocada a pensar “la totalidad del ente” 
(en el sentido heideggeriano); en segundo 
lugar, como la disciplina cuya tarea sería 
establecer la unidad de todas las verda-
des (al modo de la Enciclopedia); por últi-
mo, como un método o una lógica (en el 

sentido de Hegel). En cualquier caso, “[l]a 
prerrogativa de la filosofía sería pues ante 
todo negativa (no hablar de nada en parti-
cular), pero esta negatividad se revertiría 
en un objeto completamente positivo: 
todo” (p. 27).

Maniglier se dedica a continuación a demo-
ler más detalladamente estas dos razones 
para construir sistemas. En cuanto a la 
primera, sostiene que, luego de Marx, Niet-
zsche, Freud, etc., “la exigencia de racio-
nalidad no puede ser tomada literalmente 
en serio en filosofía” (p. 28): “la mayoría de 
nuestros pensamientos son efectos, por 
no decir síntomas, y lo que denominamos 
razón no es más que un artefacto para 
pacificar nuestra conciencia” (p. 28). La 
concepción coherentista supone que el 
único principio en filosofía debería ser el de 
no-contradicción. Ahora bien, el autor forja 
aquí un argumento inspirado en la lingüísti-
ca que reaparecerá en las “Meditaciones”, 
a saber, que la no-contradicción, dado el 
carácter esencialmente resbaladizo de la 
semántica, no puede tomarse nunca literal-
mente siempre que estemos en el ámbito 
de las lenguas naturales. El argumento pa-
rece irrebatible si no fuera por la existencia 
de lenguajes formales, donde el mismo se 
debilita a pesar de la apelación de nuestro 
autor a la incompletitud gödeliana. Todo 
el desarrollo de la equivocidad intrínseca 
al lenguaje y la consiguiente fragilidad del 
principio de no-contradicción –particular-
mente de la cláusula en el mismo sentido– 
constituye no obstante uno de los puntos 
más altos del libro. En resumidas cuentas, 
para que el principio funcione habría que 
presuponer un buen sentido, pero “no se 
puede saber cuál es exactamente ese 
sentido porque por definición este solo 
funciona si no está completamente expli-
citado” (p. 33). El siguiente pasaje merece 
ser citado entero: 

Todos los filósofos que comienzan intentando 
dar caza a la contradicción terminan de he-
cho por apelar a la «buena voluntad» de sus 
lectores o interlocutores. Nos reenvían así 
necesariamente a un «ustedes ven bien lo que 
quiero decir». Pero confiesan entonces que 
renuncian a su ideal, que es el de decir efec-
tivamente, con el fin de no contradecirse, y 
sobre todo de no confiar los valores más altos 
a ese adversario malicioso, la opinión, lo bien 
sabido, lo que va de suyo (p. 33).

Una vez descartado el sentido de “siste-
ma” como coherencia racional, Maniglier 
pasa a discutir el segundo sentido men-
tado, i.e. que el propósito de la filosofía 
sería establecer una relación con el todo. 
Según esta concepción, pensar es nece-
sariamente pensar un objeto, y “solo la 
filosofía tendría un objeto absolutamente 
universal o total” (p. 41). Al contrario, Ma-
niglier sostiene que no es en absoluto evi-
dente que se piense para arrojar luz sobre 
un objeto dado, sino que el pensamiento 
se relaciona con “un impulso que viene de 
atrás y nos lleva, nos hace pensar” (p. 41). 
Aquí se introduce –junto con la problema-
tización de la semántica– el otro núcleo 
argumentativo del libro: la necesidad de 
un evento singular que despierte el pensa-
miento. “Nunca podemos sorprendernos 
de nada general” (p. 41).

El ente en general se vuelve problemático e 
interesante porque en él está misteriosamen-
te incluido un ente que parece estar en radical 
excepción con respecto a todos los demás 
[...]. En otros términos, no creemos en una 
ontología general: esta nos parece demasiado 
erudita, demasiado poco apasionada para 
estar concernida por la cuestión del ser y aun 
simplemente por el ejercicio del pensamiento. 
Ni la existencia ni el pensamiento se satisfa-
cen con generalidades” (p. 42). 

Aquí yace también el sentido del “compa-
rativismo” presente en el título: inclusive en 
un libro como Ser y tiempo, el interés radi-
caría en el sentido singular que adoptaría el 
término “ser” cuando se aplica al existente 
humano.

El segundo cuestionamiento a esta con-
cepción de la filosofía como relación con 
el todo es que la misma se sostiene bajo la 
condición de una relación con la nada. “No 
es más que desde el punto de vista de la 
nada que todo deviene un problema” (p. 44). 
En efecto, si nos situamos desde el punto 
de vista de un algo, ese algo formaría parte 
del todo, y es por ello que Heidegger se ve 
llevado a identificar la absoluta indetermi-
nación de la nada como único punto desde 
el cual totalizar el ente y por ende constituir 
algo así como la ontología. Más allá de los 
problemas concernientes al estatuto de la 
nada, Maniglier afirma que “no es en rela-
ción con la nada del todo que la cuestión del 
ser (o del todo del ente) puede ser formula-
da sino en relación con variaciones ónticas 
catastróficas” (p. 45), por lo cual entiende 
“relaciones precisas con entes bien deter-
minados que son considerados como entes 
debido a las interacciones que tenemos con 
ellos o a las prácticas que tenemos de ellos 
(lo que Foucault denominó «positividades»)” 
(pp. 45-46), relaciones que “parecen des-
garrar el régimen «normal», adquirido y ya 
dado de las relaciones con otros entes” (p. 
46). Es precisamente por la inconmensura-
bilidad de ciertos entes que descubrimos 
nuestros prejuicios en cuanto al “ente en 
general”: no hay tal cosa, y la filosofía no 
consiste más que en pensar en primer lugar 
la disyunción y en segundo lugar los posi-
bles vínculos entre los distintos modos de 
ser. Algo se bloquea en nuestras prácticas, 
algo que no impide que la práctica funcione 
–si no, no sería un problema filosófico sino 
un mero impedimento empírico–, sino que 



Ideas12, revista de filosofía moderna y contemporánea	 #12 NOVIEMBRE DE 2020 - ABRIL DE 2021 ACONTECIMIENTO Y SISTEMA	 PABLO NICOLÁS PACHILLA

282 283282 283

rompe con nuestra manera de concebirlas. 
Maniglier da algunos ejemplos de dichos 
bloqueos, que dan cuenta simultáneamente 
del carácter situado de los mismos: “los 
cuantos, los fonemas, los números alge-
braicos, las obras de Duchamp, el verso 
libre que comenta Mallarmé, una pareja de 
padres del mismo sexo, la demostración en 
acto de una capacidad política de los obre-
ros, un individuo que afirma ser un hombre 
en un cuerpo de mujer, o a la inversa” (p. 
46). La frase que resume a la perfección 
este tipo de disrupción es aquella que le 
escribiera Cantor a Dedekind al descubrir 
que el continuo era más grande que el infini-
to contable: “Lo veo pero no puedo creerlo” 
(p. 47). “Son las experiencias de este tipo 
las que nos disponen a la cuestión ontológi-
ca y no quién sabe qué misteriosa relación 
con el «todo del ente» mediante la sombría 
anticipación de la posibilidad de nuestra 
imposibilidad en la muerte” (p. 48), dispara 
Maniglier contra la concepción heideggeria-
na. Tampoco tenemos ninguna necesidad 
en nuestras prácticas de una idea o expe-
riencia del ser en general. En resumen, “la 
cuestión del ser no surge bajo condición de 
la negación radical del ser y de la nada, sino 
bajo la condición de una irrupción inantici-
pable de la equivocidad de la palabra «ser» 
en nuestras prácticas ordinarias” (p. 51). 
Lo que está en juego en la ontología es por 
ende la posibilidad de encontrar aquello que 
hay en común entre lo radicalmente hetero-
géneo. Un claro ejemplo de esta concepción 
comparativista de la ontología viene de la 
mano de Schrödinger: “[e]s la relación entre 
los puddings y las funciones de onda lo que 
genera un problema, no las funciones de 
onda en cuanto tales” (p. 52).

Tres observaciones concluyen este apar-
tado: primero, la cuestión del ser tiene 
condiciones ónticas; segundo, la cuestión 
del ser no pasa por la negación sino por 

lo equívoco –“[n]o es porque podemos 
concebir no-x que podemos pensar el ser 
sino porque podemos concebir que «x tie-
ne diversos sentidos» (p. 54)–, lo cual no 
niega sino que reafirma la tesis deleuziana 
de la univocidad (se trata de encontrar qué 
sentido puede tener el ser para decirse 
tanto del cuanto como del fonema); tercero, 
“la ontología se encuentra bajo la condición 
del acontecimiento. No hay cuestión del ser 
más que bajo condición del advenimiento 
de una desproporción localizada de una de 
nuestras prácticas” (p. 54).

El segundo capítulo, “Soberanía y soledad: 
redefinir la forma-sistema en filosofía”, rei-
vindica una concepción de la filosofía como 
una soberanía del pensamiento unida al 
“esfuerzo por aclimatar singularidades radi-
cales a nuestra experiencia” (p. 80). Lo que 
reivindican los filósofos franceses contem-
poráneos –con buenos motivos– es un de-
recho de invención –y no de descubrimien-
to ni de verificación–. Esta soberanía es 
entendida como una ruptura con la subor-
dinación del pensamiento a los problemas 
que lo preceden: “en lugar de que este sea 
dependiente de ellos, él mismo determina 
lo que merece ser considerado como un 
problema” (p. 64). Con ello Maniglier parece 
repetir el gesto kantiano de identificar las 
pretensiones legítimas del pensamiento de-
trás de sus ambiciones ilusorias. En efecto, 
“[a]sí como detrás del ideal de racionalidad 
hay que reconocer el deseo de soberanía, 
detrás de la ambición totalizante que se le 
otorga a la filosofía creo que hay que reco-
nocer un deseo diferente, el deseo de sepa-
ración” (p. 66). Lo que el autor entiende por 
esta “separación” podría relacionarse con 
aquello que Deleuze llamaba construcción 
de un plano de inmanencia o consistencia. 
“Construir un sistema es partir, lejos, y una 
vez en ese punto de excentricidad máximo 
en el que nos encontramos, ya no buscar 

retornar sino al contrario intentar coloni-
zarlo, habitarlo, hacerlo nuestro planeta, 
nuestra Tierra” (p. 68). Ello implica desde 
luego “un desapego con respecto al curso 
ordinario del pensamiento” (p. 70), pero 
esta tesis discontinuista puede compren-
derse de dos maneras: puede tratarse de 
una discontinuidad absoluta, como si la 
filosofía viniese de otro mundo y no hubie-
se posibilidad alguna de trazar puentes con 
la doxa, o bien de una discontinuidad rela-
tiva, en cuyo caso se trataría de someter el 
sentido común a torsiones, a variaciones 
extremas. Maniglier defiende esta segunda 
concepción, puesto que no cree que el des-
prendimiento se realice de un modo abrup-
to y total, sino progresiva y parcialmente. 
Una ventaja de esta concepción, por otro 
lado, es que evita la imposibilidad de nego-
ciación con la forma de vida en la que unx 
se encuentra inmerso, como sucedería en 
el primer caso.

En cuanto a aquellas singularidades ne-
cesarias para el pensamiento filosófico, el 
autor remarca que se ubican en un campo 
de heterogeneidad con respecto a la filoso-
fía misma, y las remite a toda una herencia 
de la filosofía francesa del siglo XX:  
“[d]ependen de lo que se ha llamado de 
diversos modos «verdad» (Badiou), «posi-
tividad» (Foucault), «encuentro» (Deleuze), 
«afuera» (Merleau-Ponty), «práctica» (Al-
thusser), etc.” (p. 80). Por su parte, elige el 
término “pasiones”: “necesidades ciegas 
pero no negociables, interiores pero capa-
ces de deshacer el yo, que nos son propias 
pero en las que no nos reconocemos” (p. 
80). La filosofía es pues “el arte de recons-
truir el sentido común en relación con una 
o varias «verdades» o «pasiones»” (p. 80).

El tercer capítulo, “De la filosofía como dis-
ciplina comparada”, formula tres condicio-
nes para que haya filosofía: compromisos 
prácticos, en el sentido de las positividades 

foucaultianas; que estos sean múltiples, 
“que habitemos mundos prácticos diferen-
tes, heterogéneos los unos con respecto a 
los otros, de modo que haya incomunicabi-
lidad profunda y esencial entre prácticas” 
(p. 87); por último, el sentido común como 
nombre para la ilusión en la que vivimos 
de poseer una medida común entre los 
inconmensurables: “la filosofía consiste en 
utilizar esos equívocos para aprehender 
mejor la singularidad de cada una de esas 
experiencias, ella debe tomar nota de su 
importancia y hacerle justicia a esas singu-
laridades, recreando nuestro espíritu para 
que pueda tornarse capaz de acogerlas 
como algo sensato” (p. 88). Se trata enton-
ces de tomar en cuenta la heterogeneidad 
entre los seres y los problemas de comu-
nicación entre las prácticas, practicando 
una diplomacia del estilo de la practicada 
por Bruno Latour en su Investigación sobre 
los modos de existencia –“si no viviéramos 
más que sobre una sola práctica no habría 
razón para hablar del ser en tanto tal” (p. 
93)–: hay que “preguntarse en qué condicio-
nes una comunicación entre las prácticas es 
posible” (p. 93). 

Aquí la inspiración teórica del autor se 
vuelve explícita: “es esta la pregunta que, 
en sus diferentes estilos, no ha cesado de 
plantearse el estructuralismo” (p. 93), men-
cionando no sólo a Lévi-Strauss y a Althus-
ser, sino también a Deleuze, quien “define 
el empirismo superior como un análisis de 
las modalidades de pasaje de una facultad 
a otra” (p. 94). A este respecto, creemos 
que la interpretación que Maniglier realiza 
del Deleuze de fines de los años ’60 no 
sólo es correcta, sino que da en la clave de 
aquello que Deleuze seguirá desarrollando 
a lo largo de su obra, tanto solo como en 
colaboración: serán los agenciamientos de 
Mil mesetas, las síntesis disyuntivas entre 
diferentes regímenes y sentidos (Francis 



Ideas12, revista de filosofía moderna y contemporánea	 #12 NOVIEMBRE DE 2020 - ABRIL DE 2021 ACONTECIMIENTO Y SISTEMA	 PABLO NICOLÁS PACHILLA

284 285284 285

Bacon, La imagen-tiempo, etc.). Es la idea 
de que “no existe un terreno común, es de-
cir, que el sentido común no es algo dado 
sino más bien un efecto de horizonte que 
resulta de la traductibilidad de las prácticas 
las unas en las otras” (p. 94). Permítasenos 
un último comentario con respecto a dicho 
pensador. Maniglier sostiene que 

[e]l verdadero peligro que la filosofía combate 
[es], tal como lo decía Deleuze, la estupidez 
[bêtise], que [...] hay que definir [...] como una 
desconexión entre práctica y especulación 
que puede tomar dos formas: en su forma 
pacífica, la abstracción (o el carácter escolás-
tico de las cuestiones), y en su forma agresiva 
la intransigencia (o el dogmatismo); en ambos 
casos se trata de una incapacidad de operar 
la diplomacia” (p. 96).

 

En el primer caso, por apegarse demasiado 
a una práctica; en el segundo, por estar des-
conectado de toda práctica (“ideología filo-
sófica”). La concepción del sentido común 
acuñada por Maniglier merece asimismo 
una mención: este tiende a suponer una 
armonía dada de antemano, mientras que la 
filosofía “intensifica las distancias y las di-
vergencias” (p. 97). Sin embargo, no hay que 
quedarse en la mera dispersión, sino cons-
truir una comunidad de lo heterogéneo: “En-
tiendo por sentido común no una manera 
hipotética de pensar compartida por todos 
los miembros de una comunidad particular 
sino una inteligibilidad que resulta de la re-
lación de traducción recíproca de múltiples 
sistemas simbólicos los unos dentro de los 
otros” (p. 97). El “Manifiesto” culmina con 
una reivindicación de “la magnífica herencia 
de la filosofía francesa del siglo XX” (p. 105) 
y un señalamiento de su dependencia con 
respecto al acontecimiento estructuralista, 
y con un sintagma que envuelve casi todo lo 
dicho hasta el momento: “creo en una filo-
sofía que no renuncia ni al acontecimiento ni 

al sistema” (p. 105).

En cuanto a las “Meditaciones posme-
tafísicas: reflexiones sobre el «realismo 
especulativo»”, se trata de una lúcida 
discusión con Quentin Meillassoux, a 
quien Maniglier toma como represen-
tante de dicha corriente –cuya unidad, 
por cierto, es constantemente puesta 
en duda por sus propios referentes. El 
eje central de la discusión y el punto 
que el autor no deja de señalar es: ¿se 
puede filosofar sin condiciones? ¿No 
es preciso, como diría Deleuze, algo 
que nos fuerce a pensar? El problema 
en cuestión corresponde a distintas 
concepciones de la filosofía: frente a la 
especulación pura de Meillassoux, Ma-
niglier despliega nuevamente las princi-
pales herencias de la filosofía francesa 
del siglo XX, relativas a la necesidad de 
pensar a partir de un acontecimiento 
extra-filosófico. El principal cuestiona-
miento al realismo especulativo es su 
ruptura con esta tradición, puesto que, 
en contraste con lo que el autor llama 
“el postulado bachelardiano”, “ya no 
condiciona la filosofía a intervenciones 
no-filosóficas (por ejemplo, artísticas, 
científicas, políticas, sociales, etc.)” (p. 
114). Frente a la especulación metafísi-
ca, entendida como una pretensión de 
enunciar verdades efectivas no apelan-
do sino a conceptos, el autor defiende 
una especulación no-metafísica: “a pesar 
de que la especulación no es capaz de 
producir verdades por derecho propio, 
es necesaria cada vez que nos enfren-
tamos a una novedad genuina” (p. 114). 
Hay que decir por ende que la ubicación 
del texto está bien elegida, puesto que 
el mismo consiste, como se apreciará, 
en un uso de los conceptos desarrolla-
dos en el “Manifiesto” en el contexto de 
una intervención en el panorama filosó-

fico francés actual.

El primer capítulo empieza por señalar 
el atractivo del realismo especulativo: su 
recuperación de las cosas mismas –evi-
dentemente no en el sentido husserliano; 
sobre todo no en el sentido husserliano–, 
a contrapelo del giro lingüístico, la revo-
lución copernicana y cualquier intuición 
básica de la filosofía contemporánea. Se-
gún el autor, el éxito del realismo especu-
lativo se basa en gran medida en un truco 
consistente en combinar dos sentidos del 
materialismo: en primer lugar, como una 
doctrina metafísica que afirma que el Ser 
es Materia, en tanto algo extraño al pen-
samiento (“Materialismo”); en segundo 
lugar, “como un método especulativo que 
estipula que, tal como cualquier otra ac-
tividad conceptual, el ejercicio mismo del 
pensamiento filosófico está condicionado 
por elementos no-conceptuales y que la 
filosofía solo tiene sentido si se hace algo 
con esta condición” (p. 120) (“materialis-
mo”). La paradoja de la corriente en cues-
tión consistiría en criticar a las filosofías 
que describen la prisión de la subjetivi-
dad, pero sin dar un solo paso fuera del 
pensamiento. En otras palabras, reclaman 
el Materialismo sin practicar ningún tipo 
de materialismo.

La figura de Bachelard reaparece nueva-
mente para evadir “las dos orientaciones 
principales de la filosofía moderna: la 
fundacional y la hermenéutica” (p. 130): 
mientras que para la primera la filosofía 
consistiría en develar verdades absolu-
tamente primeras (Descartes, Husserl, 
etc.), para la segunda, ella “no puede 
justificar nada pero puede interpretarlo 
todo” (Hegel, Heidegger, etc.) (p. 131). 
Para la tradición bachelardiana, en cam-
bio, “la filosofía no viene al inicio ni llega 
al final; surge en medio de «procesos 
positivos»” (p. 131). Ello esboza una 

concepción según la cual la filosofía no 
es un fin en sí mismo, sino que “[t]oda 
filosofía es una filosofía de paso [...]: es 
algo para atravesar, no algo en lo que 
permanecer” (p. 132).

El segundo y último capítulo se aden-
tra en discusiones más sutiles con el 
pensamiento de Meillassoux, señalando 
algunas falacias en su razonamiento que 
pueden resumirse en el siguiente argu-
mento: “De la afirmación de que para el 
pensamiento es posible concebir al Ser 
como impensable concluye que el pen-
samiento concibe esta posibilidad como 
una posibilidad del Ser en sí mismo. Pero 
no es el caso: esa posibilidad se mantiene 
como una posibilidad de mi pensamiento, 
no del Ser” (p. 143). Por otra parte, Ma-
niglier realiza dos movimientos bastante 
osados al cuestionar la posibilidad de la 
derivación conceptual –extraer del signi-
ficado de un concepto otro concepto; en 
otras palabras, no habría proposiciones 
analíticas– y de la noción de tautología 
en términos puramente conceptuales. 
El corazón de los argumentos pasa por 
la ya mencionada crítica a la estabilidad 
semántica –creer en la misma sería de un 
esencialismo pre-saussureano: “el signi-
ficado no es una identidad trascendente 
unida a cada signo particular sino una 
variación inmanente que emerge de sus 
oposiciones recíprocas” (p. 167)–, la iden-
tidad conceptual y la transparencia a sí de 
la conciencia. El balance final en cuanto al 
realismo especulativo consiste en afirmar 
que “debemos conservar su sensibilidad 
con respecto a la necesidad del trabajo 
especulativo pero debemos rechazar la 
justificación [metafísica, en el sentido del 
autor] que se da de sí mismo” (p. 175).

Todos estos desarrollos dan cuenta de la 
habilidad de Maniglier para –tal como lo 
pone Morelle en el prefacio– “estar presen-



Ideas12, revista de filosofía moderna y contemporánea	 #12 NOVIEMBRE DE 2020 - ABRIL DE 2021 ACONTECIMIENTO Y SISTEMA	 PABLO NICOLÁS PACHILLA

286286

te en su propia época sin por ello seguirla 
ciegamente” (p. 7). En efecto, el autor 
realiza un diagnóstico en el cual se recono-
cen alcances, pero también limitaciones. 
Si los primeros se refieren a la noción de 
sistema –aunque no a las razones aducidas 
para adoptarla–, las segundas radican en 
la llamativa exclusión del acontecimiento, 
falencia reparable mediante una apropia-
ción de la tradición aquí reivindicada. Es en 
este sentido que Morelle acierta al afirmar 
que “para terminar con el siglo veinte no 
es imperativo olvidarlo sino que es preciso 
culminarlo, es decir, llevarlo a término, sin 
lo cual su repetición nos acecha bajo la 
forma de la estupidez y la inconsciencia 
más absolutas” (p. 8).

287287

normas y políticas editoriales



288288

Ideas12
12Revista de filosofía moderna y contemporánea

Normas para el envío de contribuciones
Idiomas aceptados: español y portugués.

Las contribuciones pueden ser: 

Artículos  Textos originales, inéditos. Serán sometidos a doble refera-
to ciego, a través de evaluadores externos al comité editorial de la 
revista.

	 Extensión: entre 7.500 y 10.000 palabras (entre 45.000 y 60.000 ca-
racteres con espacios) incluyendo las notas al pie.

Reseñas  Reseñas de libros publicados recientemente. Serán sometidas 
a doble referato ciego, a través de evaluadores externos al comité 
editorial de la revista.

	 Extensión: entre 1.500 y 6.000 palabras (entre 15.000 y 37.000 carac-
teres con espacios).

Debates  Comentarios a los artículos publicados en la revista (extensión: 
hasta 2.500 palabras) o contribuciones de varios autores que discutan 
sobre una misma problemática filosófica (extensión: 2.500 palabras 
por contribución - se aceptan propuestas alternativas fundadas).

Crónicas  Crónicas de eventos académicos y otras instancias de produc-
ción filosófica en vivo (extensión: entre 1.500 y 4.000 palabras).

Márgenes  Experimentación estilística, formato abierto, juego con los lí-
mites del discurso filosófico (académico o ensayístico).

289

Importante: no se aceptarán envíos que no se ajusten a las normas.

Todas las contribuciones deben enviarse acompañadas de una De-
claración de originalidad y carácter inédito del trabajo, completada 
y firmada por el/la autor/a. La Declaración puede descargarse AQUÍ

Pautas para artículos
(ver abajo las pautas específicas para reseñas y crónicas)

Enviar en dos archivos en formato .doc, .rtf  u .odt (Word u OpenOffice):

A) Artículo completo:

1. Título del artículo en castellano e inglés (centrado, fuente Times New 
Roman tamaño 14, en negrita).

2. Nombre y apellido del autor/es (centrado, fuente Times New Roman 
tamaño 12).

3. Pertenencia/s institucional/es sin abreviaciones y país (entre parén-
tesis, centrado, fuente Times New Roman tamaño 12; todo separado 
con guiones). Ej.: (Consejo Nacional de Investigaciones Científicas y 
Técnicas - Universidad de Buenos Aires - Argentina).

4. Resumen en castellano e inglés (200 palabras cada uno).

5. Cuatro palabras clave, en castellano e inglés (separadas por guiones).

6. Breve CV en forma de párrafo (200 palabras).

7. Texto completo (justificado, fuente Times New Roman tamaño 12, in-
terlineado 1,5, con sangría de 1 cm al comienzo de cada párrafo).

8. Bibliografía.

B) Artículo preparado para referato ciego:

1. Título del artículo en castellano e inglés (centrado, fuente Times New 
Roman tamaño 14, en negrita).

2. Abstract en castellano e inglés (200 palabras cada uno).

3. Cuatro palabras clave, en castellano e inglés (separadas por guiones).

4. Texto completo (justificado, fuente Times New Roman tamaño 12, in-
terlineado 1,5).

5. Bibliografía.

NOTA: si se mencionan obras del propio autor, reemplazar la referen-
cia, tanto en el texto como en la bibliografía, por la leyenda “AUTOR”.

NORMAS Y POLÍTICAS EDITORIALES

http://revistaideas.com.ar/wp-content/uploads/2020/09/Ideas-Declaración-de-originalidad.doc
http://revistaideas.com.ar/wp-content/uploads/2020/09/Ideas-Declaración-de-originalidad.doc


Ideas12, revista de filosofía moderna y contemporánea	 #12 NOVIEMBRE DE 2020 - ABRIL DE 2021

Pautas generales:

- Notas: a pie de página, fuente Times New Roman tamaño 10, justificado.

- No utilizar negritas ni subrayado en el cuerpo del texto.

- Evitar doble espacio entre palabras y al final de cada párrafo.

Citas y notas al pie

-	 Todas las citas deben estar traducidas al castellano. Si se considera necesa-
rio incluir también la versión en idioma original, hacerlo en nota al pie.

-	 Las citas en el cuerpo del texto que superen las cuatro líneas de 
extensión deben insertarse en un párrafo aparte, con márgenes iz-
quierdo y derecho de 1cm, letra tamaño 11, centrado, sin sangría, 
interlineado simple, sin comillas.

-	 El índice numérico de las notas al pie debe ir siempre luego del sig-
no de puntuación (luego del punto o del signo de pregunta/exclama-
ción, si la nota está al final de la oración, o luego de la coma, punto y 
coma, etc. si la nota está dentro de la oración).

	 Ej.: Esto lo sostiene Deleuze en su tesis sobre Spinoza.1

-	 Utilizar corchetes con tres puntos [...] para indicar que la cita conti-
núa o que alguna frase quedó elidida.

-	 Utilizar comillas comunes: “...”. Dentro de las comillas comunes, uti-
lizar las comillas francesas: “... «...»...”

Palabras en otras lenguas

-	 Toda palabra perteneciente a otra lengua debe estar en letra cursiva.

-	 Si se desea aclarar un término en su idioma original, hacerlo entre 
paréntesis ().

Referencias a la bibliografía

-	 Incluir todas las referencias a la bibliografía en las notas al pie.

-	 La primera vez que se cita una obra: mencionar los datos comple-
tos (para el formato de la cita según el tipo de texto citado, Cf. infra, 
“Modo de citar”).

Ej.: Deleuze, Gilles, Diferencia y repetición, trad. M. S. Delpy y H. Beccace-
ce, Buenos Aires, Amorrortu, 2006, p. 42.

290

NORMAS Y POLÍTICAS EDITORIALES

291

-	 Si se vuelve a hacer referencia a la misma obra: mencionar solamen-
te el autor y la abreviatura op. cit. (en cursiva) seguida del número 
de página al que se remite.

	 Ej.: Deleuze, Gilles, op. cit., p. 56.

-	 Si se hace referencia a la misma obra a la que se hizo referencia en 
la nota al pie inmediatamente anterior: utilizar la abreviatura Ibíd. 
(en cursiva) seguida del número de página (ej: Ibíd., p. 3). 

-	 Si se maneja más de una obra del mismo autor: citar las obras con 
sus datos completos la primera vez que se haga referencia a ellas y 
luego, si se vuelve a hacer referencia a ellas, indicar el título o las 
palabras iniciales del título de cada una, luego op. cit. (en cursiva) y 
el número de página al que se remite.

-	 Si se hace referencia a la misma obra y misma página a la que se 
hizo referencia en la nota al pie inmediatamente anterior: utilizar 
la abreviatura Ibídem (en cursiva).

- 	 Si se utilizan letras, siglas o abreviaturas especiales para referirse a 
una determinada obra o edición, indicarlo lo más claramente posi-
ble en nota al pie, la primera vez que se haga referencia a esa obra.

-	 Si no hay referencia a una cita textual, sino que se cita indirecta-
mente, utilizar la abreviatura Cf. (en cursiva) seguida de la referen-
cia bibliográfica y el número de página.

Sección bibliográfica

	 Indicar, en orden alfabético según apellido del autor, todos los datos 
de los textos citados o a los que se hace referencia en las notas a pie 
de página y, si corresponde, otra bibliografía consultada pero no ci-
tada. Si se menciona más de una obra del mismo autor, no se repite el 
nombre, sino que se lo reemplaza por tres guiones (–––).

Modo de citar:

Libros:

Autor (Apellido, Nombre), Título en cursiva, datos del traductor/edi-
tor/etc. si corresponde, Lugar, Editorial, año.

Ej.:

Deleuze, Gilles, Spinoza y el problema de la expresión, trad. Horst Vo-
gel, Barcelona, Muchnik Editores, 1996.



Ideas12, revista de filosofía moderna y contemporánea	 #12 NOVIEMBRE DE 2020 - ABRIL DE 2021

292

Capítulos de libros / Artículos en compilaciones:

Autor (Apellido, Nombre), “Título entre comillas” en Referencia al 
libro (como se indicó arriba), pp. XXX-XXX.

Ej.:

Beiser, Frederick, “The Enlightenment and Idealism” en Ameriks, 
Karl (ed.), The Cambridge Companion to German Idealism, Cambri-
dge, Cambridge University Press, 2000, pp. 18-36.

Artículos en revistas:

Autor (Apellido, Nombre), “Título entre comillas” en Nombre de la 
revista en cursiva, volumen/número, año, pp. XXX-XXX.

Ej:

Dotti, Jorge E., “Jahvé, Sion, Schmitt. Las tribulaciones del joven 
Strauss” en Deus Mortalis, Nº 8, 2009, pp. 147-238.

Artículos en revistas electrónicas:

Autor (Apellido, Nombre), “Título entre comillas” en Nombre de la 
revista en cursiva [en línea], volumen/número, año, pp. XXX-XXX 
si corresponde. Consultado el dd/mm/aaaa. URL: xxx.

Ej.:

Razzante Vaccari, Ulisses, “A disputa das Horas: Fichte e Schiller sobre 
arte e filosofia” en Revista de Estud(i)os sobre Fichte [en línea], Nº 5, 
2012. Consultado el 16/03/2015. URL: http://ref.revues.org/263.

Pautas específicas para reseñas
Enviar en un único archivo en formato .doc, .rtf u .odt (Word u 

OpenOffice):

1. Título de la reseña (centrado, fuente Times New Roman tamaño 
14, en negrita).

2. Nombre y apellido del autor/es (centrado, fuente Times New Ro-
man tamaño 12).

3. Pertenencia/s institucional/es sin abreviaciones y país (entre pa-
réntesis, centrado, fuente Times New Roman tamaño 12; todo 
separado con guiones). Ej.: (Consejo Nacional de Investigaciones 
Científicas y Técnicas - Universidad de Buenos Aires - Argentina).

4. Datos completos del libro reseñado, respetando el siguiente formato:

293

NORMAS Y POLÍTICAS EDITORIALES

	 Autor (Apellido, Nombre), Título en cursiva, datos del traduc-
tor/editor/etc. si corresponde, Lugar, Editorial, año, cantidad 
de páginas.

Ej.: Deleuze, Gilles, Spinoza y el problema de la expresión, trad. 
Horst Vogel, Barcelona, Muchnik Editores, 1996, 348 pp.

5. Texto completo (justificado, fuente Times New Roman tamaño 12, 
interlineado 1,5, con sangría de 1 cm al comienzo de cada párrafo).

-	 No deben incluirse notas al pie.

-	 Para hacer referencia a la obra reseñada, indicar simplemente 
“p.”, seguido por el número de página entre paréntesis (p. xx), en 
el cuerpo del texto.

-	 Se debe adjuntar foto de portada (a 300 dpi).

Pautas específicas para crónicas
Enviar en un único archivo en formato .doc, .rtf u .odt (Word u 

OpenOffice):

1. Título, que debe ser el nombre del evento del que trata la crónica 
(centrado, fuente Times New Roman tamaño 14, en negrita).

2. Nombre y apellido del autor/es (centrado, fuente Times New Ro-
man tamaño 12).

3. Pertenencia/s institucional/es sin abreviaciones y país (entre pa-
réntesis, centrado, fuente Times New Roman tamaño 12; todo 
separado con guiones). Ej.: (Consejo Nacional de Investigaciones 
Científicas y Técnicas - Universidad de Buenos Aires - Argentina).

4. Texto completo (justificado, fuente Times New Roman tamaño 12, 
interlineado 1,5, con sangría de 1 cm al comienzo de cada párrafo).

5. El primer párrafo debe ser de carácter informativo, indicando el 
qué, cuándo y dónde del evento cronicado.

-	 No deben incluirse notas al pie.

-	 Se debe adjuntar material gráfico (a 300 dpi): fotos del lugar de 
realización, conferencias, etc.

-	 Cada imagen debe ir acompañada de un breve epígrafe.

NOTA:  Ideas. Revista de filosofía moderna y contemporánea se reserva el derecho 
de realizar modificaciones formales menores sobre las contribuciones recibi-
das, de acuerdo al estilo de la revista.



294 295

Ideas12, revista de filosofía moderna y contemporánea	 #12 NOVIEMBRE DE 2020 - ABRIL DE 2021

Políticas Editoriales

Sistema de arbitraje

Se someten a arbitraje los textos publicados en las secciones “Artículos” 
y “Reseñas”. Estas contribuciones son sometidas en primer lugar a una 
evaluación preliminar por parte del Grupo Editor, donde se rechazan 
aquellas que no se ajustan a los parámetros formales y estilísticos, así 
como tampoco a los criterios globales necesarios para su publicación 
en la revista. A continuación, son sometidas a un doble referato ciego 
por parte de evaluadores externos a la revista y reconocidos especialis-
tas en el área pertinente. La evaluación se realiza sobre la base de una 
grilla acorde a los estándares académicos vigentes. Cada contribución 
puede ser considerada: publicable sin modificaciones, publicable con 
modificaciones accesorias, publicable con modificaciones sustanciales 
o no publicable. En caso de que ambos dictámenes la consideren pu-
blicable, se procede a su edición, diseño y publicación. En caso de que 
ambos dictámenes la consideren no publicable, se comunica al autor 
tal decisión. En caso de que sólo un dictamen la considere no publica-
ble, se envía el texto a un tercer evaluador cuyo dictamen definirá si 
es en efecto no publicable. En los otros casos, se solicita al autor que 
cumpla con las modificaciones de ambos evaluadores (o de uno sólo de 
ellos, en el caso de que un dictamen no considere necesarias modifi-
caciones). En el caso de que las modificaciones fueran sustanciales, se 
somete nuevamente el artículo a consideración del mismo evaluador. 
Si es aceptado, se procede a su edición, diseño y publicación.

Las contribuciones incluidas por fuera de las secciones “Artículos” 
y “Reseñas” son evaluadas por el Grupo Editor de Ideas, revista de 
filosofía moderna y contemporánea.

Política de acceso abierto

El material publicado en la revista es de acceso abierto (open access) 
y está sujeto a las normas de derecho de autor CC BY-SA 4.0. Vale 

295

decir, se autoriza la copia, el uso y la difusión del contenido publica-
do a condición de que i) se cite la autoría y la fuente original de su 
publicación (revista, editorial y URL de la obra) y ii) se mencione la 
existencia y especificaciones de esta licencia de uso.

Aviso de derechos de autor

Los autores que publican en esta revista están de acuerdo con ceder 
de forma no exclusiva los derechos de explotación de los trabajos 
aceptados para su publicación. Con ello, garantizan a la revista el 
derecho de ser la primera publicación del trabajo y permiten que 
la revista distribuya los trabajos publicados bajo la licencia de uso 
indicada en el apartado anterior.

Cuotas de publicación

Ideas. Revista de filosofía moderna y contemporánea no cobra ningún 
tipo de cargo a los autores ni para procesar sus colaboraciones (no 
APCs) ni para ser sometidas a evaluación (no submission charges).

Política de preservación digital

Contenidos a preservar: revista completa y archivos individuales 
correspondientes a cada uno de los artículos, reseñas y contribu-
ciones a otras secciones en formato PDF en sus últimas versiones. 
Periodicidad de la migración: cada cinco años (incluye prueba de 
accesibilidad). Tipo de soporte actual: físico, disco óptico en DVD (a 
definir para el próximo período de preservación de acuerdo a los 
estándares vigentes). Protocolo: se realizan tres copias físicas que 
son almacenadas en tres domicilios distintos.

Políticas de detección de plagio

Como las normas editoriales lo indican, Ideas. Revista de filosofía 
moderna y contemporánea publica solamente textos inéditos y ori-
ginales. No se aceptan, por lo tanto, textos plagiados total o parcial-
mente ni autoplagiados. Esta exigencia no es válida para las traduc-
ciones de trabajos originariamente publicados en otros idiomas y 
traducidos al castellano.

NORMAS Y POLÍTICAS EDITORIALES



296

 Se solicitará a los autores una declaración en la que garanticen que se 
trata de una contribución original y que poseen los derechos mora-
les sobre ella.

 

Para la detección de eventuales plagios o autoplagios Ideas. Revista 
de filosofía moderna y contemporánea utilizará el software gratuito 
Dupli Checker u otros gratuitos a disposición. Allí donde alguna for-
ma de plagio fuera detectada, la revista se pondrá en contacto con 
el autor de la contribución solicitando explicaciones. De no ser las 
mismas satisfactorias se procederá al rechazo del trabajo.

Código de ética

Ideas. Revista de filosofía moderna y contemporánea adhiere a las 
normas y códigos de ética COPE.

297

Ideas12, revista de filosofía moderna y contemporánea	 #12 NOVIEMBRE DE 2020 - ABRIL DE 2021




